#### लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी L.B.S National Academy of Administration मसूरी MUSSOORIE

#### पुस्तकालय LIBRARY

| अवाष्ति संख्या<br>Accession No. | 8050    |
|---------------------------------|---------|
| वर्ग संख्या MWL<br>Class No.    | 954.021 |
| पुस्तक संख्या<br>Book No.       | वैद्य   |

भाग 1

# मध्ययुगीन भारत

अथवा

# हिंदु राज्यांचा उद्भव, उत्कर्ष आणि उच्छेद.

भाग पहिला

( सुमारें इ. स. ६०० पासून ८०० पर्यंत. )

हा ग्रंथ

र्चितामण विनायक वैद्य एम. ए. ए**छर्**ल्. बी.

आनररी फेलो मुंबई, युनिव्हर्सिटी

आणि

महाभारत ए किटिसिझम, रिडळ आफ धि रामायण, एपिक इंडिया, या इंग्रेजी पुस्तकांचे, व संक्षिप्त रामायण, संक्षिप्त महाभारते । या संस्कृत व महाभारत उपसंहार, श्रीरामचरिक्यें श्रीकृष्णचरित्र, या मराठी पुस्तकांचे कर्ते यांनी लिहिळा.

( सर्व हक स्वाधीन ठेविले आहेत )

सन १९२०

अकाशक-चिंतामण विनायक वैद्य, ४०२, ठाकुरद्वार मुंबई नं. २.

> प्रिंटर-अनंत आत्माराम मोरमकर, श्रीलक्ष्मी-नारायण छापखाना, ४०२, ठाकुरद्वार मुंबई नं. २.

# हें पुस्तक प्रंथकर्त्यानें

# लोकमान्य बाळगंगाधर टिळक

यांच्या

पूज्य व प्रिय स्मृतीस

श्यांच्या अनेक गुणांबद्द व हिंदुस्थानच्या प्राचीन इतिहासाच्या

गहन अम्यासाविषयीं तसेंच भारतवर्षाचा प्राचीन

वैभवाच्या अभिमानाबद्दल आणि शेवटी

या प्रंथाच्या लेखनांत प्रंथकारास

्वारंवार दिलेल्या प्रोत्साहनाबद्दल

ूसादर व आभारपूर्वक

अर्पण केलें

थाहे.

#### प्रस्तावना.

#### \*\*\*\*

या पुस्तकास प्रस्तावना लोकमान्य टिळक लिहिणार होते. परंतु विधीची इच्छा निराळी व प्रबळ असल्यानें मी ही अल्प प्रस्तावना लिहित आहें.

हिंदुस्थानचा प्राचीन इतिहास मुसलमानी अमदानीपर्यंत साधारण-पणें मानला जातो. या प्राचीन इतिहासाचे ठोकळ रीतीनें तीन भाग पडतात. इतिहासाचें मुख्य साधन म्हणजे समकालीन लेख. हे लेख जितके भरपूर व विश्वसनीय असतील तितका इतिहास अधिक सुसंगत आणि पायाशुद्ध होतो. भरतखण्डाच्या प्राचीन इतिहासाचा पहिला भाग म्हणजे अतिप्राचीनकाळापासून अछेक्झांडरची स्वारी होईपावे• तोंचा होय. याचीं साधनें योडीं असून हा इतिहासही अंधुक आहे. यास आर्यकाल म्हणतां येईल. दुसरा भाग शिकंदराच्या स्वारीपासून हुषीपर्यतचा म्हणजे सरासरीनें इ. स. पृ. ३०० पासून इ. स. ६०० पर्यंतचा. याकाळांत ग्रीक इतिहासकारांचे लेख तसेच अनेक शिलालेख व ताम्रलेख, नाणीं व इतर देशांतील इतिहास, यांच्या साधनानें बऱ्याच विश्वसनीय रीतीनें इतिहास लिहितां येतो, व्हिन्सेटस्मिथ-प्रभृति इति-हासकारांनीं तो लिहिला आहे. यानंतरचा तिसरा भाग म्हणजे हर्षापासून <sup>भृ</sup>थ्वीराजापर्यंतचा काळ इ. स. ६०० पासून इ. स. १२०० पर्यंतचा असून या काळाचा इतिहास व्हिन्सेटिसमयनें फारच त्रोटक लिहिला आहे. या इतिहासाचीं साधनें बरींच उपळव्ध झालीं आहेत; तथापि या काळाचा समग्र हिंदुस्यानचा एकवटलेल्या दृष्टीनें अद्याप कौँगीहि इतिहास लिहिला नाहीं. असा इतिहास लिहिण्याचा माझ्या अल्पशक्तीप्रमाणें मी या पुस्तकांत प्रयत्न केला आहे.

या पूर्वीच्या म्हणजे दुसऱ्या कालविभागास आपण आर्यबौद्धकाल असे म्हणूं. कारण या कालांत आर्यधर्माचा आणि बौद्धधर्माचा सारखा अगडा सुरू असून कधी आर्यधर्माचा विजय तर कधी बौद्धधर्माचा विजय होत गेला. मी घेतलेल्या या तिसऱ्या कालांत आर्यधर्माचा विजय होऊन बोद्धधर्माचा कायमचा पाडाव झाला. परंतु आर्यधर्मास या काळांत पूर्वीचें स्वरूप जाऊन नवीन स्वरूप आळे. त्यास हिंदुधर्म असें म्हणणें योग्य होईल. म्हणून या तिसऱ्या काळास हिंदुकाळ अशी मी संज्ञा देतों. हा काळ मुख्यतः इ. स. ६०० पासून १२०० पर्यंतचा असल्यानें याला मध्ययुग असेंही म्हणतां येईल. म्हणूनच मी आपल्या या ग्रंथास 'मध्ययुगीन भारत' हें नांव दिलें आहे.

या काळाचे माझ्या दष्टीनें तीन विभाग पुन्हां पडतात. इ. स. ६०० पासून ८०० पर्यंत पहिलीं हिंदु राज्यें ( आर्य-राज्यें नव्हत. ) उदयास येऊन लयास गेली. यानंतर मुसलमानी धर्माचा व लोकांचा पहिला झगडा होऊन नवीन अधिक जोरकस हिंदु राज्यें उदयास आळीं व तीं इ. स. ८०० सुमारपासून १००० पर्यंत उत्कर्षास पोंचळीं. या राज्यांस महमद गझनवी यानें ठोकर माग्ल्यानें हीं छयास गेलीं. परंतु महंमद पंजाबाच्या अलीकडे हिंदुस्थानांत स्थायि झाळा नाहीं म्हणून पुन्हां तिसरी हिंदुराज्यमालिका स्थापन होऊन हिंदुस्थानांत नांदली. ती शेवटीं इ. स. १२०० च्या सुमारास शेवटचा जोरकस हिंदुराजा पृथ्वीराज परास्त झाल्यानें लयास गेलीं आणि हिंदुस्थानांत मुसलमानाची सत्ता कायम झाली. अशा रीतीने या हिंदुकाळाचे तीन पोटविभाग पडतात. त्याचे द्योतक म्हणून मी पुस्तकास दुसरें नांव हिंदु राज्यांचा उद्भव, उत्कर्ष आणि उच्छेद असे दिलें आहे. या तीन पोटभागांवहल मी निराळे तीन भाग लिहिणार आहें. महाराष्ट्रांत हिंदुराज्य, १३०० इ. स. पर्यंत नांदलें आणि दक्षिण हिंदुस्थानांत म्हणजे कृष्णेच्या दक्षिणेस विज-यानगरचें राज्य १५६१ इ. स. पर्यंत नांदलें. कदाचित् या महाराष्ट्र व दक्षिण हिंदुस्थानाचा मी एक चौथा भाग लिहूं शकेन, परंतु सध्यां पहिळा भाग-हिंदुकाळाच्या पहिल्या विभागाचा-वाचकांस मराठीत सादर करीत आहे. तो त्यांस नवीन व मनोरंजक असा वाटेल अशी मला आशा भाहे.

हा इतिहास मुळांत मी इंग्रजोंत लिहिला असून तो History of Mediæval Hindu India या नांवानें याबरोबरच प्रसिद्ध करीत आहे. या पुस्तकाचा अनुवाद करवून कोठ कोठें इंग्रजी प्रंथाहून कांहीं यांत फेरफारही केला आहे. यामुळें हा प्रंथ वाचकांस स्वतंत्र असाच वाटेल. या ग्रंथांत दोन पुस्तकें आहेत. पहिल्या पुस्तकांत हर्ष आणि तत्का-लीन स्थिति याविषयीं विस्तृत रीतीनें माहिती दिली आहे. ती मुख्यतः श्रुपनत्संग या चिनी प्रवाशाच्या लेखाच्या वर्णनाधारें व बाणाच्या हर्षचरित्राधारें दिली आहे. दुसऱ्या पुस्तकांत सर्व हिंदुस्थानांत असलेलीं त्या वेळचीं राज्यें यांचा इतिहास इ. स. ४०० पर्यंतचा दिला आहे. त्या वेळीं तीं बहुतेक लयास जाऊन जीं दुसरीं राज्यें कायम झालीं त्यांचा इतिहास पुढील भागांत येईल.

या हिंदुकाळांत हिंदुस्थान जरी एकछत्री अमलाखाली नव्हतें तरी हर्षाच्या विस्तृत साम्राज्यानुळें कनोजला जें एकदां साम्राज्यधानोचें वैभव आलें तें शेवटपर्यत टिकले हे लक्षांत ठेत्रण्यासारखें आहे येथेंच पुढच्या कालविभागांत परिहार सम्राट झाले व शेवटच्या काळांत गह- डवाड राटोड सम्राट झाले. यांच्याच बनेवरीला दिल्पत प्रथम चालुक्य बादामीचे, नंतर राष्ट्रकूट मालखडचे व शेवटीं चालुक्य कल्याणचे सम-कालीन राजे होते.

असो, याप्रमाणें या माझ्या इतिहाससंबंधाची रूपरेखा असून त्याचा पहिला भाग वाचकांस सादर करीत आहें. यास जोडून एक धार्मिक परिस्थिति दाखविणारा हिंदुस्थानचा नकाशा दिला आहे व शेवटी एक सूचीही जोडली आहे. या प्रयाच्या छापण्यांत नेहमीप्रमाणें घाई झाल्याने चुका राहित्या आहेत त्या वाचक क्षमा करतीलच.

मुंबई, दिसेंबर १९३०.

चि वि. वैद्य.

# अनुक्रमणिका.

## पुस्तक पहिलें. ( हर्ष व तत्कालीन स्थिति ) सुमारें इ. स. ६०० पासून ६५० पर्यंत.

| प्रकरण                | बिषय                            |      | पृष्ठसंख्या.     |
|-----------------------|---------------------------------|------|------------------|
| १—हर्षाचें राज्यारोह  | _                               | •••  | 9-98             |
| टिपप्णी-१ कनोज        | ाच्या मौखरीविषयीं               | •••  | 94-90            |
|                       | याच्या देवगुप्ताविषयीं          | •••  | १८-२३            |
| ३ मीखः                | री आणि गुप्त यांजविष            | षयीं |                  |
|                       | व्हिन्सेंट स्मिथचे मत           | •••  | 28-86            |
|                       | चा जन्मकाल                      | •••  | 76-30            |
| २—हर्षाचें साम्राज्य  | •••                             | •••  | 39-80            |
| ३—हर्षकालीन भरत       |                                 | •••  | ४१-६५            |
|                       | ा राजा शिलादित्य                | •••  | <b>६६-७</b> 9    |
| ४छोकवर्णन             |                                 | •••  | ७२–९९            |
| टिप्पणी—जाट, गु       | तर, मराठे                       | •••  | 900-920          |
| ५—समाजस्थिति          | •••                             | •••  | 926-948          |
| ६—भार्मिकस्थिति       | •••                             | •••  | 984-966          |
| <b>७राजकीयस्थि</b> ति | •••                             | •••  | •9६७-9८४         |
| ८—राज्यव्यवस्था       | •••                             | •••  | 964-206          |
| ९सेना, सामन्त, स      | तभा                             | •••  | २०७-२२९          |
| टिप्पणी-१ वेलभी       | ची राज्यपद्धति                  | •••  | २३०-२३२          |
| २ साडे स              | न्नात लाख रहपाडि                | •••  | २ <b>३४</b> –२३७ |
| ३ वराहरि              | मेहिराने दिलेली देशांची         | यादी | २ <b>३७-२</b> ४३ |
|                       | <b>षंगानें सांगितलेले</b> हिंदु |      | १९४–२५ <b>१</b>  |
| _                     | हिलाचे शिकाछेख                  | •••  | २५२-२५६          |

## पुस्तक दुसरें ( पहिली हिंदुराज्यें ) सुमारें इ. स. ६५० पासुन ८०० पर्यंत.

| प्रकरण विषय                                 | पृष्ठें           |
|---------------------------------------------|-------------------|
| <b>१—</b> सिंधप्रातांतील राज्यकान्ति .      | ३−9४              |
| २—अरषांनीं सिंध जिंकणें                     | १५-४६             |
| ३—१२ व्या शतका अखेर सिंधचा इतिहास           | 80-49             |
| ४काबूलचे शाहिराजे                           | ५२-६६             |
| टिप्पणी–काषलचे राजघराणें मूळतुर्की होतें का | य ?               |
| ५काश्मीरचा कर्कोटक वंश                      | ७३-९८             |
| ६काश्मीरचा वृतान्त २ रा भाग .               | ९९-१२०            |
| ७काइमीरची राजकीय स्थति                      | . १२१-१२८         |
| टिप्पणी-१ कारमीरराजांच्या वंशावळी           | १२९–१३०           |
| २ काइमीरसंसंधी कौहीं गोष्टी                 | १३१-१३४           |
| ३ कर्कोटक घराण्यांतील राजांचा काल           | क्रम १३४–१३६      |
| ४ शंकरवर्म्याची प्रजापीडन कृत्यें           | १३६–१३७           |
| ८-वलभीचा मैत्रक वंश                         | . 9३८-9५ <b>9</b> |
| टिप्पणी-ध्रुवसेनाचा एक ताम्रपटलेख           | . 942-948         |
| ९—भडोच येथील गुर्जर                         | . <i>१५५–१६२</i>  |
| १०—षादामीचें चालुक्य                        | . १६३–१९०         |
| ९९—कांचीचे पह्रव घराणें                     | . १९१–२०६         |
| टिप्पणी-१ कुरम येथील पल्लवांचें दानपत्र     | . २•९-२१०         |
| २ नाशीक येथीळ कांहीं प्राकृत लेख            | २ <b>९०</b> -२११  |
| ३ विजयादिस्य चालुक्याचे पलायन               | २१२-२१४           |
| ४ शिवस्कंदवर्मा पहनाचा प्राकृत छेख          | २ १ ५             |
| १२ — वेंगी व किंगचे प्राच्य चालुक्य         | . २१६–२३५         |
| टिप्पणी–१ चालुक्य कुलाची चंद्रवंशापासून उर  | पत्ति २३६-२३७     |
| २ आन्ध्र                                    | २३८–२३९           |
| १३ओढथाचे (ओरिसाचें ) केसरिघराणें            | . २४०–२५१         |

| •                                              | -            |  |
|------------------------------------------------|--------------|--|
| १४—पूर्वेकडील राज्यें, १ गौडांतील गुप्त राजे 🕆 | २५२-२५६      |  |
| २ वंश                                          | 310-366      |  |
| ३ कामरूपचा भगदत्त वंश                          | २५९          |  |
| टिप्पणी-पुराणांतील बंगाल राज्याविषयींचे उल्लेख | २६०-२६१      |  |
| ४ आंध्राचे कैंकिळ यवनराजे                      | २६२-२६८      |  |
| टिप्पणी–१ अजिंठगाच्या लेण्यांतील एक लेख        | २६९-२७०      |  |
| २ अजिंठचाची छेणी                               | २७१          |  |
| १५—कनोजचें वर्म घराणें                         | २७२–२८६      |  |
| टिप्पणी-गौडवहोंतील यशोवर्म्याचा दिग्विजय       |              |  |
| व पारसीक                                       | २८७–२८९      |  |
| १६—मध्य हिंदुस्थानांतीळ इतर राज्यें            |              |  |
| कोसल देशांतील हैहय राजे                        | 290-298      |  |
| टिप्पणी- छत्तिसगड उर्फ प्राचीन कोसल देश        | २९५-२९८      |  |
| १७—पश्चिमेकडील राज्यें.                        |              |  |
| १ भिनमालचे गुर्जर चापराजे                      | २९९-३०४      |  |
| २ पश्चिम माळव्यांतील ( मोलापो ) वर्धन राजे     | ३०५          |  |
| ३ मध्यमाळ्यांतील उज्जनीचे राजे                 | 306-300      |  |
| ४ गेजाकमुक्ति व महेश्वरपुर येथील राजे          | ३०८-३०९      |  |
| १८—हिमालयीन प्रदेशांतील राज्यें                | 390-399      |  |
| १ नेपाळ                                        | 399-328      |  |
| टिप्पणी–१ छिच्छवि ळोक                          | ३२५          |  |
| २ इ. स. ६३९ चा अंशुवर्म्याचा शिलालेख           | ३२६          |  |
| २ हिमालयांतीळ किरकोळ संस्थानें •               |              |  |
| चंपा, नुरपूर, मंडी, कुलु वगैरे                 | ३२७-३३४      |  |
| १९—पंजाबांतील राज्ये, जालंधर व मुलतान          | ३३५-३४३      |  |
| टिप्पणी-१ पंजाबांतील लोक आर्यवंशी कसे राहिले 🖁 | 388-348      |  |
| २ पंजाबांतील प्राचीन नाण्यांचें वर्णन          | ३५५-३५९      |  |
| ३ पंजाबांतीळ खवणाचलाच्या जवळील                 |              |  |
| ्रप्रांतांतील प्राचीन अवशेष                    | <b>2 6</b> • |  |
| सूची विषयवार                                   | 9-94         |  |

# पुस्तक पहिलें.

हर्ष व तत्कालिन स्थिति

(सुमारे इ॰ स॰ ६००-६५०)

# हर्ष व तत्कालीन स्थितिः

### प्रकरण १.

## इषीचें राज्यारोहण

खिस्तीशकाच्या सातव्या शतकाच्या प्रारंभी ठाणेश्वरचा राजा प्रभाकर-वर्धन हाच उत्तर हिंदुस्थानांतील राजमंडळांत प्रमुख होता. त्यानें हुण लोकांचा पराभव करून त्यांना हतवीर्य केलें होतें. मागील शतकांत माळव्याचा यशोवमी आणि मगधदेशाचा बालादित्य यांच्या संयुक्त निशाणाखाली हिंदी सैन्यानें जरी या हुणांना जबर तडाखाँ दिला होता, तरी अजूनही पंजाब प्रांतांत त्यांचें प्राबल्य असून गांधार ऊर्फ पेशावर आणि शाकल ऊर्फ सियाल-कोट येथें त्यांचीं राज्यें चालू होतीं. हूणाशिवाय सिंधप्रांताचा तत्कालीन राजा आणि राजस्तानांतील गुर्जर या प्रमुख राज्याचा अधिपति यांचाही प्रभाव रवर्धनानें पराभव केला असून सहान्या शतकाच्या अखेरीस त्यानें माळवा भाणि गुजरात येथील राजां-नांहि आपले अंकित करून सोडलें होतें. उत्तरहिंदुस्थानच्या पूर्वभागांत मौखरि घराण्याचा अंमल असून त्यांच्या राज्याचा विस्तार बहुधा पूर्वेकडे प्राचीनकाळीं छोहित्या नांवानैं प्रसिद्ध अस-लेल्या ब्रह्मपुत्रा नदीपर्यंत आणि दक्षिणेकडे मध्यहिंदुस्थानांत पूर्वप-श्चिम पसरून माळव्यांत घुसणाऱ्या विध्यादीपर्यंत असावा.या मौखरी घराण्यांतील प्रहवर्म्याला प्रभाकरवर्धनाची कन्या राज्यश्री ही दिलेली असल्यामुळें त्या दोन घराण्यांत शरीरसंबंध घडून आङा होता.

१ हूण-हरिण-केसरी सिन्धुराजव्यरो गुर्जर-प्रजागरो गांधाराधिपहास्त-इयरो लाटपाटवपाटवरो माकवरुक्ष्मीलताप शु: । हर्षच०

एवंच इ० स. ६०५ च्या सुमारास ठाणेश्वराचा प्रभाकरवर्धन हा उत्तरहिंदुस्थानांतील सर्व राजांमध्यें प्रबळ असल्यामुळें 'महा-राजाधिराज परमभद्दारक ' ही त्यानें धारण केलेली पदवी त्याला योग्यच होती. त्याचा बाप आणि आजोबा यांना मात्र महाराज एवढीच पदवी होती असें सोनपत येथें सांपडलेल्या हर्षाच्या ताम्र-मुद्देवरून दिसून येतें.

परंतु प्रभाकरवर्धनाच्या या भाग्याला इ. स. ६०५ नंतर एका-वर्षाच्या आंतच एकाएकीं ओहोटी लागली; मात्र त्यामुळें त्याची प्रजा आणि राज्य यांवर कांहीं प्रसंग गुदरला नाहीं. हूण लोकांनीं पूर्वीच्या अपमानाचा सूड वेण्यासाठीं एकाएकीं त्याच्या राज्यावर उत्तरेकडून स्वारी केली, व त्याचा प्रतिकार करून त्यांचें पारिपत्य करण्यासाठीं तयारी करण्यालाही त्याला फुरसत मिळाली नाहीं. पण कसें तरी करून त्यानें आपला ज्येष्ठपुत्र जो राज्यवर्धन त्याची त्या कामावर रवानगी करून दिली. यापूर्वी हूणाशीं झालेल्या संग्रामांत स्थानेश्वराधिपतीला कनोजच्या मौखरीचें साह्यें

<sup>9 &</sup>quot; गुप्तांच शिलालेख " नंबर. ५२:-परमादित्य-भक्तो महाराज श्रीराज्यवर्धनस्तस्य पुत्रो परमादित्य भक्तो-महाराज श्री आदित्यवर्धनस्तस्य पुत्रः श्री-महासेनागुप्तादेव्यामुत्पन्नः सर्व-वर्णाश्रमव्यवस्थापन-प्रवृत्तः श्री परमादित्य-भक्तो परमभद्वारक महाराजाधिराज श्री प्रभाकरवर्धनस्तस्य-पुत्रः श्रीमत्यां यशोमत्यामुत्पन्नः परमसौगतः (परम भट्टारक) महाराजाधिराज श्रीराज्यवर्धनस्तस्यानुजो महादेव्यां यशोमत्यामुत्पन्नः (परमभट्टारक) महाराजाधिराज हर्षवर्धनः ।

२ आदित्यसेनाचा शिलालेख पहा-स्थांत हाटलें आहे:-यो मौखरे:सिमिति-षूद्धत-हूणसैन्या वलाद्धटा विघटयन्नुस्वारणानाम् । 'ह्णसैन्याला उध्वस्त कड्न टाकणाऱ्या मौखरींच्या मत्त गजसैन्याचा भेद करणारा जो, '। या वर्णावरून मौखरींचे व हूणांचे सामने झाले होते, व मौखरी ठाणेश्वराच्या बाजूनेंच

मिळत होते. परंतु प्रस्तुत प्रसंगी त्यांना ही वार्ता कळवायाळा देखील प्रभाकरवर्धनाला वेळ मिळाला नाहीं. असो. राज्य-वर्धनाचें वय यावेळीं अवघें एकोणीस, वीस वर्षांचें असून तारु-ण्यामुळें साहाजिकपणेंच आपल्या पित्याला जातीनें शत्रृला तोंड देण्याची पाळी येऊं नये अशी त्याची इच्छा होती. तदनुसार पित्याची अनुज्ञा घेऊन त्यानें शक्य तितक्या त्वरेनें सैन्याची तयारी करून पंजाबाकडे धांव घेतली. त्याचा कनिष्ट बंधु हर्ष-वर्धन हाही त्याच्या मागून निवाला, आणि हिमालयाच्या पायथ्याशीं असलेल्या अरण्यांत मृगया करूं लागला. राज्यवर्धनाने लवकरच ङ्रणांचा पक्का पराभव केला आणि आपल्या सरहदीपली**कडे** दूर त्यांना हांकून देऊन विजयी हो साता तो ठाणेश्वराला परत आला. पण परत येतो तो काय ! आपल्या पित्याच्या निधना मुळें सर्व स्थानेश्वर नगरी शोकार्णवांत मग्न झालेली त्याच्या <mark>दष्टीस</mark> पडली. राज्यवर्धन परत येण्यापूर्वी हर्ष हा पित्याच्या प्रकृतींत अकस्मात् पुरा बदल झालेला ऐकून आपली मृगया सोडून ठाणेश्व-रास आलेला होता; व तो पित्यांच्या अंतकाली त्याजवेळ होता. प्रभाकरवर्धन मृत झाला तेव्हां त्याची पत्नी यशोमती रजपूत स्त्रियांच्या उच्च मनोभावनेला अनुसरून सती गेली; तिला तसें करण्यापासून परावृत्त करण्याचे हर्षाचे सर्व प्रयत्न विफल झाले. याप्रमाणें मातापितरांच्या आकास्मिक निधनामुळें•उद्विग्न झालेल्या राज्यवर्धनाला दैवगतीच्या या अकल्पित फेन्यामुळें ठाणेश्वरच्या सिंहासनावर आरूढ होण्याची पाळी आली.स्याच्या मनाचा कल बौद्धधर्माकडे असल्यामुळें हें प्राप्त झालेलें राज्य कनिष्ठ बंधु हर्ष-

लढले असले पाहिजेत असे दिसतें; कारण ठाणेश्वराचें राज्य कनोज आणि पंजाब यांच्यादरम्यन आहे हाणून मौखरींचा हूणांशीं प्रत्यक्ष संबंध नसुन ठाणेश्वराच्या वतीनें असावा.

वर्धन याच्या स्वाधीन करून आपण भिक्षु व्हावें असे राज्यवर्ध-नाच्या मनांत आलें. पण इतक्यांत एक विलक्षण वार्ता त्याच्या कार्नी आख्यामुळें त्याला तो विचार तेव्हां तरी सोडून द्यावा लागला. माळव्यांतील गुप्त राजे कनोर्जेच्या मौखरीचे बहुधा पिढी-

 वर उल्लेख केलेल्या गुप्तांच्या लेखांत मगध देशांतील दुसऱ्या गुप्तराजांची वंशावळ दिली असून तो लेख या बाबतींत विशेष महत्वाचा आहे. हा लेख मगध देशांत सांपडलेला असल्यामुळें तो लिहिणारा आदित्यसेन मगधाधिपति किंवा जवळच्याच दुसऱ्या एकाद्या देशाचा अधिपति असला पाहिजे. तथापि या बंशावळीपैकी कोणाही राजाचा देश या लेखांत नमूद केलेला नाहीं. ती वंशावळ अशी:-१ कृष्ण गुप्त; २ हर्ष गुप्त; ३ ईश्वरवम्मीशी ( हा बहुधा मौखरि असावा ) संग्राम करणारा कुमार गुप्त; ४ मौखरीशी लढताना मारल। गेलेला दामोदर गुप्त ( मार्गाल पानावरील टीप पहा ); ५ सुस्थितवर्म्यांशी ( हाही मौखरी असावा ) युद्ध करणारा महासेन गुप्त, ( श्रीमत्सुस्थितवर्म युद्ध विजयश्राचापदांकं मुहुर्यस्याचापि बिबुद्धकुन्द कुमुद क्षणणाच्छ हासावताम्। लौहित्यस्य तटेषु शीतल तलेपूत्फुङ्नागटुमच्छाया सुप्त विबुद्ध सिद्धमिथुनै: स्फीतं बशोगीयते ); ६ माधव गुप्त ( हा हर्पाचा समकालीन असावा; कारण त्याच्या स्तुतिपर वर्णनांत ' श्री हर्पदेव निजसंगम वांछयाच ' अशी एक अर्थ-बट ओळ आहे, म्हणून त्या संबंधानें नक्की निर्णय करवत नाहीं ); आणि 🕓 वा आदित्यसेन गप्त ( याची पत्नी कोणदेवी; याचाच हा लेख होय ). वरील यादीवरून असे दिस्न येईल कीं, हर्पाचा समकालीन जो माधवगप्त त्याच्यः तीन वरच्या पिढ्यांनीं मौखरीच्या तीन पिड्यांशीं झगडे केले होते झणजे गुप्त आणि मौखरी यांचे वैर पूर्वापर असल्यामुळें प्रस्तुत गुप्तानीं योग्य संधीचा फायदा घेऊन कानोजबर एकदम हला चढिनला हें साहजिकच झालें. आज\_ पर्यंतच्या त्यांच्या युद्धांत मौखर्।चा पक्ष प्रबळ ठरत होता असे हर्षचरित्रांतील तिमिरैस्तिरस्कारो खेर्यो मौखरीणां मालवैः परिभवः ( उच्छास ६ ) या वाक्यावरून दिस्न येते, प्रस्तुत कनोजवर स्वारी करणारा देव गृप्त कोण असावा याचा खुलासा पुढें योग्य ठिकाणीं करूं.

जाद शत्रु होते. हूणांनीं ठाणेश्वरच्या राज्यावर स्वारी केली व इतक्यांत स्याचा राजा प्रभाकरवर्धनहि मृत्यु पावला, ही बातमी . सर्व प्रांतांत हां हां म्हणतां पसरली. तेव्हां राज्यवर्धन तिकडे अडकला आहे अशी संधि पाहून माळव्याचा राजा देवगुप्त यानें क्रनोजवर हुछा चढविला. क्रनोजचा तरुण राजा गृहवर्मा म्हणजे राज्यवर्धनाचा मेहुणा हा या हल्ल्यांत मारला गेला, आणि त्याची पत्नी-राज्यवर्धनाची बहीण राज्यश्री-देवगुप्ताच्या हाती सांपडली असतां तिला त्यानें बंदिवान करून कारागृहांत ठेविलें. एवढें झाल्या-त्रर आतां आपल्याला खुद ठाणेश्वरावर ही स्वारी करण्यास **हरकत** नाहीं, असें वाटून देवगुप्तानें तिकडे आपला मोर्चा वळविला. कर्ण-सुवर्ण ऊर्फ बंगालचा राजा शशांकगुप्त हा देवगुप्ताचा सहकारी मित्र असून तो त्याच्या साहाय्यार्थ ससैन्य निवाला; पण त्याची येऊन पोंचण्याचीहि देवगुप्तानें वाट पाहिली नाहीं, इतका तो जयोन्मत्त झाला होता. कनोजच्या मौखरींच्या अधिराज्याखालीं असळेल्या या वंगीय गुप्तांच्या मनांत माळवीय गुप्तासारखाच मौखरीं-विषयीं मत्सराग्नि धुमसत होता. कारण या कनोजवाल्यांनीं गुप्ताचें अधिराज्य नष्ट करून छौहित्य म्हणजे ब्रह्मपुत्रा नदीच्या कांठच्या प्रदेशापर्यंत आपला अंमल सुरू केला होता; व त्यामुळें हे गुप्त त्यांचा सूड उगविण्याची वाटच पहात ह्येते, यांत नवल नाहीं. शिवाय ठाणेश्वर आणि कनोज या दोन्ही प्रांताच्या अधि-पतींनीं बौद्धधर्माचा अवलंब केलेला असल्यामुळेंहि या दोन्ही गुप्त वराण्यांनी त्यांच्याविरुद्ध संगतमत केलें असावें. हिंदुस्थानांत प्राचीनकाळी निदान ७ व्या शतकांत तरी धार्मिक बाबतीतील मतभेदावरून रणें माजत नसत. तथापि पूर्वीच धुमसत असलेल्या द्वेषाग्रीला त्यामुळें इंधन मिळणें स्वाभाविक होतें व सणूनच माळवा आणि बंगाल येथील गुप्त राजांनी संगनमत करून केनो-

जचा गृहवर्मा आणि ठाणेश्वराचा राज्यवर्धन हे दोघेहि तरुण अननुभवी आहेतसें पाहून त्यांचा पाडाव करण्याच घाट वातला.

असो. राज्यवर्धन सिंहासनाधिष्टित होतो आहे तोंच त्याच्या कानावर वर सांगितल्याप्रमाणें भगिनी-विषयक संकटाची वार्ता पडली. हूणांशीं झालेल्या झगड्यानंतर त्याला पुरी विश्रांतिहि मिळाली नव्हती. पण तो निधड्या छातीचा वीर असल्यामुळे सर्वे दुःख बाजूला सारून, आणि आपला वरोवरीचा मामेभाऊ जो भंडी त्याच्या हाताखाळी दहा हजार घोडेस्वार घेऊन त्याच्या-सह एकदम शत्रुवर चाल करण्यासाठीं निवाला. हर्षवर्धनानेंही त्याबरोबर जाण्याचा आग्रह धरिलाः परंतु त्याचें न ऐकतां राज्याच्य। बंदोबस्तासाठी त्याला ठाणेश्वरासच ठेऊन राज्यवर्धन जो तडक निघाला, तो शक्य तितकी त्वरा करून देवगुप्ताच्या सैन्याशी जाऊन भिडला, व त्यावर् एकदम हल्हा चढवून त्याने त्याचा पूर्ण पराजय केला. या युद्धांत देवगुत मारला गेला असावा असे वाटतें याप्रमाणें विजय मिळवून तो पुढें कनोजकडे त्या राज्याच्या रक्ष-णार्थ निघाला. वाटेंतच त्याची बंगालच्या शशाक गुप्ताशी गांट पडली.योगायोगाचा चमत्कार असा कीं,हर्पाचें जें दैवचक पहिल्या-पासूनच त्याला न कळत त्याला अनुकूल दिशेनें फिरत होतें. त्याचा तिसरा फेरा आतां सुरू होऊन त्यांत् बिचारा राज्यवर्धन गडप झाला. राशांकगुप्ताला विजयी राज्यवर्धनाशी उघड सामनः करण्याची छाती झाळी नाहीं. म्हणून त्यानें विश्वासघातानें त्याचा नाश करण्याचा दुष्ट बेत केला. त्यानें त्याच्याशीं गोडीगुलाबीचें बोलणें सुरू केलें, आणि कृतापराधाची क्षमा मागून प्रायश्चित्ता-दाखल आपली कन्याही राज्यवर्धनाला देण्याचे कबूले केलें. पूर्व-

<sup>9</sup> हर्षचिरताच्या टीकाकाराने असा प्रकार झाला असे सुचिविलें आहे:-कियाहि तेन शशांकेन विश्वासार्थ कन्याप्रदानमुक्त्वा प्रलोभिती राज्यवर्धनः स्वगेहे सानुचरो भुळ्जान एव छदाना व्यापादितः। '

काळी एकमेकांशी मांडणाऱ्या क्षत्रियकुलांत आपसांत एकी घड-वृत आणण्याची ही रीतच होती. शशांकाच्या मानमावी बोल्ण्या-वर सरळ आणि भावड्या राज्यवर्धनानें विश्वास ठेविला आणि निःशस्त्र होत्साता तो कांहीं निवडक ल्याजम्यासह शशांकाच्या छावणींत गेला. पुढें सांगणें नकोच कीं भोजनाचे प्रसंगी त्या घातकी शशांकानें त्याचा कपटानें वध करविला! याप्रमाणें राज्य-वर्धनाची व्यवस्था लाविल्यावर मंडीच्या सैनापत्याखालीं असलेल्या त्याच्या सैन्याला तोंड देण्याच्या भानगडींत न पडतां तो तसाच तडक कनोजहून आपल्या देशीं परत गेला. तो गेल्यावर कनोज येथें मागें राहिलेल्या गुप्त सरदारानें राज्यश्रीला गाजावाजा न करतां कारागृहांतून काढून मंडीला हुकालविण्याकरितां तिची दूर रवानगी करूने दिली.

अशी ही चमत्कारिक परिस्थिति उत्पन्न होऊन इ.स. ६०६ वर्ष सुरू होऊन पारसे महिने छोटछे नाहींत तोंच अगदी अल्प-वयांत सणजे सोळांच्या वर्षाच्या सुमारास हर्षाछा ठाणेश्वरच्या सिंहासनावर आरूढ होण्याचा प्रसंग आछा. हा सर्व प्रसंग बाण-भद्दानें आपल्या हर्षचरित प्रंथामध्यें पार सरस रीतीनें वर्णिछा आहे. बाणभद्द हर्षाचा समकाछीन असून आश्रित होता ही गोष्ट सुप्रसिद्धच आहे. या चरित्रकारानें केछेछें वर्णन त्या वेळीं हिंदुस्थानांत यात्रेसाठीं आछेछा बौद्धधर्मीय चिंनी प्रवाशी जो ह्युएनत्संग त्यानें दिछेल्या हकीकतीशीं पारच जुळतें असल्यानें

<sup>9</sup> कान्व्यक्वब्जाद्गीड-संम्रमें गुप्तितो गुप्तनाम्ना कुलपुत्रेण निष्कासनं निर्ग-ताया राज्यवर्धन मरणश्रवणं सर्वमशृणोत्परिजनतः । ह० च. उच्छ्वास ८.

२ हर्षचिरतांतील वर्णनावरून हर्षीच्या वयाचा बराच नक्की अंदाज करतां येण्यासारखा आहे. त्याचें स्तविस्तर विवेचनावरून पुढें येणारच आहे.

**वें** विश्वसनीय असलें पाहिजे हें उघड आहे. असो, राज्यारोहण काळीं हर्ष जरी अल्पवयी होता, तरी तो अतुल धैर्यवान, कुशाम बुद्धीचा आणि दैवशाली होता. या बाबतीत अक्रवराशीं त्याचें बरेंच साम्य आहे. अऋबराला आपल्या चत्रदान्याच वर्षी प्रथम युद्धप्रसंग येजन पुढें थोडयाच महिन्यांत तक्तनशीन व्हावें लागलें आणि अठरा वर्षांच्या वयाला तर त्यानें सर्वांची रग जिरवृत राज्यांतील सर्व सूत्रांचें चालकत्व आपल्या हातीं घेतलें. अस्तु, हर्षानें आलेल्या स्थितीला तोंड देऊन लगेच विश्वासघातकी देत्रगुताचें पारिपत्य करून आपल्या दुर्दैवी म्हणजे कनोजन्या महाराणीची सुटका करण्यांचा निश्चय केला. **भापण लहान, अननुभवी असून आ**पल्याला कोणाचें साह्य **नाहीं** हें पाहून आपल्या विरुद्ध सर्वंच देशांती अराजे उठण्याचा संभव आहे हैं जाणून त्यानें आपलें हत्ती, घोडेस्वार आणि पायदळ सैन्य जय्यत तयार केलें आणि एकत्या देवगुप्ताचा बंगालच नव्हे तर सर्व राजे जिंकून भरतखंडभर दिग्त्रिजय करण्याच्या इरा**द्यानें** त्यानें प्रस्थान ठेविछे. बाण मद्दानें वर्णिल्याप्रमाणें दिग्विजयाळा निघण्यापूर्वी त्यानें आपस्या आमात्याकडून भरतखंडांतील सर्व राजांना ' शरण या, नाहीं तर युद्धास सिद्ध व्हा ' अशा अर्थाचीं पत्रें धाडिलीं. याप्रमाणें तयारी करून दिग्विजयास निघाल्यावर त्यानें पहिला तक आंपल्या नगरीपासून थोड्याच कोसांवर सर-स्वतीचे कांठीं दिला; आणि या पहिल्याच मुक्कामावर तेथील गांवच्या पाटलानें मुद्दाम या प्रसंगासाठीं नत्री पाडिलेली वृषभ-छापाची मोहोर आपस्या तळहाताव्रून नजर केली. पाटलाच्या हातावरून हर्षराजा ती घेत असतां ती निसदून जिमनीवर पडली भाणि सरस्वतीच्या कांठच्या त्या चिखळांत पड्न तिने त्यावर भापना ठसा उमटविना. हा झालेना प्रकार म्हणजे दिग्वजयाच्या

आरंभींचा मक्षिकापातच समजून हर्षाबरोबरची मंडळी अगदीं धाबरून गेली. पण निधड्या छातीच्या आणि प्रत्युत्पन्नमति अशा त्या हर्षराजानें त्यांची समजूत करून त्यांना सांगितलें कीं, झालेला प्रकार अञ्चम नसून उत्तम शकुन आहे; कारण आर्ता छवकरच सर्व भूमीवर माझ्या अधिराज्याचा छाप बसणार असे तो सुचवीत आहे. अशा प्रकारचें मनःस्यैर्थ आणि प्रसंगावधान असलेल्या पुरुषाला उपदेश करण्याची जरूरी नसतेच, तथापि त्याच्या मंत्र्याने त्याळा नानाप्रकारची उदाहरणे देऊन पाताळयंत्री स्त्रीपुरुषांकडून अनेक राजांना आजपावेतों कशी विपत्ति प्राप्त ज्ञाली व प्राणासही मुकावें लागलें हें सांगून, ' कोणी विश्वासघा**त** करील, यासाठी महाराजांनी फार जपून असावें अशी मोठ्या कळकळीनें विनंति केली. हा उपदेश मान्य करून आणि राज्याची सर्व जोखीम योग्य माणसांवर सोपवून हर्षराजा दिग्विजयाच्या स्वारीवर निघाला आणि प्रथम त्यानें कनोजचा रस्ता धरिला. तेथें वाटेंत त्याची व भंडीची भेट झाळी वत्यापासून पुन्हा एकवार राज्यवर्धनाच्या वधाची दुःखदायकः कहाणी त्याला विश्रुत झाली. भंडीनें मालव राजाचा पराभव करून त्याच्या हर्त्तीचें यथक आणि कोश स्वाधीन करून घेतले होते व त्या बायकामुलांना नोकरचाकरांसह बंदिवान करून राज्यश्रीच्या छळाबदल चांगला सूड उगविला होता. भंडीनें ह्या सर्व वस्तु व माणसें हर्षराजाला दाखिवली. नंतर भंडीपा**सून** न्याला असेंही कळलें कीं राज्यश्री कारागृहांतून सुदून विंध्या-द्रीच्या अरण्यांत कोठें तरी आश्रयास पळाळी आहे व प्रयत्नांन्तींहि विचा अद्यापि तपास लागलेला नाहीं. हें वर्तमान ऐक्नून

<sup>9. 99</sup> व्या शतकांत इंग्लंडावर स्वारी करणाऱ्या नार्मन सरदार विल्ब-मची अशीच गोष्ट वाचकांच्या लक्षांत असेलच.

भगिनी-प्रेमाच्या वेडांत हर्षराजा आपल्या सैन्या हा तेथेंच गंगेच्या कांठीं मुक्काम करण्याची आज्ञा करून कांहीं निवडक अनुचरां-सह तिच्या शोधार्थ स्वतःच धांवला. शोध करतां करतां तो अकस्मात दिवाकरमित्र नांवाच्या एका बौद्ध भिक्षूच्या आश्रमांत आला. हा दिवाकर-मित्र त्याचा मेहुण्याचा हाणजे प्रहवर्माचा प्रिय मित्र होता. त्याच्या आश्रमांत आल्यावर त्याच्या एका शिष्या-कडून हर्पाला अशी बातमी कळली कीं, तेथून जवळच एके ठिकाणीं कोणी दुःखार्तस्त्री चितारचून तीवर आपल्याला जाळून घेण्याच्या विचारांत आहे. हें ऐकतांच तो त्या शिष्यासह तेथून तडक निघाला तो चितेजवळ आला आणि पहातो तों कनोजची महाराणी आपली बहीण राज्यश्री हीच दुःख अनावर झाल्यामुळें आपल्या जिवाचा अंत करून घेण्याच्या बेतांत आहे. असो, बहिँण भावंडांची भेट झाल्यावरोबर दोघांचेंही दुःख हलकें झालें व ती दोघेंहि तेथून निघून जाण्यापूर्वी दिवाकरमित्राची अनुज्ञा घेण्यासाठी त्याच्या आश्रमांत आलीं. तेथें आल्यावर त्या बौद्धभिक्षूच्या स्थानाचें पावित्र्य व शांतता पाहून राज्यश्रीच्या मनावर कांहीं निराळाच परिणाम झाला, व आश्रमाधिपति हा आपल्या पतीचा प्रिय मित्र आहे असें समजल्यावर आपणहि सर्व-संग-परित्याग करून बौद्ध भिक्षणी व्हावें असें तिच्या मनानें घेतलें. लगेच तिनें तो बेत भापल्या भाताला कळविला व कळकळीनें ती त्याची आज्ञा मागुं **छा**गछी. परंतु हर्ष आणि दिवाकर-मित्र या दोघांनींही तसें न करण्याविषयीं तिचें मन वळिवळें आणि हर्षानें तर तिला सांगितलें कीं आपल्या जन्माची इतिकर्तन्यता होऊन गेल्यावर आपण दोघेंहि बरोबरच ही पवित्र दीक्षा घेऊं. असो, याप्रमाणें राज्यश्रीचा शोध लावून तिच्यासह हर्षराजा गंगातटाकी पुनः आपल्या मैन्याला येजन मिळाला.

बाणभद्दानें हर्षचरितांत दिलेली हर्षवर्धन आणि राज्यश्रीची भशी ही अद्भुत वाटणारी पण खरी विश्वसनीय कथा येथें संपछी. पुढील कथा त्यानें लिहिली नाहीं हें इतिहास-जिज्ञासूंचें व वाच-कांचें दुर्देंव होय. तथापि जेवढी म्हणून ही कथा बाणानें दिली आहे तेवढीवरूनिह ह्युएनत्संगनें दिछेल्या हकीगतीचा उलगडा होण्याला मदत होणार आहे. ह्युएनत्संगच्या वर्णनाविषयीं पुष्क-ळांचा गैरसमज झालेला आहे अशी आमची समजूत आहे. त्यानें जो कनोजचा वृत्तान्त दिला आहे तो या कथेनंतर कनोजला काय झालें त्याविषयीं असून तिच्यापूर्वी ठाणेश्वरास काय झालें याविषयींचा नव्हे हें थोड्या विचाराअंतीं स्पष्ट दिसेल. राज्यवर्धन तरुणपणींच मारला गेल्यामुळें त्याला संतति नव्हती. म्हणून एकं-दरींत त्याच्यामागें ठाणेश्वरच्या घराण्याचा हर्ष हाच काय तो तंतु उरला होता. राज्यवर्धनाचा बहुधा विवाहही झालेला नसावी. तात्पर्य त्याच्यामार्गे हर्ष हाच निःसंशय ठाणेश्वरच्या सिंहासनाचा मालक झाला. म्हणून भाषण राज्यपद स्वीकारावें कीं नाहीं असः हर्षीला विचार पडल्याचें जें ह्युएनत्संगनें सांगितलें आहे तें ठाणे-श्वरच्या राज्यपदासंबंधानें नसून कनोजसंबंधानें होय असेंच मानलें पाहिजे. असें मानिल्यानेंच या गोष्टीचा चांगला उलगडा होणार भाहे. हर्ष राज्यश्रीला घेऊन जेव्हां कनोजला गेला तेव्हां कनोजच्या गादीची व्यवस्था कशी करावी याविषयीं वाटाघाट चालू झाली. प्रश्न असा होता कीं अवन्तिवर्म्याचा प्रहवर्मा हा ज्येष्ठे पुत्र असल्यामुळें त्याची पत्नी राज्यश्री हिचा हक दूर करून अवन्तिवर्म्याच्या कोणा अन्य अपरिचित वारसाला राज्यावर बस-

१ कल्त्रं रक्षात्विति श्रीस्ते निर्धित्रशेऽधिवसति । ह. च. उ. ६ २ अवन्तित्र-भेणः स्तुरप्रजी प्रहवर्मा ।ह. च. उ. ४

वावें कीं काय ? हषीनें आपल्या उद्विम्न बहिणीला नुकतेंच चित्ते-पासून तसेंच भिक्षुणी होण्याच्या विचारापासून परावृत्त करून भाणिलें असल्यामुळें तिचा हक दूर करावा असें त्याच्या मनांत कसें येणार ? त्याला स्वतःलाहि त्या राज्याची अपेक्षा नव्हती. प्रहवर्मा बहुधा बौद्ध झालेला होता; तशीच राज्यश्रीहि होती. ह**र्ष** हा मूळचा जरी कट्टा शिवोपासक होता, तरी अगर्दी अल्प वयांत आलेल्या या अनेक अकल्पित संकटांमुळे त्याचें मन बौद्ध धर्माकडे प्रवृत होऊं लागलें होतें. अशा परिस्थितींत वर सांगितलेखा प्रश्नाचा उलगडा कनोज नगराबाहेर असलेल्या बोधिसत्व अव-लोकितेश्वर देवाच्या कौलाप्रमाणें करावा असें मुत्सद्यांनी धूर्तपणानें ठरविलें व त्याप्रमाणें अवलोकितेश्वराकडे तो प्रश्न नेला असतों देवानें सर्वांना मानवेल अशाच रीतीनें तो प्रश्न सोडविला. त्यानें असें ठरविलें कीं, राज्यश्रीच्या नांवानें हर्षानें राज्याचा कारभार चालवावा, आणि स्वतः सिंहासनारूढ न होतां किंवा कनोजाधिपति अशी पदवीहि न घेतां राजपुत्र शिलादित्य हें नांव धारण करून रहावें. याप्रमाणें राज्यश्री कर्नोजच्या मौखरींच्या गादीवर बसळी आणि हर्ष युवराज नात्यानें कनोजचा कारभार चाछव्ं छागछा. "फांगचि " या चिनी ग्रंथांत म्हटलें आहे **कीं,** ' हर्षानें नेतर आपल्या विधवा बहिणीच्या बरोबर तिच्या संमतीनें राज्यकारभार केला. " ह्युएनसंगच्या वर्णनांत हर्षार्चैया ठायीं दिसून येण्याऱ्या पुढें काय करावें या विष-यींच्या संशय-वृत्तीचा उलगडा आमध्या मतें वर सांगितल्या प्रमाणें सरळ होतो, व त्यावरून हर्षाच्या पश्चात् कनोजच्या राज्यांत जी

१ बांसखेडाच्या ताम्रपट लेखांत ( हर्षाच्या कारकीर्दीच्या नवन्या वर्षी हा लिहिला गेला) हर्षीला परम-माहेश्वर असें ह्यटलें आहे. तसेंच दिग्व ज्ञयाला निवण्यपूर्वी त्यांने महेश्वराची पृषा केल्याचेंहि बाणांने वर्णि कें आहे:-" विरचय्य परमभक्तशा भगवतो नाललोहितस्याचाम् उ. ७.

बेबंदशाही माजली तिचेंहि कारण समजतें. या ठिकाणच्या हकीकतींत ठाणेश्वरं आणि कनोज या दोन राज्यांचा घोटाळा इतिहासकारांनीं कसा केला आणि ठाणेश्वरचे सरदार हर्षाला आपला
स्वामी म्हणून मानण्याला नाखुष होते असें चुकीचें विधान त्यांनीं
कां केलें हें समजण्याला मार्ग मिळतो. बाणानें सांगितलें आहे
कीं राज्यवर्धनाच्या वधानंतर ठाणेश्वर येथें सर्व सरदारांनीं हर्षाला
आपला राजा म्हणून तात्काळ जाहीर केलें. पण पुढें दिग्विजयाला निघाल्यानंतर राज्यश्रीची गांठ पडून तिच्यासह जेव्हां तो
कनोजला आला तेव्हां त्याला कनोजचें राष्य दावें कीं काय असा
प्रश्न उपस्थित होऊन त्याचा वर सांगितल्याप्रमाणें उलगडा करण्यांत आला. असो, या पुढें हर्षानें आपलें ठाणेश्वरचें

9 ठाणेश्वर आणि कनोज यांचा घोंटाळा आमच्या मतें पुढे लिहिल्याप्रमाणे झाला:-

चिनी वर्णनांत मजकूर आहे तो असाः 'कनोज येथील प्रमुखांच्या स्चनेवरून तेथील मुत्सवद्यांनी मारल्या गेलेल्या माजी राज्याचा धाकटा बंधु (मेहुणा?) जो ह र्षवर्धन त्याला बोलावून राज्यपद देण्याचे योजिले. पण हर्ष तसे करण्याला नाखुष होता, व हाणून तो कांही सवनी सांगू लागला. पण शेवटी त्याने अव-लोकिते श्रराचा या बाबतींत सला घेण्याचे ठरिवलें. 'इ० " आमच्या मतें ह्या मजकुरांत 'मारला गेलेल्या राजाचा धाकटा बंधु 'या शब्दावरून घोटाला उडाला सतावा. हर्षाचा थोरला बंधु मारला गेला होता, तसा महवमीही लढाईत पडला होता. परंतु कनोज शब्दान थोडासा संशय दूर होणारा आहे. व्हिन्सेट सिमथ या इतिहासकाराने मौस्तरी महवम्याची राजधानी कनोज नव्हती असे मानि-ल्यामुळें वर लिहिलेला घोटाला आणखी वाढला. परंतु मौखरींचा कनोजशीं असलेला संबंध तोडणें शक्य नाहीं हें पुढें टिपणींत आम्हीं दाखविणारच आहीं, इंपिरांगल गेंझेटियरकारांनींहि कमोज या "शहरा " खाली लिहितांना तेथें हर्षांपूर्वी मौखरींचेच राज्य होतें हें बिन तकार मान्य केलेले आहे,

ठाणें सोडून कनोज येथेंच मुख्य ठिकाण केलें आणि बहिणीच्या साहाय्यानें तेथून तो दोन्ही देशांचा राज्यकारभार पाहूं लागला. या दोन्ही भावंडाचें अक्वित्रम प्रेम आजन्म तसेंच राहिलें. शिवाय या दोघांचाही बौद्धधर्माकडे कल असल्यामुळें धार्मिक गोष्टीनहि त्यांचें मत जुळे आणि एकंदरींत त्यांच्या दीर्घ कारकीर्दी वियाच्या परस्पर—प्रेमांत विघाड करणारी कोणतीहि गोष्ट घडल्याचें दिसून येत नाहीं.

### टिपण्णी.

#### १ कनोजच्या मौखरीं विषयीं

"कार्षस इन्स्किप्शनेरम् व्हॉ. ३, "अशिरगड मुद्रा. नं. ४७, यांत शर्ववर्मी याचा मुद्रालेख दिला असून त्यांत आमच्या मतें कनोजच्या मौखरी राजांची वंशावळ दिलेळी आहे. एक दुरैंवाची गोष्ट या सर्व लेखांत अशी आहे कीं, त्यांत लेखकानें अमुक राजा अमक्या ठिकाणीं राज्य करीत होता असे कोठेंच सांगितलेलें नाहीं. कदाचित् लेखकाच्या वेळीं त्या राजाचें नांव कारच ष्टसिद्ध असल्यामुळें त्यानें तें गाळलें असेळ. पण हजार बाराशें वर्षीनंतर आम्हांळा त्यांचा मागमुसही नसल्यामुळें ती माहिती गाळल्यानें मोठी अडचण उत्पन्न होऊन एखादें विधान ठांसून करतां येत नाहींसें होतें. मौखरी राजे कनोज येथें राज्य करीत होते हें तरी आम्हांळा हर्षचरित्रा-वस्तच समजलें आहे; प्राचीन कोरीव लेखांवरून नव्हे. गृहवर्मा कनोजचा होता, तेथेंच तो मारला गेला व राज्यश्रीला तेथेंच कारागृहांत ठेविलें होतें हें सर्व हर्षचरित्रांत सांगितलें आहे. असो, वर उल्लेखिलेल्या लेखांतीळ वंशावळ अशी:—

१ महाराज हरिवर्मा; २ महाराज आदित्यवर्मा; ३ महाराज ईश्वरवर्मा (हा हर्ष गुप्तेचा पुत्र); ४ महाराजाधिराज ईशानवर्मा (उपगुष्तेचा पुत्र) ५ परममाहेश्वर महाराजाधिराज शर्ववर्मा मौखरी. या वंशावळीची पुढील मालिका गुप्तराजांच्या 'अफसड ' शिलालेखांवरून आणखीं जोडतां येतें ती अशी:—६ सुश्चितवर्मा (देव – बर्नाक लेखावरून हें नांव समजून आलें आहे); व ७ अवन्तिवर्मा. हा देव बर्नाक लेख कोणा जीवित गुप्ताचा असून त्यांत वाशणिक हहींचा देव बर्नाक हा गांव एका सूयीपासकाळा अमहार म्हणून कायम केल्याचें नमूद केलें आहे. हा गांव बंगाल्यांतीळ शहाबाद जिल्ह्याचें मुक्य ठिकाण जें आरा त्याच्या नैऋत्येस २५ मैलांबर असून प्रयम तो बालादिल्यानें इनाम करून दिला, व मागाहून शर्ववर्म्यानें आणि त्यानंतर पुनः अवंतिवर्म्यानें तें दान कायम केलें, असें वर्णन आहे.

हे शेवटचे दोनी राजे परमेश्वर उपपदधारी असून दोघेही कनोजचे मौसरी होते यांत संशय नाहीं. या दोन्ही लेखांच्या आधारानें मौसरी आणि गुप्त यांच्या वंशावळी कालसाम्यानुसार अशा लावितां येतात:——

| मौखरिराजे                           | गुप्तराजे                                                                      |
|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| १ हरिवर्मा                          | १ कृष्ण गुप्त                                                                  |
| २ आदित्यवर्मा ( पत्नी हर्ष-गुप्ता ) | २ हर्ष गुप्त                                                                   |
| ३ ईश्वरवर्मा ( पत्नी उपगुप्ता )     | ३ जीवित गुप्त                                                                  |
| ४ ईशानवर्मा                         | <ul> <li>अकुमार सुप्त ( याचें ईशान<br/>वस्यीशीं शुद्ध झालें होतें )</li> </ul> |
| ५ शर्ववर्मा मोखरि                   | ५ दामोदर गुप्त ( मैं खरींशीं<br>छढतांना मारला गेला)                            |
| ६ सुस्थितवर्मा                      | ६ महासेन गुप्त (यांचें सु-<br>स्थित वम्योशी युद्ध झालें)                       |
| ७ अवन्तिवर्मा                       | ७ माधव गुप्त.                                                                  |
| ८ गृहवर्मी                          |                                                                                |

अफसड लेखांत गुप्तांच्या तीन पिढ्यांचे-कुमार, दामोदर आणि महा-सेन यांचें-मौखरींच्या तीन पिढ्यांशीं—ईशान, शर्व आणि सुस्थित यांशीं युद्ध झाल्याचें स्पष्टच सांगितलें आहे. यांतील पिह्ळीं दोन नांचें शर्ववम्यी-च्या अशिरगढ येथील मुद्रा लेखांत आहेत. शिवाय आदित्यसेनाचा हर्षगुप्तेशी विवाह झाल्याचें सांगितलें असून ती त्याच्याशीं समकालीन असलेत्या हर्ष गुप्ताची बहीण असावी असें दिसतें. गुप्तांपैकीं महासेनगुप्ताची कारकीर्द बरीच लांब असली पाहिजे, अथवा मौखरीपैकीं सुश्यिताची कारकीर्द कार लहान असली पाहिजे. म्हणजे महासेनाची कारकीर्द सुश्यित आणि अवन्ति वर्मा यांच्या कारकीर्दीबरोबर होते. शेवटच्या पिढ्या गृहवर्मा आणि महा-सेन गुप्ताचा पुत्र माधवगुप्त, या हर्षाच्या समकालीन असून ते दोघेही बहुधा वयानेंहि हर्षीच्या बरोबरीचे असावेत.

बर उल्लेख केलेल्या तीन रेखांवरून (आदित्यसेनाचा अकसड शिला-रेख, शर्ववम्याचा अशिरगडचा मुद्रालेख आणि देव धर्नाक लेख--कार्पस

इ. की. ३ नं. ४२, ४६, ४७ ) मौखरीच्या इतिहासीतील कोहीं ठळक नोटींचा निर्मय करतां येतो. पहिली मोट अशी कीं, त्याचें घराणें ईशान-वर्म्याच्या कारकी दीत विशेष प्रबळ झालें, कारण अशिरगड लेखांत सांगि-तत्याप्रमाणें त्याच्या पूर्वीच्या तीन राजांना नुसतें महाराज उपपद् असून याळा महाराजाधिराज असे प्रथम म्हटले आहे. या लेखांत मौखारे हें नांव ईशानाचा पुत्र शर्ववर्मा याळाच प्रथम दिलें आहे. अकसड लेखांतहि ईशानाचा स्पष्टनामनिर्देश करून शर्वाला नुसतें मोघम मौखरि म्हट<mark>लें</mark> आहे. यावरून शर्ववमी हा आवस्या बापावेक्षांहि बळाढ्य असून त्या दोघां-चेंही हूणाशीं युद्ध झालें होतें. त्याचें राज्य किंत्रा निदान अधिराज्य तरी दक्षिगेकडे जेथें त्याचा मुद्रालेख सांपडला त्या अशिरगडापर्यंत पसरलें असून, पूर्व कडे बंगाल गयत पसरलें असावें. कारण देवबनीक लेखांत सांगि-तत्याप्रमाणें त्या गांत्री मगवाधि तत बाळादित्यानें सूर्योगसकाला दिलेळा अप्रहार शर्ववम्यानें पुनः कायम केला, यावरून असेंहि दिसतें कीं, या ठिकाणीं बालादिल्याच्या वेळवें मगध राज्य जाऊन कतोजच्या शर्ववर्म्यानें आपली सत्ता प्रस्थापित केली होती. यानंतर देववर्नाकाची ही सनद शर्व-वर्म्याचा नातू आणि गृहवम्याचा पिता अवन्तिवमा याने पुनः कायम केली. असे लेखावरून दिसतें.

आतां अनंतवर्मा नांवाच्या मौलिर राजाच्या लेखांचा विचार करा-वयाचा राहिला. (कॉ. इं. व्हॉ. ३) या लेखांतील वंशावळीत यज्ञवर्मा, शार्दूलवर्मा आणि अनंतवर्मा अशीं ती ग्च विढ्यांची नावें सांगतलीं आहेत. हे पुरुष स्वतःला मौलिर म्हणवीत असल्यामुळें, कनोज घळ्ण्याच्या एखाद्या उपशाखेंतीलच ते असले पाहिजेत. परंतु ते कनोजच्या मूळघराण्यांतून फुटलेल्या शाखेचे असून त्यांचें महत्वही विशेष नव्हतें. त्या सर्वीत श्रेष्ठ जो शार्दूल त्याळाहि महासामंत एवढेंच उपपद लाविलेलें आहे. (कॉ. इ. व्हॉ. ३ नं. ४८). परंतु वर सांगितल्याप्रमाणें शर्ववर्मा आणि ईशानवर्मा बाळा महाराजाधिराज असे म्हटलें आहे. मौलिर घराण्याची ही शाखा मागाहून गया प्रांतांत स्थापन झालेळी असून तेथें त्यांचे शिलालेख सांपडले आहेत. त्यांवरून ते हर्षानंतरचे असावेत असें दिसतें.

## २-माळव्याच्या देवगुप्ताविषयीं.

आतां ज्या देवगुप्त नामक माठव राजानें कनोजच्या गृहवर्म्यावर हल्ला केला आणि पुढें राज्यवर्धनावरोवर झालेल्या युद्धांत जो मारला गेला तो कोण होता याचा निर्णय कहं. हा निर्णय करण्याच्या कामांत अनेक अडचणी व गुंतागुती आहेत. बाणभटानें हर्षचरित्रांत कनोजवर स्वारी करणारा राजा माछवराज होता असे स्पष्ट लिहिलें आहे: 'देवो गृहवर्मा दुरात्मना माळव-जीवटोकं त्याजितः ' तसंच कालायसनिगडनिश्रळीकृतचरण-युगलं सकल-माल वराज-बोकम् " या वाक्यांवरून हेंच दिसून येते. यांतून एवटा निर्णय निघतो कीं, कोणा मारुवराजाने गृहवर्म्यावर स्वारी केळी आणि त्या राजाचा राज्यवर्धनानें पराभव केल्यावर त्याच्या कुट्ंबांतील माणसाना बंदिवान करून मंडीनें हर्षापुटें उमें केलें. हर्षाच्या मधुवन येथील **छेखांत राज्यवर्धनाने देवगुप्तामार**ख्या राजांचे पारिपत्य केल्याचे सांगि-तलें आहे. राज्यवर्धनानें आपत्या अन्य आयुष्यांत अवर्धे दोन वेळां युद्ध केलें. प्रथम पंजाबांतील हुणांशी व पुनः ग्रहवम्याचा वध करणाऱ्या मालव-राजाशी. आतां या दोन्ही गोष्टीचा मेळ घातत्यास त्यांतील माठवराजा म्हणजे देवगुप्तच हें उघड होतें. आफसड लेखांत पूर्वी सांगितत्याप्रमाणें कनोजच्या वर्म घराप्याशी पिढीजाद वैर धरणाऱ्या गुप्त राजांचा जी नांवें दिखी आहेत त्यांत हर्षाचा बार्टीमत्र जो माधवगुप्त त्याचेंही नांव आहे. यावरून हें गुप्त बराणे माळव्यांतीलच असलें पाहिजे. आतां त्यांत या गुप्ताचें ठिकाण दिलेलें नाहीं व देवगुप्ताचाही नामनिर्देश केलेला नाहीं ही गौष्ट खरी. पण दुसरें अनुमान कांुंहीं जुळत नाहीं. या संबंधाने डॉ. होर्नेळ यानें जो तर्क केला आहे कीं, देवगुप्त हा माधवाचा भाऊ असावा त्याचा थोड्या बहुत करकाने स्वीकार करावा असे आम्हांला वाटतें. होर्नलच्या म्हणप्यांत कोठें फरक केला पाहिजे तें पुढें येई छ.

बर सांगितलेंच आहे कीं, प्रस्तुत विषयासंबंधानें दुसरें कांही अनुमान संभवत नाहीं. हर्षचिरितांत बाणानें स्पष्ट सांगितलें आहे कीं, प्रभाकर-वर्षनानें आपत्या राज्य आणि हर्ष या पुत्रांना जे कुमार आणि माधव नांबाचे राजपुत्र बाल संवगडी ह्मणून दिले ते दोषेही गुप्त आणि

मालवराजपुत्र होते. यांपैकीं हर्षाचा बालमित्र जो माधवगुप्त तोच अफसड लेखांतील माधवगुप्त असला पाहिजे. कारण त्यासंबंधानें ' हर्ष देवाच्या संगतीची इच्छा करणारा 'असे शब्द त्या लेखांत आले आहेत ( श्रीहर्षदेव निजसंगम वांछ्याच ). शिवाय बाणानें हर्षचरितांत कुमारगुप्ताहून विशेष प्रकारें माधवगुप्ताचें सविस्तर वर्णन करून तो उंच, भारदस्त, तरुण होता असें जें म्हटलें आहे त्याचा विचार करतां असें दिसतें कों, माधवगुप्त हा पुढें मोठेपणीं प्रसिद्ध राजा झाळा ही गोष्ट बाणाला त्यावरून सुचावावयाची होती. आतां यांत प्रश्न असा उत्पन्न होत आहे कीं, ज्या मालवराजा**चे बंधु** राज्य आणि हर्ष यांचे संवगडी होते, त्या माठव राजानें राज्य आणि हर्ष शंचा मेहुणा कनोजचा प्रहवर्मा याजवर शस्त्र कसें उपसर्वे ? या प्रश्नाचा उलगडा करण्याच्या कामी वरील डॉ. होर्नलच्या अनुमानाचा उपयोग होणार आहे. हे बंधु एकमेकांस पाण्यांत पाहात असावे असे होर्नल झणतो, व आम्ही एक पायरी पुढें जाऊन असें सुचिवतों कीं, देवगुप्ताचेकुमार व माध्य धाकटे सावत्र वंधु होते. वारीक सारीक कुटुंबांतदेखील सावत्र भावांमध्ये कसा बेबनाव असतो हें पाहिलें म्हणजे राजघराण्यांतील असल्या भावामध्यें हिंदुस्थानांत जो तीव्र वैरभाव असतो त्याची चांगली कल्पना होईल. असो. होर्नलच्या या सूचनेच्या अनुरोधानें कुमार आणि माधव हें महासेन गुप्ताच्या **धाकटया रा**णीचे पुत्र आणि देवगुप्त वडीळ राणीचा पुत्र अ**से मानिलें** असतां हे दोन गुप्तघराण्यांतील राजपुत्र दुसऱ्या एका घराण्यांतील राज-पुत्रांचे बालमित्र कां झाले याचाही बुकासा होण्यासारसा आहे. या छोटगा राजपुत्रांना अर्थात् गादीचा हक्क नव्हताचः; तेव्हां अशा श्वितीत त्यांनी माळथ्यांत आपल्याजवळ रहावें ही गोष्ट तापट स्वभावाचा ज्येष्ट्र राजपुत्र-ब युवराज जो देवगुप्त त्याळा फारशी रूचण्यासारखी असणें समुद्र नाहीं. मारुवराजा आणि हर्ष यांच्या संबंधाची ही एकंदर कथा थोडक्यांत सांगा बयाची तर अशी सांगतां येईछ. कृष्णगुप्तापासून आरंभ झालेल्या गुप्तघरा श्यांतील राजे माळव्यांत उज्जनीस म्हणा की दुसऱ्या कोठें म्हणा राज्य

१ यांत संग हाणजे गांठ युद्ध प्रसंग असा अर्थ घेतला तरी माधवनुप्त दर्शीचा समकाकीन ठरतीच.

करीत असून ते कनोजच्या मौखिर घराण्याचे पिढीजाद शत्रु होते. त्यांचा ठाणेश्वरच्या वर्धन घराण्याशी शरीरसंबंध झालेळा असून प्रभाकर वर्धनाची **भाई महासे**नगुप्ताच्या (हर्षाच्या सोनपत येथील मुद्रालेखांत उल्लेखिलेली) ही मालवराज महासेनगुप्त याची बहीण होती. मद्दासेन गुप्तानें फार वर्षे राज्य केळें. त्याळा दोन राण्या होत्या, व त्यापैकीं वडील राणीपासून त्याला देव-गुप्त आणि धाकटीपासून कुमार आणि माधव असे पुत्र झाले. या लहान राणीच्या पुत्रांना त्याने आपठा भाचा जो प्रभाकरवर्धन त्याच्या दरबारांत नशीष काढण्यासाठीं पाठवृन दिलें. प्रभाकरवर्धनाच्या अगोदर महासेनगुप्त मरण पावला; अर्थात् त्याच्या मागून त्याचा ज्येष्ठपुत्र देवगुप्त माळव्याचा राजा झाळा. पुढें प्रभाकर जेव्हां एकाएकी गृत्यु पावला, आणि त्याच्या पश्चात् राज्य, हर्ष आणि इकडे कनोजास प्रहवर्मा या अल्पवयी आणि अनु-भवी तरुणांवर सर्व भार पडळा, तेव्हां संधि साधून पूर्ववैर उगविण्याकरितां देवगुप्तानें ग्रहवर्म्याच्या प्रान्तावर छापा घालून त्याचा वध केला. या गोष्टीचा सूड घेण्याकरितां राज्यवर्धनानें मंडी सेनापति आणि देवगुप्ताचा सावत्रभाऊ कुमार यांसह देवगुप्तावर चाल केली; आणि त्याचा पूर्ण पराजय करून आणि त्याचा कोश स्वाधीन करून घेऊन त्याच्या बायकामुळांना आणि नोकरचाकरांना बंदिवान केलें, आणि असा राजश्रीच्या छळाचा स्याळा मोबदला दिळा. पुढें देवगुप्ताच्या मदतीस आलेल्या शशांकानें जेव्हां विश्वासघात कल्ने राज्य आणि कुमार यांचा वध केला, तेव्हां हर्षवर्धन ठाणेश्वरच्या राज्याचा अधिपति झाला; आणि त्यानें भंडीनें माळवराजाची लुटून आणलेली संपत्ति व गजसैन्य ही आपल्या ताब्यांत घेतली. आतां यापुढें वास्तविक पहातां माधवगुप्त हा माळव्याचा राजा व्हावयाचा, परंतु हर्षानें त्यार्ज गादीवर न बसवितां माळव्याचें राज्य कांहीं वेळ तरी आप-ल्याकडेच ठेऊन घेतलें. ही गोष्ट हर्षचरितावरून स्पष्ट होत आहे. त्यांत भंडीनें माळव्याहून आणिलेली लूट हर्षाका दाखिवल्यावर हर्षानें आपल्या अधिकाऱ्यांना तिची व्यवस्था करण्यास सांगितलें, (ती माधवाच्या स्वाधीन केळी नाहीं ) असें म्हटलें आहे. ( अथाळोच्य तत्सर्वमवनिपति:स्वीकर्तु यथाधिकारमादिदेशाध्यक्षान् । उच्छवास ७. ) माधवाळा हर्षाने बहुधा

भापला दिग्विजय पुरा होईतों आपल्याजवळ ठेऊन घेतलें आणि साम्राज्य-स्थापनेनंतर सम्राट या नात्यानें गंगातीरींचा पूर्वेकडील एक प्रांत त्याच्या तान्यांत दिला. कारण माधवाच्या वंशांतील पुढचा राजा जो आदित्यसेन त्याच्या अफसड लेखावरून व इतरही लेखांवरून त्याचा देश बंगालच्या भाजूकडे होना असें दिसतें. या लेखांतीळ वंशावळींत देवगुप्ताचें नांव नाहीं तेंहि ठीकच आहे. कारण देवगुप्ताचा आतां या बंगालच्या **गुप्तांशीं** कांहीं संबंधच उरला नाहीं. जर देवगुप्ताच्या राज्यावर माधव आला नाहीं, तर माधवाच्या वंशावळींतीळ देवगुप्ताचें नांव गाळणें योग्यच झालें. ह्युएनत्संग जेव्हां उज्जनीस गेला तेव्हां तेथें त्याला एक ब्राह्मण राजा राज्य करीत असलेका आढळला. उज्जनीचें सिंहासन देवगुप्ताच्या पश्चात् रिकामें पडलें असतां या ब्राह्मणानें तें आपलेकडे घेतलें असेळ, अथवा स्वतः हर्षानेंच त्याळा साम्राज्य-स्थापनेनंतर ती कामगिरी दिली असेल. मन्दसोर लेखांतील यशोधर्म विक्रमादित्यानें ज्याप्रमाणें काश्मीरचा कारभार कवि मातृगुप्ताकडे सोंपविला, तसा हाही प्रकार असेल. तात्पर्य उज्जनीस बाह्मण राजः होता या ह्युएनत्संगच्या विधानामुळें उत्पन्न होणारी अहचण या कल्पनेने दूर होत असून शिवाय हर्षचिरतांतील कथानकाशीं तिचा चांगला भेळही बसतो. याशिवाय दुसरीहि एक कल्पना आहे, ती अशी कीं, देवगुप्ताची राजधानी उज्जनी शहर नसून माळव्यांतील विदिशेसारखें दुसरें कांहीं शहर असेल. बाण आणि खुएनत्संग दोघेही हर्षाचे समकालीन व सारखेच विश्वसनीय असल्यामुळें दोघांच्या विधानाचा असाच मेळ घातळा पाहिजे.

एकंदरीत माळव्यांतील गुप्त घराणें देवगुप्ताबरोबरच ब्रष्ट होऊन मगधां-तील गुप्त घराणें माधवापासून चालू झालें. गुप्तवंशाचा वृक्ष वर उल्लेखि-लेल्या तामलेखांवरून जसा दिसून येतो, तसा तो आतां देऊन त्यापैकी कांहीं राजाचा साधारणपणें निश्चित कालही देतां येण्यासारखा आहे. त्या-बरोबर तुलनेसाठीं ठाणेश्वर आणि कनोज येशील वंशवृक्षही देऊं:-ते अहे. वर संगितलेल्या लेखांपैकीं एका लेखांत (नं. ४२) आदित्यसेन गुप्ताच्या कारकीदींत ६६ या वर्षी (हा हर्षशक असला पाहिजे ) नारुन्द येथें एक मंदिर बांधल्याचें सांगितलें आहे. इ. स. प्रमाणें हें वर्ष ६०२ येतें व तें वर सांगितलेल्या कथानकाशीं मिळतेंच आहे. माधवाचें प्रावत्य मगध देशांत झालें तें हर्षाच्या मरणानंतर असेल अश्रवा पूर्वी मांगितल्या-प्रमाणें त्याच्या कारकीदींतही असेल.

देवगुप्ताविषयीं डॉ.होर्नलनें वर जी कल्पना बसविली आहे कीं तो माधवाचा भाऊ असून त्याच्यांत शत्रुत्व होतें, तिच्यावर के. पांडुरंग शास्त्री पारसी यांनी आपल्या हर्षावरील निबंधांत आक्षेप घेतला आहे. त्यांचें म्हणणें असे कीं, महासेनगुप्ताही महासेन गुप्त याची वहीण असणें शक्य नाहीं; कारण तसें असतेंच तर कुमार आणि माधव हे प्रभाकरवर्धनाचे मामे भाऊ अर्थात् राज्य आणि हर्ष यांचे चुलते झाल्यामुळें त्यांनी प्रभाकरवर्धनाकडे आत्याबरोबर राज्य आणि हर्ष यांना प्रणाम केत्याचें जें वाणानें विणे<del>ठें</del> आहे, तसा प्रकार झाळा नसता. परंतु हें पारखींचे ह्मणणें बरोबर नाहीं. कारण वयाच्या र्किवा पिढीच्या दृष्टीनें मोठीं असलेल्या राजघराण्यांतील माणसांनाही अल्पवयस्क परंतु सिंहासनारूढ अशा राजाला नमस्कार करावा लागतो. एका वृद्ध सरदाराने आपत्या मुलीच्या राज्याहृढ झालेल्या मुलाला प्रणाम केल्याचे आह्यीं प्रत्यक्ष पाहिलें आहे. पारखींचा दुसरा आक्षेप असा आहे कीं, देवगुप्त हा महासेनगुप्ताचा पुत्र नव्हता. परंतु हर्षाच्या मधुनन लेखाचा विचार करितां प्रहवम्यावर हल्ला करणारा जो माळवराज वाणाने सांगितला आहे तो दुसरा कोणी असणें शक्य नाहीं. हा मालव राजा शिळा-दित्य ह्मणून कोणी असावा असें जें डॉ. होर्नेळ यानें सुचिवलें तेंही प्राह्म करवत नाहीं. ह्युएनत्संगनें सांगितलेल्या माळव्याच्या शिलादित्याचा माळवा दुसरा कांही असूँ शकेल; परंतु बाणाने कुमार माधवांना मारुवराजपुत्री आणि प्रहवर्म्याच्या शत्रूळा मालवराज असे जे झटलें त्या दोहोंतील मालव श्रांत मात्र एकच असला पाहिजे; होनेलच्या मताप्रमाणें निरालें असणें शक्य नाहीं. बाणाच्या लिहिण्यावरून कुमारमाधव देवगुप्ताचे भाऊ मानणेंच प्राप्त डोतें, निदान ते एकाच राज्यांतील तरी होते असे मानावेंच बागतें. तात्पर्य

होर्नेळ याचे जें म्हणणें कीं, ग्रहवम्यांचा शत्रु मालवराज ह्मणजे शिलादित्य त्याज्य होय. तसेंच त्यानें आणखी ह्यटलें आहे कीं, प्रभाकरवर्धनाची राणी यशोमती ही शिलादित्याची बहीण व यशोधम्यीची कन्या होती तेंही चुकीचेंच आहे. बहीण भावंडाच्या नांवाचे भाग समान असलेले आपल्याळा आढळतात, परंतु बापलेकींच्या नांवांत तसे आढळत नाहींत हें एक आणि दुसरें असें कीं, यशोमतीच्या भावानें आपळा पुत्र भंडी याळा प्रभाकरवर्धना-कडे आणिलें तेव्हांच्या वर्णनांत वाणानें त्यालां यशोमत्या आता असें उप-पदविरहित उल्लेखिलें आहे. तो जर राजा, इतकेंच नव्हे, तर शिळादित्या-मारखा सुप्रसिद्ध राजा असता तर हर्षाचा समकालीन जो बाण त्यानें हर्पाच्या मामासंबंधानें असा एकेरी उल्लेख केला असता हैं संभवत नाहीं; न्यानें राजाळा उचित असें कांहीं तरी उपपद त्याच्या मागें ळाविछेंच असतें. बाणाच्या तत्संबंधी एकेरी उछेखावरून तो फार तर एकादा मांड-छिक संस्थानिक असावा असे उर्घंड होतें. शिवाय प्रभाकरवर्धनाच्या मरण वसंगीं अग्निकाष्टें भक्षण करतांना यशोमतीनें जो शोक केला त्यावरून तिचीं मातापितरें तेव्हां ( इ. स. ६०६ ) हयात होतीं असें दिसतें. या गोष्टीचा विचार करितांहि भंडी हा कोणा मोठ्या राजाचा मुळगा नसून फार तर एखाद्या सामन्ताचा असावा व स्याला मुख्य सेनापतीहून मोठा अधिकार मिळण्याची अपेक्षा नव्हती असे अनुमान होतें. होर्नलचें ह्मणणें मान्य केल्यास आणखी किती तरी असंभवनीय गोष्टी संभवनीय मानाव्या लग-तात. त्या ह्मणण्याप्रमाणें शिलादित्याची बहीण यशोमती प्रहवर्म्याचा शत्रु शिलादित्य असे घरित्यास पुढें शिलादित्यावरोवर हाणजे आपल्या बापा-विरुद्ध ळढून त्याची संपत्ति लुट्न व त्याच्या इतर मंडळींना केद करून

9 यशोमतीला ' महाभूत्कुलीत्पना' असे जें बाणानें ( ह च. उच्छास म्हटलें आहे त्या शब्दार्थ घेतला तरी भंडीला घे अन येणारा हा यशोमतीचा भाऊ राजपदाला न पोंचणारा असा एकादा किन्छु राजपुत्र असेल. त्याने आपल्या मुलाला नशीब कादण्यासाठों प्रभाकर वर्धनाकडे आणिलें यावरून हें सिद्ध होते. हर्षापुढें आणून हजर करतो असें मानावें लागतें. असलें चमत्कारिक अनु-मान करण्यापेक्षां होर्नलचें ह्मणणेंच टाकाऊ समजणें योग्य आहे. पण त्या-पैंकीं देवगुप्ताचे कुमारगुप्त आणि माधवगुप्त हे भाऊ होते एवढा भाग मात्र बाणाच्या वर्णनाशीं जुळता असत्यामुळे प्राह्म मानिला पाहिजे.

## ३ मौखि आणि गुप्त यांविषयीं व्हिन्सेंट स्मिथचें मत.

व्हिन्सेंट रिमथ याने आपत्या भरतखंडाच्या प्राचीन इतिहासावरीट प्रंथांत ह्मटलें आहे: ''प्राचीन वस्तुशास्त्रज्ञ ज्याळा ' मगधांतील उत्तरकालीन गुप्त ' घराणें ह्मणतात तें मगधांत एकटेच राज्य करीत नसून त्याच्या एका भागावर ज्यांच्या नांवाच्या शेवटीं 'वर्मन् 'पद होते आणि ज्यांना मौसिर अशी संज्ञा होती अशा राजांच्या वंशाचाहि अंमल होता. हे दोन भाग कसे व केवढे होते हें निश्चित ठरवितां येत नाहीं. त्यांचें कधीं वैर तर कधीं सख्य-ही असे. याहन त्यांविषयी अधिक उपरुच्ध असरेरी किरकोळ माहिती विशेष महत्वाची नाहीं. "या छिहिण्यावरून वरील दोन टीपांत आहीं ज्या मौखरि आणि गुप्त घराण्याविषयीं चर्चा केटी त्यांचाच व्हिन्सेन्ट स्मिथ उहेख करीत आहे हें स्पष्ट होतें. पण आमच्या मतें मौखरि घराणें मूळचें कनोजचें होतें यांत संशय नाहीं. माठवराजाकडून प्रहवर्मा मौखरि मारला गेला तो कनोज येथेंच ही गोष्ट बाणाच्या लिहिण्यावरून निश्चित होते, तसेंच तो अवन्तिवर्ग्याचा पुत्र होता हेंही वाणानें सांगितलें आहे. देवबरनाक लेखावरून अवन्तिवर्मा शर्ववर्म्याचा नातू असावा असे दिसतें. अशिरगड येथील अवन्तिवम्यीच्या मुद्रालेखावरून मौखरींचीं जी वंशावळ दिसून येते ती वैर दिलीच आहे. 'धरणीधराणां भूभून्म्धि स्थितीपि सकलभुवननमस्कृतो मौखरो वंशः '। आणि 'तिमिरस्तिरस्कारो रवे यी मौखराणां मालवै: परिभव: '। असे जें मौखरांविषयीं बाणानें म्हटलें आहे त्यांचें घराणें फार बलादय असून वरील लेखांवहन त्यांच्या राज्याचा विस्तार दक्षिणेकडे विंध्याद्रीपर्यंत उत्तरेकडे जोनपूरपर्यंत आणि पूर्वेकडे ब्रह्मपुत्रेपर्यंत झालेला होता ही गोष्टहि उपड होते. सहाव्या शत-काच्या उत्तराधीतील हिंदुस्थानचा इतिहास जर जुळवून बावयाचा तर

भामच्यामतें तो असा देतां येईलः-इ. स. ५३४ या वर्षी पाटलिपुत्रसम्राट् गुप्तवंशाचा दुसऱ्या कुमारगुप्ताच्या मरणाने जेव्हां अंत झाळा, तेव्हां त्याच्या राज्याचा बराच भाग कनोजच्या मौखरींच्या ताब्यांत आला. पुढें जेव्हां यशोवर्मा आणि बालादित्य यांच्या नेतृत्वाखाळीं बऱ्याच राजांनीं संघ करून हूणांना पाणी पाजलें तेव्हां गुप्त साम्राज्याच्या निरनिराळ्या भागांत नवीन राज्यें स्थापन झाळी व त्यांपैकी कनोजचे मौखरि आणि ठाणेश्वरचे वर्धन यांचीं राज्यें प्रमुख होतीं, यांपैकीं कनोजच्या मौखरींनी भापला अंमल उत्तर, दक्षिण व पूर्व या दिशांकडे वाढविला आणि कांहीं काळ तर पूर्वेकडील प्रांत त्यांच्या प्रत्यक्ष अमलाखाळीच होते. ( देवबर-नाक येथील अग्रहारविषयक मूळ बालादित्याचा दानलेख पुढें शर्ववर्मा आणि पुनः अवन्तिवर्मा यांनी कायम केल्याच्या गोष्टीवरून हेंच सिद्ध होत आहे. ) या पूर्व प्रांतावरील म्हणजे बंगात्यावरील वगेरे मोखरीचा अंमळ हर्षाच्या मृत्यूनेतर मगधांतील गुप्तांकडे आला. मौखरीविषयींचा एवढा इतिहास आमच्यामतें मजबूत विश्वसनीय पायावर रचिलेला आहे. हें नंत-रचें मागधीय गुप्त घराणें मूळ माळव्यांतून आलें असावें असा जो तर्क पूर्वी केळा आहे, त्याविषयीमात्र तसें निश्चयानें विधान आम्ही करीत नाहीं. अफसड लेखांत आलेला माधवगुप्त जर देवगुप्ताचा मार्गे सांगितल्याप्रमाणे सावत्र बंधु असेल तर तो निःसंशय माळव्यांतीलच मूळचा होता. परंतु तसें नसेल तर त्याचें घराणें पूर्वीपासूनच मगधांत कोठें तरी राज्य करीत असलें पाहिजे. पण कांहीं असलें तरी ग्रहवर्म्याला मारणारा आणि त्याचें प्रायित म्हणून पुढें राज्यवर्धनाकडून मारला गेलेला देवगुप्त माळ्व्याचा राजा होता हैं मात्र खोटें ठरत नाहीं. यासंबंधानें असे म्हणतां येईरु कीं, गुप्ताचे साम्राज्य मोडल्यावर त्यांपैकी एका गुप्त घराण्याने माळव्यांत आपर्छे राज्य स्थापून कनोजच्या मौखरीशीं वर्चस्वाचा झगडा सुरू केळा. तसेच देवगुप्त हा इ. स. ५८० या वर्षी राज्य करीत असलेल्या भावगुप्ताच्या घराण्यांतीळच होता असेंहि म्हटल्यास वावगें होणार नाहीं. असें मानिल्यास हर्ष व राज्य यांचे बालमित्र जे माधवगुप्त आणि कुमारगुप्त ते याच मालव राजवंशांतीळ असले पाहिजेत; म्हणजे यांतील माधवगुप्त अकसड लेखांसील

्माधनगुप्ताहून नेगळा असला पाहिजे. अफसड लेखांत सांगितलेले गुप्त भगधदेशांतील होते असे धरिलें तरी कनोजच्या मौखरींचें त्यांच्यावर अधि-राज्य असल्यामुळें प्रसंगीं त्यांच्यांतही युद्धें झालीं असणे स्वाभाविक आहे.

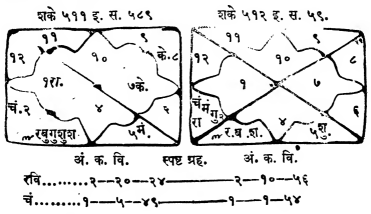
आता शेवटी यासंबंधांत एका गोष्टीचा विचार केला पाहिजे. रायल एशि-थाटिक सोसायटीच्या जर्नळांत ( १९०६, पा. ८४३ ) मौखरींच्या कांहीं नाण्यांची महणून बर्न यानें कांहीं माहिती दिखी आहे. हीं नाणीं अयोध्या श्रांतांत फैजाबाद जिल्ह्यांतील भितूर या गांवीं सांपडली. तीं ईशानवर्मा, शर्ववमी आणि अवन्तिवमी तशींच हर्ष, प्रतापशील आणि शिलादित्य यांचीं आहेत असें त्यांच्या निरीक्षणावरून ठरलें आहे. या नाण्यांवर वर्षीचेही आंकडे आहेत ते असे:-ईशानवर्मा ५४, ५५; शर्ववर्मा ५८ ( पूर्वी सांपड-लेलें नाणें ), २३४, २३ ( नवीन सांपडलेल्यां वरीळ ); व ५७, ( शेवटचे दोन आंकडे ६७ आणि ७१ असेही वाटण्यासारखे आहेत ); आणि अव-न्तिवर्मा २५० ( नवीन सांपडलेलें ). हर्ष, प्रतापशील आणि शिलादित्य यांच्या नाण्यावरील आंकडे त्यांच्या कारकीदीतील वर्षाचे असावे असे **ध**र्न भ्हणतो. यांपैकीं तीन अंकी आंकडे अर्थातच गुप्तशकाचे होत. प्रथम सांपड-लेल्या नाण्यांवरील आंकडचांचा नीट खुलासा होत नाहीं. त्यासंबंधानें **वर्नचें** मत असे आहे कीं, किन्युगाच्या आरंभापासून बरोबर ३६०० वर्षे झालीं नेव्हां म्हणजे इ. स. ४९९ यावर्षी ब्रह्मगुप्ताने सुरू केलेल्या शकांतीळ वर्षीचे ते आंकडे आहेत. परंतु हा शक केवळ काल्पनिक आहे. पण तो शक कोणताही असला तरी तीन अंकी आंकडे गुप्तशकदर्शक असल्यामुळें वर्नच्या मतं त्यावरून मौखरीवर गुप्तांचे कांहीं काळ तरी अधिक राज्य असावें निदान न्यांचें सख्य तरी असावें असें अनुमान केलें पाहिजे. परंतु असल्या अनुमानाची कांहीं गरज नाहीं असें आम्हांला वाटतें. स्वतंत्र राजे-देखील कर्यी पूर्वी चालू असलेल्या शकाचा उपयोग करताना दिसतात; कारण लोकांना त्या शकाची संवय असल्यामुळे एकंदरींत तें सोईचेंच होतें. उदाहरणार्थ, वलभी राजे गुप्तशकाचाच उपयोग करीत; पण याचें कारण ते गुप्ताचे सामन्त होते हें नसून गुप्तसाम्राज्य नुकतेंच ज्यांत नष्ट झालें, परंतु ज्यांतीळ लोकांना त्यांच्या शकाची संवय पड्न गेळी होती अशा प्रांतावर

स्यांनीं आएलें प्रभुत्व स्थापिलें हें होय. त्यांना नवीन शक सुरू करण्याची धमक नसल्यामुळे पूर्वीपासून प्रजेंत चालू असलेला गुप्तशकच स्वीकारला. अगदीं जवळचे अलीकडीळदेखील उदाहरण या बावतींत देण्यासारखें आहे. मराठे लोक फसली शक, व त्याचेच महिने यांचा उपयोग करीत, व दिल्ली येथील मोंगळांची सत्ता नामशेष होऊन ते पूर्ण स्वतंत्र झाले तरी त्यांनीं पुढें तोच कम चालू ठेविला; कारण त्या शकाचा व महिन्याचा त्यांना परिपाठ पडून गेला होता. फार काय इंग्रजांनींदेखील कांहीं काळपर्यंत फसली शकाचा उप-योग केलेला आहे. जें शकाविषयीं तेंच नाण्याच्या आकाराविषयींहि समजावें. नवीन राजे झाले तरी ते नाण्यांचा जुना आकार कायम ठेवितात, इतकेंच नव्हे, तर त्यांचें वजन व त्यांवरील चिन्हेंही तशींच ठेवितात. उदाहुरणार्थ. सध्या इंप्रजांनीं पाडिलेला रुपया विलायती नाण्यांच्या नमुन्यावर पाडिले<mark>ला</mark> नसून मोंगळांच्या नमुन्यावर पाडला आहे. आम्हीं हीं विधानें भीतभीतच करीत आहों. तरी एवडें निधुन सांगणें अवश्य आहे कीं, कांहीं मौखरि राजांनी गुप्त शकाचा उपयोग केळा यावरून त्यांच्यावर गुप्तांचा अंमळ अस-लाच पाहिजे हें अनुमान अवस्य ठरत नाहीं. खर पाहिल्यास गुप्तांच्या साम्राज्याच्या लयानंतरच मुळीं मौखरी प्रवल झाले. तेव्हां आमच्या मतें असें दिसतें कीं, या नाण्यांच्या हकीकतीवरून पहातां गंगेच्या कांठावरील प्रांतांत गुप्तानंतर लगेच मौलरींचाच अंमळ सुरू झाळा; व ज्या ठिकाणीं तीं सांपडळीं त्या फैजाबाद जिल्ह्यापर्यंत तो पसरला होता-शर्ववम्यींचा अशि-रगडच्यामुद्रालेखांत दिलेल्या वंशावळीलाही या नाण्यांवरून खरेपणा येतो व त्याप्रमाणें ईशानवर्मा शर्ववर्मी आणि अवन्तिवर्मा हे त्या घराण्यांतीळ बलाह्य राजे होते असें सिद्ध होतें. या नाण्यांवरील वर्षीचे आंकडेहि आमच्या कल्पनेच्या आड येत नाहींत. अवन्तिवम्यीच्या नाण्यावरून तो ठाणेश्वरच्या प्रभाकर वर्धनाचा समकालीन व त्याचा मुळगा प्रहवर्मा हा प्रभाकराचा जांवई व्हावयास कांहींच हरकत येत नाहीं. कारण अवन्तिव-म्यीचा २५० हा ओकडा गुप्त शकाचा समजल्यास त्याच्या कारकीर्दीत इ. स. ५६९ (३१९+२५०) हें वर्ष पडतें. प्रहवर्मी इ. स. ६०६ या वर्षी गादीवर आळा. म्हणजे ही गोष्ट ५६९ नंतर ३० वर्षानी झाळी; आणि यांत

असंभवनीय कांहींच नाहीं. आतां शर्ववर्म्यांचा २३४ हा आंकडा घेतला तर तो इ. स. ५५३ (३९५+२३४) हा होतो. हेंही वर्ष वर्मघराण्याच्या वंशवृक्षाशीं जसें मिळतें आहे, तसें वर योडक्यांत सांगितलेल्या उत्तर हिंदु-स्थानच्या इतिहास क्रमांतही बसतें. या नाण्यांवरील दोन अंकीं आंकडे कोणत्या शकाचे आहेत हें जरी निश्चित झालें नाहीं, तरी इतर आंकडयां-वरून आम्हांला तर असें टाम वाटतें कीं, मौखरींविषयीं जो खुलासा येथें आम्हीं केला आहे त्याला त्या नाण्यांचा चांगला आधार आहे, आणि बाणानें म्हटल्याप्रमाणें तो वंश कनोज येथें राज्य करीत होता या विधानाला त्यामुळें कोणताही बाध येण्यासारखा नाहीं.

#### ४-हर्षाचा जन्मकाल.

बाणभद्दानें हर्षचिरतांत केलेल्या वर्णनाच्या आधारावर हर्षाचा जन्मकाल अगदीं निश्चित करतां येतो. बाणभट्ट हा हर्षीच्या दरबारांतच कांहीं काळ असल्याम्ळें त्यानें दिलेली माहिती विश्वसनीय असली पाहिजे. हर्षाच्या जन्मकाळाचें वर्णन करतांना तो लिहितो-'ततश्व प्राप्ते ज्येष्ठामूलीये मासि बहुलासु बहुलपक्षे द्वादस्यां व्यतीते प्रदोषसमये समारुरुक्षगति क्षपायौवने सहसैवान्तः पुरे समुद्रपादि कोलाइलःस्त्रीजनस्य'-याचा अर्थः-तेव्हां जेष्ठमास प्राप्त झाला असतां कृष्णपक्षाच्या द्वादशीला कृतिका नक्षत्र असतां प्रदोषकाळ निघून गेल्यावर व रात्रीचा ऐनतारुण्य वेळ येण्याच्या सुमारास एकाएकी अन्तः परांत षायकामध्ये गलघला उत्पन्न झाला. या वर्णनाच्या आधारें क्रकरचे प्रो. आपटे यानीं केलेल्या गणितावरून शके ५११ (इ. स. ५८९) आणि शके ५१२ (इ.स. ५९०) या दोन्ही वर्षी ज्येष्ठ वद्य द्वादशीला कृतिका नक्षत्र येते. पण शके ५११ या वर्षीची द्वादशी सूर्योदयानंतर लागत असल्यामुळें शके ५१२ हेंच हर्षाचें जन्मवर्ष अधिक संभवनीय दिसतें. हेंच वर्ष खरें मानिल्यास तो इ. स. ६०६च्या आक्टोबर महिन्यांत जेव्हां खरा सिंहासनावरून झाळा तेव्हां त्याचें वय १६ वर्षीचें होतें. बाणानें सांगित-छेळा ज्येष्ठ महिना वस्तुतः पूर्णिमान्त पाहिजे; कारण तो उत्तर हिंदुस्थानचा रहिबाशी असून तिकडे पूर्णिमान्त महिन्यांची पदत असल्यामुळे त्यानेही तीच स्कीकारिछी पाहिजे. परंतु या पद्धतीच्या ज्येष्ठ महिन्याच्या कृष्ण द्वादशीछा (म्ह॰ अमान्त पद्धतीच्या वैशाख वय द्वादशीछा) यांपैकीं कोणत्याच वर्षी कृत्तिका नक्षत्र प्रो. आपट्यांच्या गणितांत येत नाहीं. म्हणून हा ज्येष्ठ महिना दाक्षिणात्य पद्धतीप्रमाणें अमान्त धरावा लागळा आहे. या बाबतींत आणखीही एक संशयाची गोष्ट राहिली आहे. बाणानें असें सुचिवलें आहे कीं, हर्षाच्या जन्मकाळीं सर्व प्रह उच्चीचे होते. पण शके ५११ व ५१२ गांपैकीं कोणत्याच वर्षाच्या ज्येष्ठ वय १२ छा सर्व प्रह उच्चीचे नव्हते. पण या गोष्टीचा खुलासा असा करतां येईल कीं, ही त्या दरबारी ज्योतिष्याची अतिशयोक्ति असेल; किंवा हर्ष जन्मला तेव्हां कांहीं त्याचा पुढचा मोठेपणा कोणाला दिसला नहव्ता. जेव्हां तो चक्रवर्ती झाला तेव्हां या योगाला जुळेशी जन्मन्लग्न-पत्रिका पुढें दरबारी ज्योतिष्याचें केली असेल. बरील दोन्ही वर्षाच्या ज्येष्ठ वय द्वादशीच्या रात्रो १० वाज-तांच्या लग्न कुंडल्या प्रो. आपट्यांच्या गणिताप्रमाणें जशा होतात तशा खाळीं दिल्या आहेत:—



१मान्धाता किलएवंविधे व्यातीपातादिसवंदीषाभिषंग रहिते सर्वेषू चस्थान स्थितेध्वेवं प्रहेष्वीहशे लग्ने भेज जन्म। ह. च. उच्छ्वास. हषांच्या जनमकाळी जसा निर्दोष योग व उच्चीचे प्रह होते, तसे पूर्वी मान्धात्याच्या जन्मवेळी मात्र होते.

| मं | 9××9      |               | -१८३६                  |
|----|-----------|---------------|------------------------|
| बु | २—94—v3—  | ——            | -93 <del></del> -६     |
| गु | १२१२७     | <del></del>   | - १६ १५                |
| શু | 8o        | <del></del>   | -9 E48                 |
| श  | ــــــ ٩٥ | <del></del>   | - <b>१९</b> ३७         |
| ₹1 | 992-86-   |               | -२ <b>३</b> २ <b>९</b> |
| के | ९२३५७     | <del></del> 9 | 9 <b>६२</b> ०          |

या विवेचनावरून हर्ष जन्मकालीन प्रहस्थितीसंबंधे बाणाची माहिती जरी विश्वसनीय घरतां येत नाही, तरी खुद्द जन्मकालासंबंधाने मात्र तसं म्हणतां येत नाहीं. चक्रवित राजाच्या वाढिदवशीं सर्वत्र उत्सव कर ण्याची रीत आहे, तिला अनुसरून हर्षाचे वाढिदवसही दरसाल साजरे करीत असले पाहिजेत: अर्थात् त्यासंबंधान अशी चृक होणें संभवनीय नाहीं.

हर्ष जन्मकाल इंप्रजी शकाप्रमाणे काढून वर्राल अनुमानाशीं तो जुळतो की नाही हें पहाण्यासाठी आम्ही स्वतः सेवळ आणि दिश्तित यांनी केलेल्या कोष्टकांवस्न इ. स. ५८८, ५८९, ५९० आणि ५९१ या वर्षीचें गणित करून पाहिलें. तेव्हां आम्हांलाही आढळले की पृणिमान्त पद्धतीचा ज्येष्ट म्ह० अमान्त पद्धतीचा वेशाख मास या बाबतीत जुळत नाहीं. कारण तसा थरून कोणत्याच वर्षी वद्य द्वादशीळा कृत्तिका नक्षत्र येत नाहीं. परंतु अमान्त पद्धतीचा ज्येष्ट थरून मात्र ५८९ आणि ५९० या वर्षी द्वादशीला कृत्तिका येतात. पण त्यात ५९० या वर्षी द्वादशी सूर्योदयाला असून पुढे ५५ घटिकांहून अधिक रहाते आणि त्या दिवशीं कृत्तिका नक्षत्रही सूर्योदयान नंतर सुमारे १० घटिकांनी लागत असल्यामुळें त्याचा व द्वादशीचा योग अगदी दिवसभर होतो. या कारणास्तव इ. स. ५९० हेंच वर्ष बाणाच्या वर्णनाशीं सर्वस्वी जुळतें, व त्याला जुळता इंग्रजी दिवस, रविवार तारीख ४ जून ५९० हा येतो.

इी प्रहस्थित बाणानें आपली छाणून दिलेली नस्न प्रभाकरवर्धनाच्या
 प्रश्नाता स्थादेळी उथीतिष्यांनी उत्तर काय दिलें तेंच स्थानें सांगितलें आहे

# प्रकरण २ रें.

#### -→≍\*\*≈--हर्षाचे साम्राज्य.

कनोज आणि ठाणेश्वर येथीङ संयुक्त सैन्याच्या जारावर हर्षानें जाहीर केल्याप्रमाणें भरतखंड पादाऋांत करण्याचा आपला निश्चय सिद्धीस नेला यांत आश्चर्य नाहीं. प्रथमच शकुन त्याला चांगला झाला. कामरूप देशाचा ( आसामचा ) राजा कुमारराज हा बहुधा बंगालच्या शशांकाचा शत्रु असल्यामुळे ऱ्यानें हर्षाशी सख्य करण्याच्या हेतूनें त्याच्याकडे भारतीयांच्या कल्पनेप्रमाणे साम्राट्चिन्ह हाणून एक अति मोलाचें श्वेत छत्र पाठवृन दिले. कुमरानें आपखुषीनें सादर केलेल्या या नजराण्याचा व देऊं केलेल्या साह्याचा हर्षानें मनापासून स्त्रीकार केला. नंतर तेथून तो पूर्व व पश्चिम या दोन्ही दिशांकडे आपटें हत्ती, घोडेस्वार आणि पाय-दळ यांनी युक्त असलेलें सैन्य घेऊन ऋनाऋमानें कूच करीत व वाटेंत येणारे प्रांत जिंकीत सहा वर्षे फिरला आणि एवढ्या अवधींत त्यानें उत्तरहिंदुस्थानांतील वहुतेक राजांवर आपलें अधिराज्य स्थापित केलें. या ठिकाणीं एवढें सांगणें जरूर आहे कीं हर्षाच्या साम्राज्याचें स्वरूप पुढें मुसलमान वादशहांनीं स्थापि-ळेल्या साम्राज्याहून भिन्न होतें. भारतीयांची अद्यापिही साम्राज्य-विषयक कल्पना अशी होती कीं सम्राटानें जिकिलेल्या देशांच्या राजांना गादीवरून हुसकून लाविलेंच पाहिजे असें नाहां. भरत-खंडांतील आधुनिक साम्रा<sup>उ</sup>यें व प्राचीन साम्रा<sup>उ</sup>यें यांत भेद दिसतो तो याच बाबतीत. प्राचीन काळी अशी कल्पना होती की जिंकलेल्या राजाने साम्राटाचें प्रभुत्व मान्य करून ठराविक

वार्षिक खंडणी त्याला दिली आणि ठराविक वेळी समाटाचे दरबाराला तो हजर राहिला ह्मणजे पुरे. पिढणान्पिढणा उपभोगिलेल्या राज्यावरून कोणा राजाला काढून टाकणें ही गोष्ट त्या काळीं खरोखर निंच समजत असत. या गोष्टीचा विचार केल्यास हर्षाचें साम्राज्य पुढच्या मुसलमानी साम्राज्याहून किंबहुना ब्रिटिश साम्राज्याहूनही भिन्न कसें होतें हें समजून येईल. दिग्विजय करतांना हर्षानें जित राजांकडून फक्त आपलें प्रमुख मान्य करविलें, आणि बाकीच्या बावतींत त्यांना स्वातंत्र्य दिलें. राज्यें खालसा करण्याचा क्रम त्यानें अगदीं अपवादा दाखलच स्वीकारिला.

हर्षवर्धनाच्या दिग्विजयाचे सविस्तर वर्णन उपलब्ध नाहीं हो मोट्या दुःखाची गोष्ट आहे. त्यानें आपल्या बंधूचा वध करणाऱ्या बंगालच्या शशांकाचें पारिपत्य कसें केंछें याचाहि पत्ता लागत नाहीं. बहुधा राज्यवर्धनापासून बचाव करण्याकरितां जशी शशांकानें त्यावेळीं युक्ति केली तशीच या वेळींहो कांहीं युक्ति करून हर्षाच्या तडाक्यांतून तो निसटला असावा\* कारण इ. स ६१९ या वर्षी त्याच्या एका मांडलिक राजानें गंजम येथील एका ब्राह्मणाला गांव दान दिला, त्या विषयींचा जो लेख आहे ( एपिप्राफ्तिका इंडिफा व्हा ६). त्यावरून शशांक त्यावर्षी जीवंत असून राज्य करीत होता व त्याचें मांडलिक राजांसह संपूर्ण राज्य अविक्लिक होतें असें दिसून येतें. हा प्रकार वर वर्णिलेल्या भारतीय प्राचीन साम्राज्य-विषयक कल्पनांशीं जुळता होता हें सांगावयास नकोच. शिवाय हर्षाचा कल बौद्धधर्ममतांकडे वळल्यानें त्यानें

<sup>\*</sup> राज्यवर्धनाला देऊं केलेली आपली मुलगी त्यानें हर्षाला दिली असावी असा आमचा तर्क आहे.

शशांकाला वधाचें ठरींव प्रायश्वित्त न देतां क्षमा करून सोडून दिलें असेल असेंहि म्हणतां येईल.

हर्षाच्या साम्राज्याचा विस्तार केवढा होता याचा बन्याच अंशी निर्णय करतां येण्यासारखा आहे. त्यांत सिंध देश, पंजाब आणि काश्मीर हे भाग खेरोज करून सर्व उत्तरहिंदुस्थानाचा समावेश बहुत करून होत होता. हे तीन देशही त्याच्या प्रभुत्वां-तून अजिबात न गळतां त्यांच्यापासूनहि त्यानें खंडणी वस्रूळ केळी होती.

हर्षाच्या वेळीं निरिनराळ्या प्रातांत कोण कोणते राजे होते याचा विचार पुढें ह्युएनत्संग हा प्रवासी येथील कोण कोणत्या प्रांतांत येऊन गेला याचें सिवस्तर वर्णन करतांना करूं. सध्यां एवढें सांगितलें म्हणजे पुरे कीं हर्षानें उत्तर हिंदुस्थानचा बहुतेक सर्वभाग जिंकून तेथें भापलें प्रवळ आणि सुव्यवस्थित साम्राज्यस्थापन केलें व तें त्याच्या मृत्यूपर्यंत टिकूनहि राहिलें. आपस्या चक्रवर्तित्वाचें दर्शक ह्याणून त्यानें इ. स ६०६ पासून सुक् होणारा स्वतःचा शकहि सुक केला. त्याच्या पूर्वीच्या सम्राटानीं विक्रम. शालिवाहन, गुप्त शक स्थापन करून जें उदाहरण घालून दिलें होतें तेंच त्यानेंहि गिरविलें. नवीन शक आपल्या नांवानें चालू करणें ही गोष्ट ह्याणजे त्यावेळीं चक्रवर्तित्वाचें लक्षणच बनून गेली होती, व त्या अन्वयें आपला दिग्विजय संपूर्ण केल्यान वर हर्षानेंहि इ. स ६१२ या वर्षी वर सांगितलेला त्याच्या राज्यारंभ—वर्षापासून सुक होणारा शक चालू केला.

या नंतर हर्षाने आपले साम्राज्य नर्मदेच्या दक्षिणेकडे पसर-विण्याचा यत्न चालविला. त्याच्या पूर्वी गुप्तवंशांतील समुद्रगुप्ताने याच उद्देशानें प्रेरित होऊन दक्षिण हिंदुस्थानावर स्वारी केली

होती. यावेळीं महाराष्ट्रांत चालुक्य घराण्यांतील दुसरा सत्याश्रय पुलकेशी हा हुशार व शूर राजा राज्य करीत होता. त्याच्या दक्षतेमुळें व प्राक्रमामुळें हर्षाची गति तिकडे झाली नाहीं. सत्याश्रय पुलकेशी राजाची राजधानी वातापी हाणजे हर्लीची बदामी असावी असे कोरींव लेखांवरून दिसून येतें. परंतु ती नाशिकजवळ होती असें ह्युएनत्संग वर्णन करतो. हा दुसरा पुलकेशी राजा फार प्रबळ असून त्यानें सर्व दक्षिण हिंदुस्थान आपल्या कह्यांत आणिलें होतें. हो हर्षाच्या राज्यारोहणानंतर दोन वर्षांनींच ह्मणजे इ. स. ६०८ च्या सुमारास राज्यारूढ झाला; आणि त्यानंतर लवकरच त्यानें आपल्या राज्याची सीमा दक्षिण समुद्राच्या किनाऱ्यास नेऊन भिडविली. ह्युएनत्संगर्ने त्याचें, त्याच्या सैन्याचें आणि त्याच्या प्रजेचें जें वर्णन दिलें आहे तें <mark>लक्षांत ठे</mark>त्रण्यासारखें असल्यामुळें त्याचा विस्तृत सारांश् येथें देतों. तो म्हणतो-' महाराष्ट्रांतील लोक अभिमानी, जोमदार आणि लढवय्ये आहेत. ते उपकर्गांशीं कृतज्ञ, व अपकर्त्याचा सूड घेणारे असून शरणागताचें रक्षण करण्यासाठीं वाटेले तो स्वार्थत्याग करितात, आणि अपमान करणाराचें शासन करण्यांत प्राणांचीहि पर्वा करीत नाहींत. युद्धाला जाण्यापूर्वी त्यांचे शिपाई मद्यपान करितात आणि झुंझ होण्यापूर्वी हत्तीनाहि ते दारू पाजितात. आपल्या सैनिकांवर आणि गजघटांवर पूर्ण िश्वास असल्यामुळें त्यांचा राजा शेजा-रच्या राजांनां तुच्छ लेखीत आहे. या दयाशील राजाचा अंमल दूरवर पसरलेला असून त्याच्या सामन्तांची त्यावर पूर्ण निष्ठा आहे. त्याच्यावेळी शिलादित्य राजा ( हर्ष ) उत्तर भागांत सर्वत्र देश जिंकी । चालला होता व एका मागून एक देश त्याचे सार्वभौमत्व कबूल करीत होता; पण महाराष्ट्राने मात्र त्याला

मान वांकविला नाहीं. त्याच्या राजाच्या पदरीं नित्य हजारों शूर सैनिक आणि शेंकडों रानटी हत्ती असून, युद्धाच्या वेळीं हे हत्ती मस्त होऊन शत्रूवर तुटून पडतात आणि त्याला पळवून लावावयास कधीं चुकत नाहींत. शिलादित्य राजा इतका कुशल योद्धा, त्याच्या सरदारांना सारखे जय मिळत गेलेले, व सेनेचें आधिपत्य स्वतः त्याच्याकडे, पण अशा स्थितींतिह त्याला महा-राष्ट्राच्या राजाला चीत करतां आलें नाहीं. "याप्रमाणें एका चम-कारिक योगायोगाःमुळें हिंदुस्थानांत यावेळीं दोन प्रबळ सामाज्यें स्थापन होऊन त्यांचे अधिपति बलाढ्य समाट जवळ जवळ एकाचवेळीं राज्यारूढ झालेले असून दोघेही एकमेकांना पुरून उरले होते. या उत्तर दक्षिण सामाज्यांची स्वाभाविक सरहद नर्मदा नदी असून तिच्यामुळें हिंदुस्थानाचे एक्रमेकांपासून अनेक बाबतींत भिन्न असलेले दोन भाग सहजच झालेले आहेत.

हर्षाच्या साम्राज्याची स्थापना आणि त्याचा विस्तार याविषयीं बाणानें फक्त एका ठिकाणीं मात्र उल्लेख केला आहे त्याचा विचार पुढें स्वतंत्र टीप्पणींत करणार आहों. याखेरीज त्याच्या-कडून यासंबंधी दुसरी कांहींच माहिती मिळत नाहीं. त्या बावतींत बुएनत्संगच्या पुराव्यावरच बहुतेक भिस्त ठेवावी लाग त्री आहे. हर्षानें आपला दिग्विजय सहा वर्षांत पुरा केला व इतक्या वेळांत त्यानें आपल्या सैन्याला मुळींच विश्रांति दिली नाहीं, दिग्विजय संपविल्यावर ३५ वर्षें पर्यंत त्यानें अविच्लिन शांततेंत

<sup>9</sup> या बाबतींत कांहीं ताम्रपटांचाहि आधार मिळण्यासारखा आहे. हर्षाचे साम्राज्य सर्व उत्तर हिंदुस्थानांत पसरलें होतें असा एका ताम्रपटांत उल्लेख आहे:—' समरसंसक्त—सकलोत्तरापथश्वर—श्री—हर्षवर्धन—पराजयोपलब्ध—परमे— धरापरनामधेय:सत्याश्रय:श्री वहामो महाराजाधिराज; '(इं. ॲन्टिकरी पु ६ ८ पा. ८१८)

राज्यकारभार केला, इत्यादि गोष्टी ह्युएनत्संगच्याच सांगण्यावर आपल्याला कळल्या आहेत. या अविच्छिन्न शांततेच्या काळांत अर्थातच व्हिन्सेन्ट स्मिथच्या मताप्रमाणें इ. स. ६२० सालीं झालेलें पुलकेशी बरोबरचें युद्ध आणि हर्षाच्या कारकीर्दीच्या शेवटीं शेवटीं गंजम प्रान्ताशीं झालेलें युद्ध यांचा समावेश करावयाचा आहे. यांतील गंजमचें युद्ध इ. स. ६४३ च्या सुमारास झालें असावें. कारण ह्युण्नत्संगच्या चरित्रांत असें म्हटलें आहे कीं, त्या काळाच्या सुमारास गंजम प्रांत जिंकून हर्ष नुकताच परत येत होता.

हर्षानें आपल्या साम्राज्याचा बंदोबस्त कसा ठेविला होता यात्रिषयीं ह्युएनःसंगचें वर्णन मनोवेधक असल्यामुळें ते येथें देण्यासारखें आहे. तो म्हणतो, 'आपल्या राज्याचा विस्तार केल्यावर हर्षानें आपलें सैन्य वाढवून हत्तींची संख्या ६०००० केली आणि पायदळ १,००,२०० केलें आणि त्यांच्या जोरावर पुढें तीस वर्षे बहुतेक शांततेनें राज्य केलें. तो आपली कामें अगर्दी दक्षतेनें करी आणि त्याचा सर्व कारभार चोख न्यायाचा असे सत्कृत्यें करण्याची वेळ आछी म्हणजे झोंप आणि अन यांचाहि त्यास विसर पडे. आणि हिंसा करणें हा त्यानें भयंकर अपराध ठरवृन त्याबदल कडक शिक्षा ठेविली आणि पांची हिंदू प्रांतांत सर्वत्र मांसारार वर्ज करण्याचे हुकूम सोडले. आपल्या राज्यांत त्यानें सर्वत्र पांथस्थासाठीं धर्मशाळा बांधिल्या. शेजारच्या राजांपैकी ज्यांचा सत्कृत्यांकडेच ओढा असे त्यांच्याशींच तो सख्य करी. त्या विरुद्ध स्वभावाच्या लोकांशीं तो भाषणही करीत नसे. तो राज्याची पहाणी करण्याकरितां ठिक-ठिकाणीं दौरे करी, व फिरतीवर असतां कोठें ही एका जिंकाणी फार दिवस मुकाम करीत नसे. मुकामाच्या ठिकाणी राहण्याकरितां तात्पुरत्या झोंपड्या उभारीत असे. पावसाचे तीन महिने मात्र तो कोठें जात नसे. तो दिवसाचे तीन भाग करून एका भागांत राज्यकारभार आणि उरलेल्या दोहोंत धर्मकृत्यें करी. तो अविश्रांत श्रम करी आणि इतकें करूनही सर्व दिवस त्याच्या कामाला अपुरा पडे. " ( ह्यु. त्सं. लेख. व्हा. १ ) अशा दक्षतनें काम करण्याची संवय, अलौकिक नीतिबुद्धीचा विकास करण्याचा मनापासूनचा प्रयत्न, यांच्यामुळें हर्षांचें साम्राज्य त्याच्या सर्व कारकोर्दभर अविछिन्न राहिलें व त्याचा सर्वत्र उत्कर्ष झाला यांत नवल काय <sup>?</sup> त्यानें आपले प्रतिनिधि निर्निराज्या प्रान्तांत ठेविले असून त्यांच्या मार्फत तो राज्यांत न्याय वगैरे सर्व लोकांना नीट मिळतो आहे कीं नाहीं हें पहात असे. त्याचे हुक्**म** प्रजेच्या खऱ्या कल्याणार्थ केलेले असल्यामुळे जरी तो अनियंत्रित चऋवर्ति होता तरी त्याची अवज्ञा छहानापासून धोरापर्यन्त कोणीहि केली नाहीं. एकंदरींत हर्षाचें साम्राज्य म्हणजे आजवर जगांत जीं कांहीं थोडीशीं रामराज्यें होऊन त्यांमुळें जगाच्या सामान्यतः भयंकर इतिहासाला शोभा आली आहे, त्यांपैकींच एक **असून** तत्कालीन अंदाधुंदीच्या परिस्थितींत मनाला समाधान देणाऱ्या गोष्टींत त्याला अप्रस्थान दिलें पाहिजे.

हर्ष इ. स. ६४७ त मृत्यु पावला असे चिनी लेखांच्या आधा-रानें इतिहासकारांनीं ठरिवलें आहे; म्हणजे त्यानें एकंदर ४१ वर्षें राज्य केलें. त्याला बहुधा पुत्र संतित नव्हती. त्याची राणी व मुलें यासंबंधानें कोठेंच कांहीं सांगितलेलें नाहीं याचें मोठें

खुएनसंगच्या विधानाला धाणाच्या लिहिण्यावरूनही पुष्टि मिळते. ठाणे-श्वराहून निघाल्यावर द्वर्षाच्या पहिल्या मुक्कामाचे वर्णन त्याने केले आहे तें असे:-नातिदूरे नगरादुपसरस्वति निर्मिते महति तृणमये मिन्द्रि अस्थानमकरोत्।

आश्चर्य वाटतें. त्याला एक कन्या मात्र होती व ती वलभीच्या राजाला दिली होती. त्याला पुत्र असता तर त्याच्या मागें त्याच्या साम्राज्यांत गडबड उडाली नसती, व त्या पुत्राचे लेख कोठें तरी मिळते त्यांत नित्याप्रमाणें आपल्या मातोश्रीच्या नांवाचा त्यानें उल्लेख केला असता. तसा प्रकार कांहीं दिसत नाहीं.यावरून त्याला पुत्र नसावा असें म्हणावयास हरकत नाहीं. या निपुत्रिकत्वामुळेंहि त्याचा ओढा धर्माकडे अधिक वळला असेल. हा ओढा इतका होता कीं, या अद्वितीय सम्राटाला ऐहिक मोठेपणा व संपत्ति हीं अगदीं तुच्छ वाटत व त्यामुळें तो दर पांच वर्षानीं मोठा जंगी समारंभ करून आपलें सर्वे धन विद्वान व भक्तिमान वौद्द, ब्राह्मण, व जैन भिक्षु इत्यादिकांना अर्पण करी. या समारंभार्चे वर्णन ह्युएनत्संगनें सविस्तर केलें आहे; त्यांत तो ह्मणतो " हर्ष-राजा असल्या समारंभानंतर निर्धन झाल्याने आपल्याकरितां वस्त्रासाठीं राज्यश्रीजवळ भिक्षा मागे. " हा प्रकार जगातील दुसऱ्या कोणत्याहि सम्राटासंबंधानें सांगतां येईल असें वाटत नाहीं. असा हा चक्रवर्ति हर्ष दातृत्व, तत्वज्ञान आणि शौर्य यांचा एकवटलेला अद्वितीय आश्रयस्थान होता !!!

### टिपण्णी.

बाणानं हर्षाच्या दिग्विजयाचें जरी वर्णन केलेलें नाहीं, तरी हर्षचिरि-तांत जें एक वर्णन आलेलें आहे त्यावरून हर्षाविषयींच्या वर लिहिलेल्या गोष्टींना चांगला आधार मिळतो. बाणाच्या बंधूंनीं हर्षाचें चरित्र सांगण्या-विषयीं जेव्हां त्याला विनंति केळी, तेव्हां त्याचा मोठेपणा वर्णन करितांना त्यांनीं खालीं दिलेले उद्गार काढिले:—

" अत्रष्ठिता निश्चछीकृताश्वलन्तः कृत्तपक्षाः क्षितिभृतः । अत्र-प्रजापितनाशेष-भोगि-मंडलस्योपिर क्षमा कृता । अत्र पुरुषोत्तमेन सिंधुराजे प्रमथ्य छक्ष्मीरात्मीया कृता । अत्र षिलना मोचितभूभृद्वेष्टनो मुक्तो महा-नागः । अत्र देवेनाभिषिक्तः कुमारः । अत्र परमेश्वरण तुषारशैळभुवो दुर्गाया गृहीतः करः । अत्र लोकनाथेन दिशां मुखेषु परिकल्पिता लोकपालाः। ह. च. उच्छ्वास,

हीं सर्व वाक्यें श्लेषयुक्त काव्यात्मक असून असले श्लेष संस्कृताशिवाय इतरत्र साधणें कठीण आहे. परंतु त्यांतील हर्षाला लागू होणारा अर्थ प्रस्तुत प्रकरणीं फार महत्वाचा आहे. तो असाः—१ ह्या विजयी राजानें आपल्या पराक्रमानें कित्येक राजाचे पक्षपाती तोडून टाकून अपापल्या राज्यांत त्यानां सुस्थिर केलें. या प्रजांच्या स्वामीनें सर्व राजामहाराजांना क्षमा कहन आपला राज्याचा उपभोग घेऊं दिला. त्या उत्तम पुरुषानें सिंधुराजाला जिंकून त्याची संपत्ति आपलीशी केली. त्या बळाढ्य राजानें कुमाराला या (नांवाच्या राजाला) हत्तीच्या तडाक्यांतून वांचविलें; आणि हत्तीला सोडून दिलें. या राजाधिराजानें कुमाराला अभिषिक्त केलें. या महाप्रतापी राजानें हिमाल्यांतील दुर्गम प्रांतांतूनहि करभार वसूल केला. या लोकांच्या रक्षण कर्त्यांनें निरिनराल्या प्रदेशांत लोकरक्षणार्थ अधिकारी नेमिले. "या वर्णनावरून आपल्याला असें दिसून येईल कीं, हर्षानें उत्तर हिंदुस्थानांतील सर्व राज्यें जिंकलीं इतकेंच नव्हे, तर जिंकलेल्या राजांना आपल्या अधिराज्याखालीं आपापल्या मुळखांत पुनः राज्य कर्ह दिलें. सिंध

आणि हिमालयांतील दुर्गम प्रान्त ( हा नेपाळ अथवा काइमीर असावा ) या जिंकलेल्या प्रान्ताचीं त्यानें नावेंही सांगितलीं आहेत. त्यानें अभिषिक्त केलेला राजा कुमार म्हणजे आसामचा कुमार राज असावा. आपखुषीने त्याचें सख्य जोडणारा हा पहिळाच राजा असल्यामुळें हर्षानें त्याला अभि-षेक करवून त्याचें महत्व वाढविलें असणें स्वाभाविक आहे; अथवा पुढें सांगितल्याप्रमाणें बंगाळच्या शशांकाला जिंकून त्याच्या मरणोत्तर त्याचेंही राज्य कुमारराजाला दिलें असेल. हत्तीपासून कुमाराका सोडविल्याच्या संबंधानें हर्षचिरिताच्या टीकाकारानें अशी गोष्टे सांगितली आहे कीं, कुमार राज हा एकदां हर्षांच्या हत्तीच्या तडाक्यांत सांपडळा असतां हर्षानें मोठचा धैर्यानें आपल्या तरवारीनें त्याची सोंड तोडून टाकिली; आणि मग त्या निरुपयोगी झालेल्या हत्तीला रानांत सोडून दिलें ही गोष्ट खरी अस-ल्यास हर्षाचें शारीरिक सामर्थ्यहि अचाट असलें पाहिजे. सरते शेवटीं सांगा-वयाची गोष्ट म्हणजे हर्षानें केवळ हत्ती आणि घोडेस्वार यांच्या जोरावर सर्व राज्यांत फिरून त्याची उत्तम व्यवस्था ठेविली होती, इतकेंच नव्हे तर हल्लीं ब्रिटिश सरकार जसें संस्थानांत पोळिटिकल एजंट नेमून तद्वारा तेथील व्यवस्थेवर नजर ठेवितें, त्याप्रमाणें हर्षानेंही आपले विश्रासू अधिकारी ठिकठिकाणीं ठेविले होते; व त्यांच्या मार्फत तो कर वसुली करीत असे ही सर्व महत्वाची माहिती प्रत्यक्ष त्या काळीं हयात असलेल्या चौकस मनुष्याकडून आलेळी असल्यामुळे फार मूल्यवान् व विश्वसनीय आहे हें सांगणें नकोच.

## प्रकरण तिसरें.

### भरत खंडांतील इर्षकालीन राज्यें आणि त्यांचें अधिपति.

चऋवर्ती हर्षाच्या कारकीर्दीच्या उत्तराधीत सुप्रसिद्ध दीर्घोद्योगी चिनी प्रवासी ह्युएनत्संग हा हिंदुस्थानांन आला. तो येथें इ. स. ६३१ च्या आरंभापासून तों ५४३च्या अखेरीपर्यंत होता व तितक्या अवधींत त्यानें सर्व देशभर प्रत्रास करून आणि अविश्रांत श्रम करून जी या देशाविषयीं सविस्तर माहिती मिळवून छिहून ठेविली तिच्यावरून हर्षकालीन हिंदुस्थानच्या तत्काली<u>न</u> परिस्थितीचा चांगलाच बोध होतो. ही माहिती तत्कालीन ताम्रपट, शिलालेख, नाणीं इत्यादिकांवरून मिळणाऱ्या माहितीशीं बरोबर मिळत असल्यामुळें ती अगदीं विश्वसनीयहि आहे. त्यानें किःयेक प्रांतांतील राजांची नांवें दिलेली असून सर्व प्रांतांतील लोकांचीं विशिष्ट लक्षणें, सामान्य स्वभाव, चाली रीति, धर्म, **इतिहास इ**त्यादि प्राचीन इतिहासाच्या जिज्ञासूला अत्यन्त उप**युक्त** अशी माहिती दिली आहे. त्याचे लेख, व त्यांवरून मूळ चिनी भाषेंत रचिलेलें त्याचें चरित्र यांचीं यूरोपीय पंडितांनी भाषांतरें केळी असून आज इंग्रजी भाषेत ती आपणांस बाचावयास मिळत आहेत. या लेखांस इतर साधनांनीं महितीशीं ताडून त्यांच्या सत्यासत्यतेचा लावण्याचाहि कर्निगहॅम प्रभृति पा**धा**त्य पंडितांनी प्रयत्न केला असून ह्युएनत्संगर्ने वर्णिलेल्या स्थानांचा आणि राज्यांचा पत्ता त्यांनीं लाविला आहे. कर्निगहॅमच्या श्रमाचें फळ 'हिंदु-स्थानचें प्राचीन भौगोलिक वर्णन ' हा प्रंथ असून त्यांतील माहितीमध्यें नंतर झालेल्या पुष्कळ पंडितांनीं भर टाकिली आहे. या सर्व पंडितांनीं या बाबतींत आजवर जी कामिगरी केली व जिच्या आधारावर अलीकडील शोधकांना हिंदुस्थानच्या प्राचीन इतिहासाची थोडी तरी जुळणी करतां येऊं लागली आहे, तिजबहल भारतीय इतिहास जिज्ञास त्यांचे खरोखरच फार ऋणी आहेत. त्यांनीं श्रम करून गोळा केलेल्या माहितीचें सार आम्ही साधारण वाचकांकरितां कोष्टक रूपानें मुद्दाम काढिलें अपून त्यांत ह्युएनत्संगनें जे प्रांत पाहिले त्यांचीं नांवें, शक्य तेथें त्यांच्या अधिपतींचीं नांवें, आणि शेवटीं तेथील लोक वगैरेची जी उपयुक्त व मनोरंजक माहिती वाटली ती कमानें दिली आहे. हें कोष्टक कपी सार टिप्पणी म्हणून पुढें जोडण्यांत आलें आहे. या माहितीच्या आणि नाणीं, तामलेख इत्यादिकांच्या आधारानें प्रस्तुत प्रकारणांत आम्हीं चक्रवर्ति हर्षाच्या काळीं या देशांत जी महन्त्वाचीं राज्यें होतीं त्यांचें व त्यांच्या अधिपतींचें वर्णन करीत आहों.

असो, थेट वायव्यसरहदीपासून सुरुवात करतां प्रथम किपिश म्हणजे हलींचा काबूल प्रांत लगतो. येथील राजा क्षत्रिय असून त्याचा धर्म बौद्ध होता. त्याचें नांव वगैरे काय हें कांहीं समजत नाहीं; तथापि त्याचा लंपाक, नगर, व गांधार या सिंधुनदापली-कडील एक्सेकांना लागून असलेल्या छोट्या प्रान्तांवर अंमल होता एवढें खास. गांधार प्रांतांतील जुनें राजघराणें नुकतेंच नष्ट झालें असून तो एकंदर प्रदेश व त्याची राजधानी हीं अगदीं मोडक्या स्थितींत होतीं असें ह्युएनत्संगनें लिहिलें आहे. गांधार-देशावर यापूर्वी बहुधा हूणांचा ताबा असावा व प्रभाकर-वर्ध-नानें त्यांचा मोड केल्यावर त्या दुर्बल स्थितींत किपशाच्या राजानें त्यांचा नायनाट केला असावा. सिंधुनदापलीकडील

दुसरें महत्वाचें राज्य म्हणजे उद्यान ऊर्फ हर्लीचें स्वात हें होय. हें सुवस्तु ऊर्फ स्वात नदीच्या कांठीं असून ह्युएनत्संगच्या वेळीं तें बौद्ध धर्माचें एक महत्वाचें केंद्र होतें. उत्तरेकडें सिंधूच्या पठीकडीठ नजरेस येणारे तिसरें काइमीरचें राज्य होय. काइमीरच्या अधि-राज्याखालीं, तक्षशिला, सिंहपूर आणि उरश अशीं तीन लहान राज्यें होतीं. कारमीरचा राजा त्या काळी दुर्लभवर्धन म्हणून कोणी असून त्यानें कर्कोट घराण्याची काश्मीरांत स्थापना केली असें राजतरंगिणींतही म्हटलें आहे. कर्कोंट नांवाचा नाग या घरा-ण्याचें रक्षण करीत होता असें ह्युएनत्संगनेंहि वर्णन केलें आहे. राज-तरंगिणोकार कल्हणानें दुर्लभवर्धन हा गोनदींय घराण्यांतील शेव-टचा राजा जो बालदित्य त्याचा जांवई होता असें म्हटलें आहे.त्याच्या मतें तो लौकिक शक ३६७७ ह्मणजे इ. स. ६०१ वर्षी गादीवर बसला आणि ३६ वर्षे राज्य करिता झाला. म्हणजे बहुतेक अथपासून इति पर्यंत तो हर्षाचा समकालीन होता. कर्कीट नागाच्या कृपेनें तो उच्चपदास पोंचल्यामुळें त्याच्या वंशाला कर्कोटवंश असें नांव पडलें, अशी कथा आहे. त्यानें आपला अंमल पंजाबचा उत्तर भाग तसाच काश्मीरला लागून असलेली कांहीं डोंगराळ संस्थानें यांवर बसविल्यामुळें तो बराच प्रबळ शालेला होता. ज्या डोंगराळ राज्याचा अधिपतीला हर्षानें आपलें आधिराज्य कबूल करावयास लावून त्यापासून करूभार वसूल केला म्हणून बाणानें म्हटलें तो राजा बहुधा हाच् असावा. ह्युएनत्संगर्ने काश्मीरच्या लोकांचें जसें वर्णन तेव्हां केलें तसेंच म्हणजे सुस्वरूप व विद्येचे व्यासंगी ते आजही आहेत; पण त्यानें त्यांना लबाड म्हटलें आहे तें बरेंच चमत्कारिक दिसतें.

ह्युएनत्संगनें वर्णिलेला पुढचा महत्वाचा प्रांत म्हणजे टेका होय. त्याची पूर्वीची राजधानी शाकल असून एक माजी राजा मिहिरकुल नांवाचा होता, असे त्यानें म्हटलें आहे. हीं दोन्ही नांवें प्राचीन हिंदुस्थानच्या इतिहासांत प्रसिद्ध आहेत. मात्र यावेळीं शाकल नगर अगदीं मोडक्या स्थितीत होतें. ह्यूएन-त्संग-कालीन त्याची राजधानी आणि टेका हें नांव हीं दोन्ही आज कोणच्या नांवानें प्रसिद्ध आहेत हें अद्याप समजलेलें नाहीं. तरी टेक्का म्हणजे चच-नामा नामक अरबी प्रंथांत ज्या लोकांचे टाक हें नांव आलें असून, पृथ्विराजाच्या वेळची जी ३६ राजघराण्यांची यादी दिली आहे त्या तक्षक किंवा टाक चराणें म्हणून जें आहें आहे तेंच होय असें कित्येक म्हणतात. राजस्थानचा इतिहारकार टांड म्हणतो कीं, खिस्ती शकाचा १३ व्या शतकांत टाक घराणें मुसलमान बनून त्याचें ऐतिहासिक अस्तित्व नष्ट झालें. हें टेकाचें राज्य बरेंचे विस्तृत होतें. मूलस्थानपुर म्हणजे हल्लीचें मुलतान आणि पर्वत हीं छहान राज्यें टेकाची अंकित होती असे ह्युएनत्संगनें छिहिलें आहे. हे सर्व प्रांत बौद्धधर्माचे फारसे पुरस्कर्ते नसल्यामुळे साहजिकच हिंदुधर्माचें त्यांत वर्चस्व होतें. मिहिरकुछ राजा तर बौद्धधर्मी यांचा छळ करा, व मुछतान येथें फार प्रसिद्ध असें सूर्याचें देऊळ असून तेथें हिंदुस्थानच्या सर्व भागांतून दर्शनार्थ ेलोक येत असत. या वेळचा टेकाचा राजा कोण होता हें समजतें तर बरें. पंजाबकडी है राज्यांत हेंच राज्य विशेष महत्वाचें असून तें काइमीर आणि ठाणेश्वर यांच्या दरम्यान असल्यामुळें त्याला हर्षाचें वर्चस्व मान्य करावें लागलें भसावें असें अनुमान होतें.

आतां ह्युएनत्संगचा क्रम सोडून जरा नैऋत्येकडे वळस्यास पुढें फार महत्वाचें राज्य लागतें तें सिंधचें होय. त्याची राजधानी सिंधुनदाच्या उजवीकडे कोठें तरी असून त्याच्या अंमलाखाली

पश्चिमेकडे व दक्षिणेकडे समुद्रापर्यंत दोन तीन छहान राज्यें होतीं. थोडक्यांत सांगावयाचें तर आजच्या सिंधप्रान्ता एवढा त्या राज्याचा विम्तार होता. त्याचा राजा प्रबळ होता, तथापि प्रभाकर-वर्धन आणि हर्ष अशा दोघांनींहि त्याचा पराजय केला होता. पण या राजाच्या नांत्राचा वगैरे पत्ता छावणें जरा कठीणच आहे तो बौद्ध धर्मीय असून जातीनें शूद्र होता असें ह्युएनत्संग म्हणतो. पुढें आठव्या शतक्यात ओरब छोकांनी सिंध प्रान्त जिंकिल्याचा इतिहास सांगणारा जो चचनामा प्रंथ त्यांत म्हटलें आहे कीं, चचनामक ब्राह्मण राजापूर्वी सिंध प्रान्तांत जें राजघराणें नांदत होतें त्याचा मूळ पुरुष देवाजी म्हणून होता व शेवटचा राजा सहसीराय नांवाचा होता. सहसीरायच्या मृत्यूनंतर त्याच्या खासगी कारभाऱ्यानें त्याची गादी बळकावून त्याच्या विधवा स्त्रोशीं लग्न लाविलें. हा गादी बळकावण्याचा प्रकार केव्हां घडून आला हें चचनाम्यावरून आपल्याला ठरवितां येण्यासारखें आहे. कारण न्यांत असें म्हटलें आहे कीं, हिजरी शक ११ या वर्षी म्हणजे इ. स. ६३२ या वर्षों सिंधप्रांतावर मुसलमानांची पहिली स्वारी शाली; 'त्यावेळीं चच हा राजा असून त्याच्या कारकीदींचीं ३५ वर्षे होऊन गेठीं होतीं. 'यावरून चचानें सिंधची गादी बळ-काविली, ती इ. स. ५९७ त असें येतें. त्यानें एकंदर ४० वर्षे राज्य केल्यावर इ. स. ६३७ त त्याच्या पाश्चात् त्याचा भाऊ चंद्र गादीवर आला आणि त्यानें ७ वर्षे म्हणजे इ. स. ६४४ पर्यंत राज्य केलें. म्हणजे इ. स. ६४१ त जेव्हां ह्युएनत्संग सिंध प्रांतांत गेला तेव्हां तेथें चंद्र राज्य करीत असला पाहिजे. हा चंद्र बौद्ध धर्मीय होता असें चचनाम्यांत लिहिलें आहे; पण तो तर खरोखर **ब्राह्मण होता. यास्तव ह्युएनत्संगच्या सिंधुराजाचें वर्णन त्यालाः** 

लागत नाहीं; कारण त्याचा राजा शूद्र आहे. तेव्हां आतां चूक कोण ? चचनामा कीं ह्युएनत्संग ? आम्हाला वाटतें ह्युएनत्संगचें म्हणणें बरोबर असून चचनामा चु तीचा असावा. कारण त्यांतील पुष्कळ वर्णनें कांहीं काल्पनिक व बरींच ऐकींव माहितीच्या आधारें -लिहिली असून प्रत्यक्ष पाहिलेल्या माणसाची नव्हत. या उलट ह्यएनःसंग स्वतः पाहिलेल्या गोष्टी सांगत आहे. शिवाय चंद्रावर सांगितत्याप्रमाणें जर इ. स. ६४४ त मृत्यु पात्रला असेल, तर तेव्हांच त्याचा पुनण्या जो दाहर तो गाँदीवर आला असला पाहिजे. पुढें महमद कासिमानें इ. स. ७१२ त जेव्हां सिंध प्रांतावर स्वारी केली, तेव्हां तेथें दाहर राज्य करीत होता याबद्दल फारसा वाद नाहीं. तें चच नाम्याचें वर्णन खरें मानिल्यास दाहर ६८ वर्षे गादोवर होता असें म्हणावें लागतें. हें जरी अश∓य नसलें तरी असंभवनीय दिसतें. म्हणून आम्हाला असे दिसतें कीं, ह्युएनत्संग सिंधुदेशांत गेला ते हीं म्हणजे इ. स. ६४१ त दुसरा सहसीरायच त्या गादीवर असावा. चचनाम्यांत त्याचा संबंध चितोडच्या घराण्याशीं आहे असे सांगितल्यामुळें हा साहमी मौर्य घराण्यांपैकीं असला पाहिजे. इ.स.६४१च्या सुमारास चितोडचें राज्य शिसोदे वंशाकडे आलेलें नसून मौर्यवंशीचीच एक शाखा त्यावेळीं तेथें राज्य करीत होती; व त्यांच्यापासून पुढें बापा रावळ यानें तें जिंकून घेतलें असें शिशोद्यांच्या ह तीकती वरून दिमतें. मौर्य घराणें हें शूद होतें हें प्रसिद्धच आहे. चंद्रगुप्त मौर्याचे व अशोकाचे वंशज हिंदु-स्थानांत ठिकठिकाणीं राज्य करीत असणें संभवनीय आहे. याचा विचार करतां सुएनःसंग म्हणतो त्याप्रमाणें त्याच्या वेळीं सिंधु-

राजा बौद्ध असून तो शूद्र दुसरा सहसीरायच असावा असा आमचा तर्क आहे. तसेंचे हर्षानें ज्या सिंधुराजाचा पराभव केला तो चच नसून हा दुसरा साहसीरायच असावा असे मानणें अधिक संयुक्तिक दिसतें. चच हा मोठा दैत्रवान् राजा असून त्यानें उत्तर, पश्चिम, आणि दक्षिण अज्ञा तिन्ही दिशांस आपर्छे राज्य वाढिविछे असे वर्णन आहे. त्याने मुलतान आणि पर्वत हेही प्रांत जिंकले असून आपली सरहद काइमीरला नेऊन भिडविली होती असें दिनतें. इ. स. ६४१ त ह्युएनत्संग टेक्का प्रांतांत गेळा तेव्हां मुलतान त्याच्या राजाच्या अंमजाखाली असून सिंघुराजाच्या नव्हतें; यावरून आपल्याला आणखी असेंही म्हणतां येई उ कीं,तो सिंघ प्रान्तांत गेला तो दुसऱ्या माहसीरायाचा कारकीर्दीतच होय. सिंध आणि भावलपुरच्या गॅझिटि अरमध्यें चच राजानें सिंधची गादी इ. स. ६५१ त बळका िली असें एका मुसलमानी इन्ते-हासकाराच्या आधारानें प्रतिपादिलें आहे. परंतु आमच्यामतें ती गोष्ट केव्हां तरी हर्षाच्या मृत्यूनंतर झणजे ६४८ इ. च्या सुमारास घडलो असावी. चचानें इ. स. ४८८ पर्यंत ह्मणजे ४० वर्षे राज्य केलें नंतर त्याचा भाऊ चंद्र गादोवर आला व त्यानें ७ वर्षे म्हणजे इ. स. ६९५ पर्यंत राज्य केलें व त्याच्या मागून चचाचा मुलगा दाहिर हा राजा होऊन तो ७१२ इ. त महमद् कासिमा-कडून जिंकिला जाईपर्यंत १७ वर्षे गादीवर असावा.

ह्युएनत्संगचे लेख आणि चचनामा यांतील वर्णनांत तफाउत असल्यामुळें त्यावेळी सिंधु देशच्या राजाज्या जातीविषयीं शंका पडून ज्याप्रमाणें तो राजा दुसरा साहसीराय असावा की चचाचा भाऊ चंद्र असावा याचा निर्णय करणें भानगडाचें झालें, तसा प्रकार उदोल उत्तर हिंदुस्थानचें महत्वाचें राज्य वलभी म्हणजे

पूर्व काठेवाड याचा झालेला नाहीं. या देशच्या राजाचें वर्णन ह्युपनत्संगनें सविस्तर केलें आहे. 'तो जातीनें क्षत्रिय असून हर्षीचा जांवई होताः व त्याचें नांव ध्रुवभट होतें. तो तरुण व उताविळ्या स्वभावाचा होता तथापि बौद्ध धर्माचा मात्र कट्टा अभिमानी होता " याचें आणखी वर्णन करतांना ह्युएनत्संगनें म्हटलें आहे कीं, तो हर्षाच्या दौऱ्यांत त्याच्याबरोबर वारंवार जात असे व प्रयाग येथें जो इ. स. ६४३ त बडा दान-समारंभ हर्षानें केला व उया प्रसंगीं ह्युएनत्संग हाच मुख्य भिक्षु होता, त्यावेळींही तो हजर होता. या गोष्टीला तामपटादि लेखांचाहि चांगला आधार आहे. असो. वलभीचें हें राजघराणें मूळ अयोध्येक.डील असून सहाव्या शतकाच्या आरंभी ( कांहींच्या मतें इ. स. ४८५ च्या सुमारास ) हूणांनी सताविल्यामुळें तेथून येऊन मेनापति भट्टारकाने त्याची काठेवाडांत स्थापना केली. त्यांच्या दानलेखांवरून त्यांचें सामर्ध्य दिसृन येत असून त्यांची थोडीशी माहितीहि मिळते. ते मूळचे कट्टे शिवभक्त असून हर्षाचा जांबई ध्रुवभट्ट मात्र बौद्ध झाला होता. हें वलभीचें जित्रय घराणें निःसंशय फार उच्च दर्जाचें होतें, कारण अलीकडील इति-हासांतील सुप्रसिद्ध श्रेष्ठ रजपूत घराणें जें उदेपुरच्या शिसोद्यांचें त्यांतील राजे आपलें मूळ वलभी घराण्याशीं जोडतात. यावरून त्या राजाला हर्षानें भापली कन्या दिली असणें कांहीं असंभवीय नाहीं. कारण वलभीचा राजा उच्च दर्जाचा क्षत्रियच होता. प्रभाकर वर्धनाने राज्यश्रीला कनोजचें घराणें उच्च क्षत्रियांचें समजूनच आपली राज्यश्री त्यांत दिली होती. आतांच्याप्रमाणें तेन्हांचे राजेही खऱ्या क्षत्रिय घराण्यांतच आपल्या मुखी देण्याचा प्रयत्न करीत असत. या संबंधांत बाणाने हर्षचरितांत म्हटलें

भाहे "सत्त्वयन्येषु वरगुणेषु अभिजनमेवाभिरुध्यन्ते धीमन्तः—" म्हणजे वरांमध्यें अन्य कितीहि गुण असले, तरी सुज्ञ लोक त्याच्या जातकुळीचाच अधिक विचार करतात.

वलभीनंतर महत्वाचें राज्य म्हटलें म्हणजे राजपुतान्यांतील गुर्जर हें होय. त्याची राजधानी भिनमाल नांवाची होती. गुर्जरांचा त्या काळी हाच मुख्य देश असून आतां मात्र तो बदलून गुजरात हा झाला आहे. ह्युएनत्संग म्हणतो कीं, त्या वेळचा गुर्जर राजा जातीनें क्षत्रिय असून मोठा घोरणी, शूर आणि बौद्ध धर्माचा कट्टा अभिमानी होता. स्प्रसिद्ध ज्योतिषी ब्रह्मसिद्धांतकार ब्रह्मगुप्त यानें ज्या व्याव्रमुख नामक राजाच्या अमदानीत आपला ग्रंथ इ. स. ६२८ त लिहिला त्या व्यात्रमुखाचा हा गुर्जरराजा पुत्र असावा. ह्युएनासंग तेथें स. ६४१ च्या सुमारास गेला होता; म्हण्जे व्यात्रमुखाच्या मागाहून भालेला राजा ह्युण्नसंगचे वेळी तरुणच असावा. हर्षाच्या बापानें ह्मणजे प्रभाकरवर्धनानें गुर्जर राजाला जिंकिलें होतें असें बाणानें हर्षचरितांत म्हटलें आहे ( गुर्जर-प्रजागर: ). हर्षाच्या दिग्विजय-वर्णनांत त्यानें हा प्रांत जिंकिस्याचें जरी सांगितलेलें नाहीं, तरी तसें गृहीत धरावयास कांहीं हरकत नाहीं. तथापि त्याचें ह्युएनत्संगनें जें वर्णन केलें आहे त्यावरून सिंध किंवा काश्मीरप्रमाणें गुर्जर राज्यहि हर्षाच्या अधिराज्याखाली नांवाचेच अस्विं.

बलभीच्या दक्षिणेसिह दुसरें एक गुर्जर राज्य होतें. आज जो प्रान्त गुजरात म्हणून प्रसिद्ध आहे त्या देशांत आलेले हेच गुर्जर पहिले होत. ह्या राज्याचें नांव भरुकच्छ असून त्याची राजधानी भरुकच्छ म्हणजे हृद्धींचें भडोच ही होती. हें शहर नर्भदेच्या

उत्तर तीरी तिच्या मुखाजवळच आहें. त्या राज्याचें मुख्य उत्पन्न समुद्रावरील व्यापाराचें असे. यावेळीं भरुकच्छाचा राजा दुसरा दद हा असून त्याची जी दानपत्रें सांपडली आहेत, त्यांवरून त्याची वंशावळ समजून येते. त्याच्या वंशाला गुर्जर वंश असेंच त्यांत म्हटलें आहे. या वंशांतील राजे सूर्योपासक असून त्यावरून त्यांचा भिनमालच्या घराण्यांशीं असलेला मूळ संबंध दिसून येतो. कारण भिनमाल येथें सूर्याचें एक फार प्रसिद्ध मंदिर होतें. त्या राजाची वंशावळ अशी:-पहिला दद्द, यानें इ. स. ५२८ त भरुकच्छ येथें येऊन राज्य स्थापिलें; २ जयभट, ३ दुसरा दइ, हा हर्ष व ह्युएनत्संग यांचा समकालीन होता. त्याची उपपर्दे जरी महासामन्तादिक आहेत, तथापि तो वस्तुतः स्वतंत्रच होता. कारण हर्षानें जेन्हां वलभीवर स्वारी केली, तेन्हां तेथील राजाला त्यानें आश्रय दिला होता. हा वलभीचा राजा म्हणजे जो पुढें हर्षाचा जांवई झाला तो ध्रुवभटच असेल; पण जर ही हर्षाची स्वारी त्याच्या अमदानींत आरंभींच झाली असेल, तर कदाचित् ध्रवभटाचा बापहि असूं शकेल.

आतां पुढें मोलापो असे ज्याला ह्युएनत्संग म्हणतो त्या माळव्याच्या राज्याकडे आपण वळूं. "याची राजधानी नैऋत्येस मही नदीच्या कांठीं आहे. येथील लोक बुद्धिमान, शुद्ध भाषा बोलणारे आणि सुशिक्षित असे आहेत. ईशान्येकडे मगधांत व नैऋत्येकडे माळव्यांत अशा दोन ठिकाणीं विद्येला विशेष मान्यता असून माळव्यांत सहणाची चहां होत असून भूतदयेला अग्रमान मिळत असतो" हें स्तुतिपर ह्युएनत्संगचे वर्णन सर्वच माळव्याला

१. बिपुल-गुर्जर-नृपान्बय-प्रदीपतो इ. ( इंडियन ॲंटिक्र्री पु. ७ नं ६३

लागू आहे. कारण संस्कृत वाङ्मयांत सर्वत्रच विद्येसंबंधा**नें** माळेव्याची ख्याति पसरलेली आहे. परंतु ह्युएनत्संगचा मोलापो म्हणजे आजच्या माळव्याचा पश्चिम भाग होय. कारण त्याची राजधानी मही नदीवर सांगितली आहे; व ही नदी गुजरात व पश्चिम माळवा यांतूनच वहाते. ही राजधानी पुढें विद्येच्या व विद्वानांच्या चाहत्या परमार राजांच्या वेळीं प्रसिद्धीस आलेली धारा नगरी असण्याचा संभव आहे. ईश्वरवर्म्याच्या जोनपूरच्या छेखांत ( गुप्तांचे छेख व्हाॅ. ३ छेख नं. ५१ ) धारानगरीचा उल्लेख असल्यामुळें हर्षाच्या वेळींहि तो अस्तित्वांत असावी. ही राजधानी कोणतीहि असली तरी ती मही नदीवर असल्यामुळें तो प्रांत पश्चिम माळवा होय यांत मात्र संशय नाहीं. कारण त्या नासून चंबळा नदीच्या मुळें विभाग्न निवालेला जो पूर्व माळत्रा याचा ह्युएनत्संगनें उज्जनी नांवानें उल्लेख केळा आहे व त्याचे पुढें वर्णन यावयाचेंच आहे. या पश्चिम माळव्याचा राजा या वेळीं कोण असावा हें स्पष्ट कळत नाहीं. ह्युएनत्संग लिहितो कीं, " तो इकडे येण्यापूर्वी साठ वर्षीच्या सुमारास अद्वितीय दयाशाली असा प्रसिद्ध शिलादित्य नांवाचा राजा पश्चिम माळ-ञ्याच्या गादीवर होता असें त्या राज्याच्या दप्तरांवरून दिसून येतें. हा शिलादित्य बौद्धधर्मीय असून त्याने आपल्या •राजवाडवा-जवळच एक बुद्धाचें मंदीर बांधिलें होतें. या सुंदर मंदिराचें काम कांहीं पिढ़िया अखंड चाललें आहे " ह्युएनत्संगच्या चरित्रांत म्हटलें आहे 'शिलादित्य माशीचं।देखील प्राणिहिंसा न होईल अशी खबरदारी घेई. घोडे हत्तींना पाजावयाचें पाणी त्यांतोळ जंतु मरूं नयेत म्हणून गाळून घेण्यासही तो सांगत असे. कोणीहि प्राणिहत्या करूं नये असा तो कळकळीचा सर्वांना उपदेश करी. अशा रीतीनें त्यानें पन्नास वर्षे राज्य केलें. " ह्युएनत्संगाच्या म्हणण्याप्रमाणें तो इकडे येण्यापूर्वी (स. ६४०) ६० वर्षांच्या सुमारास जर शिलादित्याची पन्नास वर्षांची आमदानी संपली होती तर तो इ. स. ५३० त सिंहासनारूढ होऊन ५८० च्या सुमारास मरण पावला असला पाहिजे. म्हणून सन ६४० च्या सुमारास त्याचा नात् किंबहूना पणतूहि पश्चिम मावळ्यांत राज्य करीत असावा. हा शिलादित्य कोण याविषयीं अधिक विवेचन पुढें स्वतंत्र टिपेंत करूं.

भातां उज्जनी राजधानीवरून ज्या राज्याला उज्जनी हेंच नांव ह्युएनत्संगनें दिलें आहे त्याचा विचार करूं.हें राज्य म्हणजे प्रामुख्यानें माळव्याचेंच राज्य होय व तेंच नांव त्याला द्यावयास पाहिजे होतें; परंतु ह्युएनत्संग प्रथम पश्चिम माळन्यांत आला आणि तेथें बौद्धधर्माचें पूर्ण वर्चस्व पाहून त्यालाच त्यानें माळवा म्हटलें, व पुढें पूर्वेक डचें जे ब्राह्मणी राज्य जेथें त्याला बौद्ध धर्मीचें वर्चस्व आढळलें नाहीं त्याला त्यानें उज्जनीचें राज्य म्हटलें. परंतु खग माळवा म्हणजे उज्जनीचाच होय. जुन्या बौद्ध व ब्राह्मणी वाङ्मयांत जी उज्जनी प्रसिद्ध आहे ती हीच, यांत संशय नाहीं. कारण तिचें अशोक-कालचें वर्णन करतांना ह्युएनत्संग ह्मणतो कीं, अशोकानें त्या नगरीबाहेर आपल्या तरुण-पणीं अपराध्यांना शिक्षा करण्याकरितां एक कारागृह बांधिलें होतं. ह्युएनत्संग तेथें गेला तेव्हां तेथें ब्राह्मण राजा होता हैं पूर्वी सांगितलेच आहे. याला हर्षानें राज्यावर बसविलें असेल, किया ती गादी रिकामी पडली तेव्हां त्यानें ती बळकाविली व हर्षानें त्याला ती भोगूं दिली असेंहि असेल. हर्षाच्या अमदानीच्या प्रारंभी येथें राज्य करोत असलेल्या गुप्त घराण्याविषयी पूर्वी विवे-

चन आलेंच आहे. हें माळव्याचें राज्य पाटलीपुत्र आणि अयोध्या येथील गुप्त राजांनीं इ. स. ४०० च्या सुमारास दुसऱ्या चंद्र-गुप्ताचे कारकीर्दीत इकडे येऊन जिंकिलें.या चंद्रगुप्ताच्या वंशजांनीं पुढें माळत्रा, काठेवांड व गुजरात येथें राज्य केलें असें त्यांच्या सांपडलेल्या नाण्यांवरून दिसून येत आहे. या वंशांतील स्कन्द-गुप्ताबरोबर त्याचा शेवट झोला. त्याचा हूणांनीं मोड केल्याचें प्रसिद्धच आहे. तथापि इ. ४८० ते ५०० च्या सुमारास यमुना आणि नर्मदा या नद्यांच्या मधील मुलखांत कोणी बुधगुत राजा राज्य करीत होता (मुंबई गॅझिटीअर मधील गुजरातचा इतिहास पा.७१) असें त्याचीं नाणीं आणि एरण येथील लेख यांवरून उघड दिसतें गुप्तांचें मुख्य साम्राज्य मोडल्यावर त्याच्या निरनिराळ्या शाखा निर-निराळ्या ठिकाणी राज्य करूं लागल्या असल्या पाहिजेत व ःयापैंकींच एक शाखा अफसङ छेखांत सांगितल्याप्रमाणें उज्जनी येथें स्थापन होऊन तिचा शेवटचा राजा देवगुप्त हा राज्यवर्धनाचे हातून मारला जाऊन हर्ष त्याचें राज्य बळकावीपर्यंत, तेथें राज्य करीत होती असें म्हणावयास हरकत नाहीं. यानंतर इ.स. ६४० पर्यंत माळव्याचें हें राज्य पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें एका ब्राह्मण राजाकडे होतें.

गुप्तांचे प्रावल्य नष्ट होऊन यमुना नर्मदांच्या मधील मुलखांत राज्य करणारा बुधगुप्तिह जेन्हां नाहींसा झाला, तेन्हां या मुल-खांत उज्जनीशिवाय आणखीहि राज्यें स्थापन झाली. त्यांपैकीं चिचिटो ऊर्फ झजोटी व महेश्वरपूर या दोघांचा उल्लेख ह्युएनत्संगनें

केला आहे. यांपैकीं झजोटी हें बुंदेलखंडांत असून त्याची राजधानी एरण येथें असावी. महेश्वरपूर म्हणजे ग्वाल्हेर असें कांहींनीं ठरिवलें आहे व कांहीं त्याला नरवरिह समजतात. हीं सर्व राज्यें आपल्या राजधानीच्या नांवावरच ओळखलीं जात असून त्यांचे राजे ब्राह्मण होते. हे बहुधा मूळचे गुप्त साम्राज्य-कालीन प्रांतिक अधिकारी असून पुढें साम्राज्याच्या लयानंतर त्यांनी आपल्याला राजपद लावृन घेतलें असावें.

येथवर हर्षाच्या साम्राज्याच्या पश्चिमेकडील राज्यांचा विचार **झाला. पुनः** थोडक्यांत सांगावयाचें तर तीं रा<sup>ज्</sup>यें कावूल, काश्मीर, टेका ( पंजाब ), सिंध, वलमी, गुर्जर, मडोच, माळवा, उज्जनी, बुदेलखंड आणि ग्वाल्हेर ही होत. यांपैकी काश्मिरांत दुर्छभवर्धन आणि सिंधप्रांतांत दुसरा साहसीराय हे राज्य करीत होते. वल्लभी येथें उच्च क्षत्रिय जातीचा ध्रुवभट नांवाचा राजा असून तो हर्षाचा जांवई होता. उत्तर गुर्जर ऊर्फ रजपुताना आणि दक्षिण गुर्जर ऊर्फ भडोच येथें व्यात्रमुखाचा पुत्र आणि दुसरा दइ या नांवाचे क्षत्रिय राजे अनुक्रमें राज्य करीत होते. आज मध्यहिंदुस्थान म्हणून इंग्रजी राज्यांत प्रसिद्ध असलेल्या प्रांतांत उज्जनी, झजोटी व महेश्वरेपुर (ग्वाल्हेर अथवा नरवर) येथें ब्राह्मण राजे होते. हीं सर्व राज्यें हर्पाच्या साम्राज्यांत बहुधा मोडत असून बलभी आणि भडोच हीं निःसंशय तशीं होतीं व गुर्जर, सिंघे, काइमीर आणि टेक्का हीं नांवाला मात्र होतीं. मोलापो हेंहि खरोखरी हषीच्या अमलाखाली असून तेथें शिलादित्याचा नातू राज्य करीत होता. हा शिलादित्य कोण होता हैं अद्यापि निश्चित झालेलें नाहीं, तथापि बहुतांशी तो हूणांना पादाक्रान्त कर-णाऱ्या यशोधर्म विक्रमादित्याचा पुत्र असावा हें पुढील टिपणी-वरून दिसून येईल.

<sup>9</sup> यांपैकी चिचिटोचा राजा एका ताम्र लेखांत (कार्षस इन्स्किम॰ ए.३० नं. २५) आलेल्या परिवाजक कुळांतील संक्षोभनामक ब्राह्मण राजाचा वंशज, अथवा एरण येथें ज्याचा लेख सांपडला आहेः या ध्यानविष्णूचा वंशज असावा.

आतां मध्यदेशांतील राज्यांच्या वर्णनाकडे वळण्यापूर्वी ह्युएन-त्संगनें न पाहिलेल्या एका छोटचा राज्याकडे येथें थोडी देष्टी दिली पाहिजे; कारण त्याच्या राजांनी पुढें ८ व्या शतकांत मेवाड यथें आपली गादी स्थापिली व त्याचें घराणें अलीकडील इति-हासांत शौर्य आणि रजपुती बाणा यांबद्दल फार प्रसिद्ध आहे. हें राज्य क्षणजे मेवाडच्या आग्नेयीस असलेलें ईडरचें संस्थान होय. सहाव्या शतकाच्या मध्याच्या सुमारास वलभी येथील क्षत्रिय घराण्यांतील गुहादित्यानें याची स्थापना केली. या गुहा-दित्याच्या वंशजांना घेलोट ( गोहिलपुत्र–गोहिलउत्त गेहलोट ) असें ह्मणत, पणं पुढें त्यांनीं आपल्याला शिसोदे असें नांव घेतलें व मेवाडच्या रजपूत राजांना अलीकडे हेंच नांव चालू आहे. यावेळीं म्हणजे इ. ६४० च्या सुमारास या संस्थानाचा राजा नागादित्य शिलादित्य ह्या नांवाचा असून इ. स. ६४६ तील एका ताम्रुलेखांत त्याचा उल्लेख आला आहे (रजपुताना गॅझिटी **अर**, मेत्राड एजन्सी पु.). याच वंशांत बाप्पा रावळ हा उत्पन होऊन त्यानें भाठव्या शतकाच्या आरंभी चितोड काबिज करून मेवाडच्या रजपूत घराण्याची स्थापना केली, त्याचें वर्णन पुढें येणार आहे. पण हा जो मेवाडच्या घराण्याचा संबंध वलमीच्या क्षत्रिय घराण्याशीं मानला गेला आहे, त्याविषयीं पुष्कळ इतिहास-लेखकांना संशय वाटतो. परंतु त्यांत अविश्वासाई असे काय आहे हें आह्यांला समजत नाहीं. खरें पाहिलें असतां परंपरागत कुळकथांत जर कांहीं असंभवनीय गोष्ट असेल तर वेगळें, पण एरवीं त्यांना असत्य मानण्याला आधार काय ? बाप्पारावळचा काळ आठव्या शतकांत असल्यामुळें साहाव्या शतकांतील वल्लभी घराण्यांतून त्याचा वंश निघाला असण्यांत सकुदर्शनीं तरी कांहीं हरकत दिसत नाहीं.

आतां मध्यदेश ह्मणजे आज ज्याला संयुक्त प्रांत ह्मणतात त्यांतील राज्यांचा विचार करूं. गंगायमुनांचें खोरें हें प्राचीन काळापासून भारतीयआर्यसुत्रारणेचें क्रेन्द्र बनून गेलेलें आहे. भारतीय आर्यांचा मानसिक आणि शारीरिक विकास येथेंच **ज्ञा**ला आणि येथूनच त्यांनीं भरतखंडाच्या उत्तर भागावर म्हणजे ज्याला हल्हीं सामान्यतः हिंदुस्तान म्हणतात स्यावर आपलें वर्चस्व स्थापिलें. या प्रदेशाला पूर्वकाळीं मध्यदेश हाणत असून महाभारताच्या सभापर्वात श्रीकृष्णानें त्याविषयीं बोळतांना असें ह्मटलें आहे कीं, ' यांतून जरासंधानें घालवून दिल्यामुळें याद-वांनीं अत्यन्त वाईट वाटून ते येथें परत येण्यासाठीं सारखे झुरैत आहेत,' या मध्यदेशाला बुएनत्संगानेंहि मध्यदेशच म्हटलें अनून बराहमिहिरानेंहि त्याला (मनुप्रमाणेंच) हिन्दुस्थानचा मध्य किंपलें आहे. त्याकाळीं या प्रदेशाचें हवामान विशेषेंकरून कोरडें व त्यामुळें कारच निरोगी होतें. अलीकडे गंगा व यमुना या नद्यां-पासून काढिलेलें कितीतरी कालवे या प्रदेशांतून जात असल्या-मुळे जरी त्याचा सुपीकपणा वाटून त्याला दुष्काळाची भीति राहिलेली नाहीं, तरी त्यामुळें तेथें हिवा दमट झाल्यामुळें तेथील पूर्वीचा निरोगीपणा नाहींसा झाला आहे. हा प्रदेश आतांच्या-प्रमाणेंच तेव्हांही फार सुपीक होता. म्हणून पूर्वकाळीं एवट्याशा ल्रहान प्रदेशांत अनेक राज्यें स्थापन होऊन महत्वास पोंचली. या वेळचीं तेथील प्रमुख राज्यें म्हणजे ठाणेश्वरे व कनोर्ज हीं असून

१ स्थानेश्वर म्हणजे श्रीकष्ठ हें दिल्लीच्या उत्तरेस जवळच कुरुक्षेत्रांत आहे येथील सांवाचें स्थान व स्वमन्तपंचकतीर्थ प्रसिद्ध आहे.

२ कनोज हर्छी संयुक्त प्रांताच्या फरुकाबाद जिल्ह्यांतील एक ल**हानशा** तहशीलीचें म्हणजे तालुक्याचें ठाणें होऊन राहिलें आहे. त्याच्या पूर्वकालीन मोठेंपणाची साक्ष मोठमोठ्या पडक्या राशीशिवाय आज कांहींच राहिलेली नाहीं.

दोन्ही हर्षाच्याच अमलाखाली होती. वस्तुतः पूर्वीची जी कुरू भाणि पांचाल राज्यें तींच हीं असून जयमेजयाच्या अमलाखाँली जशीं ती एकत्र झाठीं होतीं, तशीं आतां पुनः ती हषीच्या अम-दानींत एक झालीं. या एकीमुळें त्याचें बल एवढें झालें कीं, जनमे-जयाप्रमाणें हर्षाळाही उत्तरेचा सार्वभौम होण्यास फारसे प्रयास पडले नाहींत. सार्वभौमपद प्राप्त झाल्यावर हर्ष कनोजला राहूं लागल्यामुळें पुढें तेंच शहर महत्वाला पोंचून हिंदुस्थानची राज-थानी या पदवीला चढलें. या पुस्तकांत ज्या काळाच्या इतिहासाचा साम्ही विचार करीत आहों, त्या सर्व काळांत कनोजचें हें मोठेपण ध्विकून राहिलें होतें. पूर्वींच ईशान, शर्व आणि अवन्तिव**र्मा** यांच्या अमदानीत तें भरभराटीस आलें होतें व त्यांच्या अमला-खालीं सहाव्या शतकाच्या उत्तराधींत गंगेच्या खोऱ्यांतील पूर्वे-कडील प्रदेश आलेले होते व पश्चिमभाग ठाणेश्वराच्या आधि-पत्याखालीं आलेला होता.हर्षाच्या साम्राज्यांत ठाणेश्वर आणि कनो-जचें एकीकरण झाल्यामुळें पूर्वी मगधांतील पाटलीपुत्राला उत्तर हिंदुस्थानची राजधानी महणून जें महत्व होतें तें लयाला जाऊन कनोजनें तें पटकाविलें. ह्युएनत्संगाचा वेळीं पाटलीपुत्र मोडकळीस येऊन बहुतेक नामशेष झालें होतें. तें हिंदुस्थानच्या रंगभूमीवरील भापलें काम करून आतां अन्तर्धान पावलें होतें. हिंदुस्थानच्या राजधानीचें महत्व त्या शहरास मौर्य चंद्रगुप्तानें मिळवून दिलें असून अशोकानें त्याला चिरस्थाई केलें होतें. गुप्तांपर्यंतच्या पुढील राजघरांण्यापर्यंतही त्याचा राजधानी म्हणून आदर होत आलेला होता; परंतु जेव्हां गुप्तानीं थोडा थारेपालट म्हणून अयोध्येचा आश्रय केला तेव्हां प्रथम त्याच्या उतरत्या कळेला सुरवात झाली; आणि ८०० वर्षे म्हणजे चंद्रगुप्तापासून इ. स. ५०० पर्यंत

आपल्या बहुमानाचा उपभोग वेतल्यावर हर्षाच्या काळी त्याने तो अधिकार कनोजच्या स्वाधीन केला. कनोजला याप्रमाणें मिळालेलें महत्व हिंदुस्थानच्या मध्ययुगीन इतिहासाचा काळ असें ज्याला म्हणतां येईल त्या काळाच्या अखेरपर्यंत राहिलें. यावेळीं दिल्ली तर लहानसें खेडें होतें. भारतीय इतिहासाच्या आरंभीं पांड-वांच्या वेळीं तें एकदां क्षणभर चमकृन जें अन्तर्धान पावलें तें पुनः इ. स. च्या ९ व्या शतकांत पांडवांशीं आपली पीठिका जोडणारा जो अनंगपाळ त्याच्या आमदानींत डोकें वर काढूं लागलें. तथापि १२ व्या शतकापर्यंत कनोजच्या मानानें तें अगदींच गौण होतें. त्यावेळींमात्र पृथ्विराजानें जयचंदाचा पराभव केल्यावर कनोज्यावर त्याची कडी चढली. पुढें पृथ्वीराजाचा मुसलमानानीं जेव्हां पुरा मोड केला तेव्हां त्यांनीं आपली राजधानी दिल्लीसच केली; आणि तेव्हांपासून तहत आजपावेतों तें शहर भरतखंडांची राजधानी म्हणून गाजत आहे.

भरतखंडांतील राजकारणाच्या गुरुत्वाचा मध्य गंगेच्या खोन्यांतून पूर्वेकडून पश्चिमेकडे ढकलत ढकलत पाटलिपुत्राकडून कनोजच्या मार्गानें दिल्लीपर्यंत येऊन पोंचल्याचें हें जें वर त्रोटकवर्णन दिलें आहे तें वाटेल मनोरंजक आहे. इ. स. ६०० पासून १२०० पर्य-तच्या काळांत कनोज शहर हिंदुस्थानचें राजकीय केन्द्र होतें, ही गोष्ट अरब इतिहासकारांनीहि नमूद करून ठेविली आहे. जेव्हां जेव्हां त्यांना हिंदुस्थानच्या राजधानीविषयीं कांहीं सांगावयाचें असतें तेव्हां तेव्हां तें कनोजचेंच नांव घेतात. या ६०० वर्षांत हर्षाच्या साम्राज्याचें तेजोवलय त्या नगरावर फिरत असल्यामुळें त्याच्या पश्चात् झालेल्या प्रत्येक सार्वभौम सत्ताधान्याला त्याच ठिकाणीं आपलें घराणें स्थापन करावें असें वाटे. यापूर्वी, सार्वभौम पदाकांक्षी राजांची दृष्टि पाटलीपुत्रावर असे, व यानंतर मुसलमानी

अमदानीपासून ती दिल्लीवर वळूं लागली. १२ व्या शतकापर्यंत कनोजचें ऐश्वर्य व संपत्तिही त्याच्या राजधानी पदाला शोमेलशा प्रमाणांत सारखीं वाढतच गेली. गझनीच्या महमदाच्यावेळीं तर तीं कळसास पोंचली होतीं. महमदानें खुद तेथील स्फिटिकाचे (संगमरवरी दगडाचे) राजवाडे व मंदिरें पाहून त्याचा अद्वितीय-पणा कवूल केला आहे. ह्युएनत्संगच्या वेळींसुद्धां तें बन्याच मोठे-पणाला पोंचलें असून तें पांच मैल लांव व एक मैल रंद, मजबूत तटबंदीचें आणि उंच उंच प्रकारांनीं युक्त होतें असें त्यानें महटलें आहे. त्यांत ठिकठिकाणीं रम्य उपवनें आणि स्वच्छ पाण्याच्या टांक्या असून देशोदेशींच्या अद्भुत पदार्थांचीं संप्रहालयेंहीं होतीं. कनोज शहर आठव्या शतकांत इतकें विभवसंपन्न असून दुर्भेद्य होऊन गेलें होतें कीं, अशक्य गोष्ट साध्य करण्याचा प्रयत्न करणाराविषयीं 'तुला कनोज पाहिजे आहे' असा महणी दाखल प्रयोग चच नाम्यांत केला आहे!!!

अशा या भन्य शहरामध्यें बाण आणि ह्युएनत्संग या दोघां-चाहि आश्रयदाता चक्रवर्ती हर्ष राज्य करीत होता. ठाणेश्वर म्हणजे ज्याला बाणानें श्रीकंठ म्हटलें आहे तें आणि कनोज हीं दोन्हीं राज्यें हर्षाच्या हातांतच होतीं. याखेरीज गंगाखोन्यांतील दुसन्या बन्याच राज्यांचीं नावें ह्युएनत्संगनें सांगितलीं असून तीं बहुतेक हर्षाच्या प्रत्यक्ष अमलाखालींच असली पाहिजेत. तथापि पारियात्र ऊर्फ हर्लीचें अलवार, तसेंच स्त्रवन म्हणजे हर्लीचें हर-द्वार हीं वैश्यराजांच्या ताब्यांत असून, मतिपुर व ब्रह्मपुर म्हणजे हर्लीचें गन्हवाल येथें शृद्धराजे राज्य करीत होते. अहिलत्र, पिलो-शन, संकाश्य, अयोध्या, अलाहाबाद (प्रयाग) आणि कौशाम्बी यांच्या राजांविषयीं ह्युएनत्संगनें कांहींच सांगितलेलें नसल्यामुळें

ते प्रान्त हर्षाच्या प्रत्यक्ष राज्यांतच मोडत असावे. हिमालया**च्या** पायथ्याच्या बाज्नें श्रावस्ती, कपिलवस्तु, रामग्राम, कुशीनगर इत्यादि लहान लहान राज्यें लहान लहान राजांच्या अमलाखालीं होतीं. हीं बहुतेक ठिकाणें बौद्धधर्मीयक्षेत्रें असल्यामुळें तेथें कांहीं छोक तरी जात येत असत. एरवीं म्हटछें तर हा प्रदेश बहुतेक निर्ज-नच होता.हिंदुस्थानच्या बऱ्याच सुपीक व सपाट मागावर प्राचीन काळीं दाट जंगलें होतीं व तीं अलीकडे ब्रिटिश राज्यांतच तुटलीं गेली आहेत. पूर्वकाळी सुधारणा आणि वैभव यांचा ओघ गंगा-यमुनांच्या तीरानेंच वळत असे आणि इतर दूरच्या ठिकाणीं हत्तीनीं भरलेली अरण्येंच असत. निरनिराळ्या राज्यांमध्यें नेहमीं शत्रुत्व चालू असून लढाया होत व त्यामुळें फाजील लोकसंख्या कधींच वाढत नसे. तसेंच दळणवळणाच्या साधनांच्या अभावीं येथें उत्पन होणाऱ्या धान्याची बाहेर होणारी निर्गतिह शून्यच असे. त्यामुळें भिधकाधिक जमीन लागवडीस आणण्याची आवश्यकताच उत्पन न झाल्यामुळें हर्षाच्या साम्राज्याच्या दोन्ही सरहदींवर उत्तरेकडे हिमालयाची अरण्यें व दक्षिणेकडे विध्याद्रीची अरण्यें विस्तारली असल्यास नवल नाहीं. या जंगलांतून त्यावेळीं युद्धमान राजांना उपयोगीं पडणारे हत्ती मात्र लागतील तितके पैदा होत. म्हणून तःकालीन या देशस्थितीचा विचार करतां एका हर्षाच्या सैन्यांत ६०००० हत्ती होते व त्या मानानें इतर राजांच्याहि पदरीं अर्शीच मोठमोठीं हत्तींचीं दळें होतीं याविषयीं आश्वर्य वाटावयास नको.

आतां वर वर्णन केलेल्या मध्य देशाच्या पूर्वेकडील म्हणजे आजमितीस ज्या प्रान्तांत बहार आणि बंगाल यांचा समावेश होतो त्या प्रांतांतील राज्यांचें वर्णन करूं. त्यांत पहिलें राज्य मग-धाचें होय. ह्युएनत्संग तेथें जाण्यापूर्वी पूर्णवर्मा नांवाचा राजा राज्य करीत होता; तो अशोकाचा वंशज असून त्यानें कर्णसुवर्णी (बंगाल)चा राजा जो शशांक त्याने पाडून टाकिलेला बोधिवृक्षाचा पार पुनः बांधून काढिला होता असे त्याने नमूद केलें आहे. मगध हें बौद्धधर्मीचें मुख्य क्षेत्र असून त्यांत बोधिवृक्ष व बुद्धाचें पाऊल उमटलेली शिला होती. त्याशिवाय बौद्धधर्मीय विदेचें मुख्यपीठ जो नालन्दाविहार तोहि या मगध देशांतच होता. मग-धाच्या पलीकडे हिरण्यपर्वत ऊर्फ हर्लीचें मोंगीर, चंपा ऊर्फ भागलपूर, कजुगल ऊर्फ राजमहाल, व पौंड्वर्धन ऊर्फ रंगपूर हीं राज्यें होतीं. या राज्यांच्या राजांविषयीं ह्युएनत्संगानें कांहीं सांगितलें नाहीं. त्यांच्या पलीकडे कामरूप म्हणजे आसाम देश असून त्याचा राजा यावेळीं भास्करवर्मा हा होता; व त्यालाच कुमारराज असे दुसरें नांव होतें. तो हर्षाचा सहकारी मित्र प्रथम-पासूनच झाला होता हैं पूर्वी सांगितलेंच आहे. याविषयी मौजेची गोष्ट अशी आहे कीं, या कुमारराजासंबंबानें बाण व ह्युएनत्संग या समकालीन लेखकांनी लिहून ठेविलेली वर्णने अगदी बारीक-सारीक गोष्टींतदेखील तंतोतंत जुळतात. उदाहरणार्थ ह्युएनत्सं-गच्या छेखांत म्हटलें आहे '' येथील गादीवर असलेला राजा बाह्मण जातीचा असून नारायण देवाचा वंशज होता. त्याला भास्करवर्मा किंवा कुमार अशी दोन्ही नांवें होती.त्याच्या वंशाकडे कामरूपाचें राज्य १००० पिढ्यांपासून चालत आलें होतें. कुमार-राजा विद्येचा मोठा भोक्ता असे. बुद्धिमान लोक विद्याभ्यास कर-ण्यासाठीं दूर दूर ठिकाणांहून येथें येत. हा राजा जरी स्वतः बौद्ध नव्हता तरी तो विद्वान् बौद्ध श्रमणांना फार मानीत असे. " आतां हर्षचरितांत बाण काय लिहितो पहा-' महावराहसंपर्क-संभृतगर्भाया भगवत्या भुवो नरको नाम सूनुः । तस्यान्वये भगदत्त पुष्पदत्त वज्रदत्तप्रभृतिषु व्यतीतेषु बहुषु महीपालेषु प्रणैत्रो भूति- वर्मणः पौत्रो चंद्रमुखवर्मणः पुत्रो स्थितवर्मणः सुस्थितवर्मा नाम महाराजाधिराजो जहे। तस्यच भास्करवर्मा नाम तनयः कुमारः समभवत्। हों वर्मान्त नांवें जरी क्षत्रियांचींशीं वाटतात, तरी स्नुपन्तसंगानें त्यांना ब्राह्मण म्हटलें आहे तेंहि खरें घरावयास हरकत नाहीं. क्षत्रियांचा घंदा स्वीकारणारे ब्राह्मण क्षत्रिय नांवें घारण करीत व वैश्यांचा घंदा उचलणारे वैश्य नांवेंही घेत असें आढळून येतें. आसामची विद्येविषयींची ख्याति पुढेंही कांहीं शतकें म्हणजें शंकराचार्यांच्या काळापर्यंत टिकलेली होती. भास्करवम्यांच्या मूळपिठिकेविषयीं जी दंतकथा दिली आहे तो अर्थातच ऐतिहासिक समजावयाची नाहीं; तथापि तें घराणें अनेक पिढ्या अविक्रिल चाललें होतें असें जें दोघांनीहि म्हटलें तें मात्र सत्य असावें. कारण तो देश अगदींच एकीकडे कोपन्यांत असल्यामुळें महत्वाकांक्षी वीरांच्या झटकन नजरेंत भरण्यासारखा नव्हता. असो. पूर्वीं जसा या कुमारराजाचा अनेकवार उल्लेख केला आहे, तसा पुढेंहि करावा लागणारच आहे.

आतां खुद बंगाल्यांत जीं तीन राज्यें होतीं त्यांच्याकड वळं. हीं राज्यें म्हणजे कणीसुवर्ण (मुर्शिदाबाद), समतट (पूर्वबंगाल) आणि ताम्रलिप्ति (मिदनापूर) हीं होत. ह्युएनत्संगाच्या वेळींहि या राज्यांची चांगली भरभराट असे. ह्युएनत्संगच्या येण्यापूर्वी कर्णसुवर्णाचा राजा शशांक ऊर्फ नरेन्द्रगृप्त हा होता. राज्यवर्धनाचा कपटानें घात करणारा व बौद्धधर्मीयांचा छळ करणारा म्हणून त्याचा पूर्वी उल्लेख केलाच आहे. इ. स. ६१९ तील गंजमयेथील लेखावरून त्या वर्षी तो राज्य करीत असल्याचें दिसत असल्यामुळें हर्षराजानें त्याला क्षमा करून सोडिलें असावें असें दिसते. पण त्याच्या मरणानंतर मात्र त्याचे राज्य हर्षानें कुमारन

राजाला दिलें. कुमारराजाचा भास्करवर्मा नांवाखालील जो एक ताम्रलेख १९१३च्या डाक्कारिन्ह्यूच्या एका अंकांत छापिलेला आहे, त्यावर वर्ष नमूद केलेलें नाहीं, पण त्याचें स्थान मात्र कर्णसुवर्णच म्हटलें आहे, यावरून वरील तर्भ खरा असला पाहिजे. ह्युएनत्सं-गाच्या वेळीं येथें राजा कोण होता तो त्यानें सांगितला नाहीं; परंतु बाणाचें विधान व वर सांगितलेला ताम्रलेख यांची सांगड घालतां हर्षानें शशांकाच्या मागून कुमाराला त्याच्या गादीवर बसविलें, असें म्हणावयास बराच आधार मिळतो. समतट ऊर्फ पूर्वबंगाळ येथें एक ब्राह्मण वंश राज्य करीत असून त्यांत कोणी बडा बौद्धसाधु रहात होता, व ह्युएनत्संग त्याला मेटावयासहि गेला होता. ताम्र-लिप्तीच्या राजाविषयीं कोठें कांहीं आढळत नाहीं. हीं सर्व राज्यें हर्षाची अंकित होतीं हें सांगावयास नकोच. यांपैकीं कोणत्याही देशाला ह्युएनत्संगानें गौड हे नांव दिलेलें नाहीं, हें लक्षांत ठेविलें पाहिजे बाणानेंमात्र शशांकाला गौडराज म्हटलें आहे. संस्कृत वाङ्मयांमध्यें गौड हें नांव सुप्रासेद्ध असून गौडपंडितांच्या लेखांची व विचारांची घाटणी कांहीं विशिष्ट असूने तिला गौडीरीति असें नेहमीं म्हणत असतात. कदाचित् गौड हें नांव वंग या अधिक प्राचीन नांवाप्रमाणेंच वरील तिन्ही राज्यांना व्यापकपणें लागत असल्यामुळें ह्युएनत्संगानें ते सांगितलें नसेल.

शेवटीं हर्षाच्या अधिराज्यांत मोडणारीं उत्तरहिंदुस्थानांतील अखेरचीं राज्यें म्हणजे ओद्र किंवा ओरिसा, व बंगालच्या उप-सागराच्या किनाऱ्यावरील कोंगड ऊर्फ गंजम हीं होत. हीं भार-तीय आर्याचींच राज्यें असून त्यांच्या सरहदी दक्षिणेच्या कर्लि-गाच्या द्राविडीराज्याला भिडलेल्या होत्या. कोंगडपासून दक्षिणे-

९ अत्र देवेन अभिषिक्तः कुमारः।

कडे भाषेत फरक होत गेलेला ह्युएनत्संगाच्या लक्षांत आला होता. ( आश्चर्याची गोष्ट अशीकीं, या प्रांताची भाषा द्राविडी असून लिए मात्र उत्तरेकडील देवनागरीच होती ). हा भाषेंतील फरक किलंग देशांत पूर्णपणें त्याला दिसून आला. तो म्हणतो 'त्यांचें बोलणें चालणें मध्यदेशांतील लोकांच्याहून अगदीं निराळें आहे.' त्यांचें या दोन्ही प्रातांतील राजांचीं नांवें सांगितलेलीं नाहींत, व दुसऱ्याही कोठ्न तीं निश्चित समजण्यासारखीं नाहींत. कटक जिल्ह्यांतील जगन्नाथाच्या मंदिराच्या ताडपत्रावरील बखरींत कोरिसादेश ७ व्या शतकापासून १२ व्या शतकापर्यंत केसरी घराण्याच्या अमलाखालीं होता असे म्हटलें आहे. (कटक गॅझिटी-अर). परंतु तें घराणें हर्षाच्या नंतरच बहुधा तेथें स्थापन झालें असावें.

येथें हर्षाच्या साम्राज्यांत अन्तर्भूत होणाज्या महत्वाच्या राज्यांची यादी खलास झाली. पूर्वी सांगितलेंच आहे कीं, हर्षाच्या उत्तरें कडील साम्राज्याबरोबरच दक्षिणेंत महाराष्ट्राचा राजा दुसरा सत्याश्रय पुलकेशी यानेंही प्रबल साम्राज्य स्थापन केलें होतें व त्यांत दक्षिण हिंदुस्थानांतील सर्व राज्यांचा समावेश होत होता. हीं राज्यें देखील ह्युप्तत्संगाच्या पहाण्यांत आलीं असून त्यांचें वर्ण-नही त्यानें केलें आहे. तीं राज्यें म्हणजे, कालिंग म्हणजे राजम-हेन्द्री, कोसंल ऊर्फ रायपूर, आंध्र म्हणजे वारंगळ, धनककट ऊर्फ वेंगी, चोल ऊर्फ येलूर, द्रविड ऊर्फ कांची, मलयकूट ऊर्फ मदुरा, कोकणपुर म्हणजे महैसूरचा कांहीं भाग व पश्चिम किनाज्यापैकीं

१ नेपाळचे राज्य हर्षांने जिंकिले होते की काय याचा निर्णय होत नस-स्यामुळें व स्पूरनत्संगाच्या वेळी तें तिबेटच्या राजाला कारभार देत असल्यामुळें तें यांतून वगळलें आहे.

उत्तरेकडचा मुलूख. (याची राजधानी घांटाजवळ बनवासी ही बहुधा असावी ) आणि शेवटीं महाराष्ट्र हीं होत. महाराष्ट्राची राजधानी बदामी ही असून त्याचा राजा सत्याश्रय पुलकोशीयाने वर सांगित-लेलीं सर्व राज्यें पादाक्रांत केली होतीं. ( ऐहोळे व दुसरे ताम्रलेख पहा ). कांची म्हणजे 'चोलसहित' द्रविड येथें पल्लव घराण्यांतील राजे राज्य करीत असून ह्युएनत्संगाच्या वेळी त्यांतील नरसिंहवर्मा नामक राजा गादीवर होता. मलयकूट अथवा पांड्य देशांत ( मदुरा व तिनेवेछी ) पांड्य वंशाचें राज्य असून आसामांतील कुमाराच्या घराण्याप्रमाणेंच हाहि वंश फार प्राचीन काळापासून येथें नांदत होता. वेंगी येथें सत्याश्रय पुरुकेशीचा भाऊ विष्णु-वर्धन किंवा त्याचा पुत्र हा राज्य करोत होता. बनवासीच्या गादो-वर कोणता राजा होता हैं समजण्याला मार्ग नाहीं, तरी पण कदंब वंशांतील कोणी राजा तेयें असावा असें दिसतें. हीं सर्व राज्यें पुलकेशीच्या सार्वभौमत्वाखालीं असून तीं त्यानें इ. स.६१० ते ६२० च्या दरम्यान जिंकिली होती. हा एक विलक्षण योगायो-गच म्हणावयाचा कीं, उत्तरेकडे हर्पाचें साम्राज्य स्थापन होण्या-च्याच सुमारास पुलक्तेशीचें साम्राज्य दक्षिणेंत स्थापन झालें व उत्तरे-कडील आपल्या प्रतिस्पर्ध्याप्रमाणें तेंहि सात्रज्या शतकाच्या मध्याच्या सुमारासच लयास गेलें. कारण कांचीचा राजा नरसिंहवर्मा प्रबळ होऊन त्यानें बदामीवर स्वारी करून तिला उध्वस्त करूऊ टाकिलें.

## टिपण्णी.

## मोलापो ( माळवा ) चा राजा शिळादित्य-

या शिळादित्याचें ह्युएनत्संगानें जें वर्णन दिलें आहे त्यावरून पहातां तो इ. स. ५३० त गादीवर आला, व इ. स. ५८०त मरण पावला, म्हणजे ह्युएनत्संग तेथें इ. स. ६४० त गेळा तेव्हां शिलादित्याची कारकीर्द संपून ६० वर्षे झालीं होतीं. राजतरंगिणीमध्यें माळव्याच्या एका शिला-दिस्याचा उक्लेख आहे. तो विक्रमादित्याचा पुत्र असून त्या<mark>ला शत्रून</mark>ी राज्यावरून हुसकून लाविल्यावर काइमीरच्या दसऱ्या प्रवरसेन राजाने त्याळा पुनः गादीवर षसविलें असें त्यांत वर्णन आहे. ह्युएनत्संगानें सांगि-तलेला तोच हा शिलादित्य कीं काय ? स्टीननें म्हटलें आहे कीं कल्हणानें दिलेला काइमीरचा इतिहास कर्कीट घराण्यापृत्रीच्या काळाविषयीं पहातां जरी विश्वसनीय नसला, तरी त्या पुढील काळासंबेधानें विश्वासाई आहे. हें विधान ह्यएनत्संगाच्या लेखांवरूनहि आतां खरें ठरलें आहे. कारण ह्यएन-त्संग काइमरांत गेला तेव्हां तेथें कर्कोट घराणें राज्याधिष्ठित होतें असें पूर्वी सांग्तिलेंच ,आहे. त्याच्या लेखांत म्हटलें आहे 'या राजांचें नाग रक्षण करीत असल्यामुळें ते जत्रळच्या राजांना तुच्छ लेखितात.' कल्हणानें दुर्छभवर्धन राजाचा जो काळ सांगितळा आहे त्यावरूनही तोच ह्युएन-त्संगाच्या वेळीं गादीवर होता असें ठरतें. मार्गे ृसांगितल्याप्रमाणें कल्हणानें दिलेखा त्याचा काळ लौकिक शक ३६७७ म्हणजे इ. स. ६०२ हा होय. या राजाच्या पूर्वी प्रवरसेनापर्यंत होऊन गेळेल्या साहा राजीचीं कल्हणानें जी नांवें दिखीं आहेत ती अशी:-

|                                                             | नांव                         | लौकिकशक | कारकीर्दीचा काळ. |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------|---------|------------------|
| 9                                                           | प्रवरसेन ('दुसरा )           | ३१८६    | ६० वर्षे         |
| <b>ર</b>                                                    | युधिष्ठिर ( दु <b>स</b> रा ) | ३२४६    | ३९ "             |
| ş                                                           | ळख्खण                        | ३२८८    | १३ "             |
| ¥                                                           | रणादित्य                     | ३२९९    | ३०० "            |
| 4                                                           | विक्रमादित्य                 | ३५९७    | ४२ "             |
|                                                             | बालादित्य                    | ३६४१    | ३६ "             |
| मानहन कल्लान्मा पर्ने प्रतासेन लेकिक शक ३९८६ ज्लाने र म ००० |                              |         |                  |

त गादीवर आला. त्याच्या पूर्वीच्या राजाच्या मृत्यूनंतर तेथील गादी कांहीँ वेळ रिकामी असल्यामुळें माळेव्याच्या विक्रमादित्यानें मातृगुप्ताची स्थापना तेथें केळी होती. विक्रमादित्य मेल्याबरोबर प्रवरसेनानें मातृगुप्तापासून राज्य आपल्या ताच्यांत घेतलें. यांतील विक्रमादित्य म्हणजे इ. स. पूर्वी ५७ व्या वर्षी सुरू झालेल्या विकमशकाचा संस्थापक होय असे कल्हणाचे म्हणणे आहे. हें खरें म्हणावें तर हा विक्रमादित्य निदान ५७+१११ = १६८ वर्षे तरी राज्य करीत असला पाहिजे. परंतु हें असंभवनीय आहे हें सांगणें नकोच. याशिवाय कल्हणानें रणादित्याची कारकीर्द ३०० वर्षीची असंभव-नीय सांगितळी आहे तें वेगळेंच. हा कल्हणाचा सर्व घोंटाळा मात्गृप्राला काश्मिरांत पाठविणारा विक्रमादित्य हा शककर्ता विक्रम होय असे मानिल्या-मुळें झालेळा आहे. हे दोन विक्रम वस्तुतः अगदी निराळे आहेत. पण कल्हणानें या मताचा निर्देश करतांना एक दंतकथा दिली आहे कीं, शककर्ती विक्रम हा प्रतापादित्य नांवाच्या काइमीरच्या पृर्वीचा एकः राजाचः संबंधी व समका कीन होता; परंतु ती दंतकथा त्याज्य म्हणून त्यानें सोडून दिली. आतां मातृगुप्ताला अधिकार देणार। विक्रमादित्य म्हणजे ज्याने स, ५२८त हूणांना पादाकान्त केलें व मन्दसीर येथील स्तंभलेखात सांगितल्याप्रमाणें उत्तर हिंदुस्थानांत साम्राज्य स्थापिलें, तो यशोवर्मा विष्णुवर्धन जर असेल तर वरील गोष्टीचा ऐतिहासिक दृष्ट्या बराच उलगडा होऊन कांहीं गोष्टींचा कालनिर्णय होईल. असें करण्यांत खुएनत्संगाचाहि थोडासा आधार मिळण्या-सारखा आहे. तो जेव्हां कारिमरांत गेला तेव्हां तेथील राजधानी नवीनच बांधलेळी होती. या नव्या व जुन्या राजधान्यांचा त्याने स्पष्ट निर्देश केळा आहे. काइमीरची सध्यांची राजधानी श्रीनगर ही दुसऱ्या प्रवरसेनाने वसविस्त्री व तदनुसार त्या नगराला प्रवरपूर असें दुसरें नांव आहे हें निश्चित आहे. ह्युएनत्संग काहिमरांत इ. स. ६३१ त गेला**. ते**व्हां श्रीनगर नवीन वसवि<mark>ले</mark> असल्यामुळे त्याळा शंभराहून अधिक वर्षे तेव्हांपर्यंत झालेली असणें शक्य नाहीं. कारण नवीन म्हणजे निदान एकदोन पिढचांच्या प्रत्यक्ष आठवणींतील असलीं पाहिजे. आतां तसें धरून हिशोब केल्यास प्रवरसेन स. ५३१ च्या सुमारास केव्हां तरी गादीवर आळा असळा पाहिजे अस दिसून येईल. हा

काळ स. ५३३ त मन्दोसर येथें जयस्तंभ उभारणाऱ्या यशोधर्मा विक्रमा-दित्याच्या काळाशीं चांगळा मिळतो. कल्हणानें गोनदीय राजाची वंशावळ व कथा जी दिली आहे ती अर्थातच सोडून दोनतीन मुख्य गोष्टीकडेसच आपल्याला लक्ष दिलें पाहिजे. त्यानें म्हणजे प्रवरसेनानें काश्मीरची नवी राजधानी स. ५४० च्या सुमारास वसविली. प्रवरसेनापूर्वी काश्मीरचा कारभार पहाण्यासाठीं यशोधर्माविक्रमादित्यानें मातृगुप्ताला तेथें पाठिवलें होते; आणि प्रवरसेनानें पुढें विक्रमादित्याचा पुत्र जो प्रतापशील, ज्याला शिलादित्य असेंहि म्हणत, त्याला शत्रूनीं यळकाविलेलें राज्य परत मिळवून देण्यासाठीं साह्य केलें. \* हा प्रतापशील म्हणजेच ह्युएनत्संगनें सांगितलला मोलापोचा शिलादित्य असला पाहिजे.

असें मान्यांत एकच अडचण येते. ह्युएनत्संग म्हणतो कीं, ह्यांचा जांवई जो वलभीचा राजा ध्रवभट तो या किलादित्याचा प्तव्या (किंवा भाचा) होता. आतां पूर्वी सांगितत्याप्रमाणें ह्युएनत्संगाच्या म्हणण्यावरून हा शिलादित्य ५० वर्षे राज्य करून इ. स. ५८० त मृत्यु पावला असें उरतें; त्याचा वाप विक्रमादित्य अर्थातच त्याच्या पूर्वी ५० वर्षे म्हणजे स. ५३० त मरण पावला असला पाहिजे. आतां अडचण अशी कीं, ५३० मेलेत्या विक्रमादित्याचा मुलाचा किंवा मुलीचा मुलगा ६४० त तरुण वयाचा कसा असूं शकेल १ ह्युएनत्संगचा शिलादित्य विक्रमादित्याच्या मुलाचा किंवा मुलीचा वलमादित्याच्या मुलाहून निराला धरत्यास मात्र त्याच्या बहिणीचा वलमीचा ध्रुवभट मलगा होऊं शकेल. एकंदरींत तात्पर्य असें कीं, माळव्याचा शिलादित्य म्हणजे कल्हणानें राजतरंगिणींत सांगितकेत्या विक्रमादित्याचा पुत्र प्रतापशील शिलादित्य होय असें मानण्यांत कांहीं अडचणी आहेत.

पण ते जर ६कच मानतां आले ( व ध्रुवभटाचा बाप आणि शिलादित्य हे मावस भाऊ होते असें धरिल्यानें तसें मानतां येण्यासारखें आहे. ) तर पश्चिममाळ्याचा इतिहास अगदीं सुसंगत व सोपा होतो. हूणांच्या पराभव

<sup>\*</sup> राजतरंगिणातील हा श्लोक असा आहे:—( बैरिनियोसित राज्यें विक्रमादि-यजं न्यधात्। राज्ये प्रतापशीलं स शिलादित्यपराभिधम् ॥ तरंग ७, ३२० सहाय करून प्रवरसेनानें काश्मीरचें सिंहासन विक्रमादित्यानें नेलेल परतः आणिलें असें तर्राणींत म्हटलें आहे.

करणाऱ्यो यशोधर्म्याचा वंश त्याच्या नंतर शंभर वर्षे तरी लय न पावतां माळ्यांत, राज्य करीत होता, आणि ज्या ठिकाणीं त्यानें आपळा जयस्तंभ उभारिला तें मच्न्दसोरहि त्याच माळ्यांत मोडत होतें. ह्युएनत्संग येथें आळा तेव्हां शिलादित्याचा नातू राज्य करीत होता. शिळादित्य कहा बौद्ध असून त्यानें आपल्या राजवाड्याजवळ बुद्धाचें मंदिर बांधिलें व त्याचें काम पुढें कांहीं पिढ्या अविछित्र चाललें होतें असें या प्रवाशानें लिहून विलें आहे. या अनेक पिढ्या म्हणजे निदान तीन धरिल्या, तरी हें घराणें स. ५२८ च्या पूर्वी गासून स. ६४० पर्यंत माळ्यांत राज्याह्ल होतें असें म्हणतां येतें. शिळादित्याच्या मागृन त्यानें आरंभिलेलें मन्दिर कांहीं पिढ्या-पर्यंत वांधण्याचें काम चाललें होतें या ह्युएनत्संगच्या म्हणप्यावहून सं. ६६० त कनोजच्या प्रहवम्यांवर स्वारी करणारा माळ्वराजा म्हणजें शिलादित्यच होय असें जें डा. होर्नलनें कित्यलें आहे तें निःसंशय अशक्य ठरतें; तो माळवराज देवगुप्तच होता हें आम्हीं पूर्वी निश्चित केलेंच आहे.

डॉ. होर्नल यानें मोलारोचा शिलादित्य हूणांच्या बाजूचा होता असें महटलें आहे तेंहि प्राद्य दिसत नाहीं. त्यानें काश्मीरच्या प्रवरसेनाचें साह्य मागितलें एवडचावरून होर्नलनें ही कल्पना केली आहे. पण प्रवरसेन कांहीं हूण नव्हता. त्याचा बाप तोरमाण होता असें मानिलें तरी तोरमाण पुनः मिहिर कुलाचा मुलगा होता असें कांहीं कव्हण महणत नाहीं. डॉ. होर्नल महणतो व्याप्रमाणें राजतरंगिणीवरून तसें सिद्ध होण्यासारखें नाहीं. हिरण्य या काश्मीरच्या राजाचा तोरमाण हा धाकटा भाऊ असून त्यानें आपल्या नांवाचीं नाणीं पाडित्यामुळे हिरण्यानें त्याला केद केलें. त्यावेळीं त्याची स्त्री गरोदर होती, ती तेथून निसटून गेल्यावर पुढें तिला प्रवरसेन हा मुलगा झाला. हिरण्याच्या मरणानंतर गादीला कोणीच वारस तेथें न उरल्यामुळें माळव्याच्या विक्रमादित्यानें मातृगुप्ताला त्या जागीं नेमिले. पुढें प्रवरसेन वयांत आल्यावर त्यानें विक्रमादित्याच्या मरणानंतर आपलें राज्य पुनः मातृगुप्तापासून परत घेतलें. ही राजतरंगिणीची हकीगत खरी धरिल्यास प्रवरसेन हूण ठरत नाहीं. प्रवरसेनानें शिलादित्याला पुढें जी मदत केली व त्याचें राज्य त्याला परत मिळवून दिलें त्यांत त्याचा उद्देश निराळा होता. काश्मीरचें सिंहासन विक्रमादित्यानें पूर्वी माळव्यांत नेलें होतें असें राजतरं-

गिणींत ( ३,३३९ ) सांगितलें आहे. तें युक्तीनें परत मिळवावें असा प्रव-रसेनाचा शिलादित्याला मदत करण्यांत हेतु असल.

आतां कल्हणाची हकीगत बाजूस ठेविली तर असे म्हणतां येईल कीं, काहिमरांत कांही काल तरी हृणांचा परका अंमल चालू होता. तो विक्रमा-दित्यानें मोडून काहिमरच्या पूर्वघराण्यांतील कोणी वारस त्याला तेथें न आढळल्यामुळें तेथें मातृगुप्ताची त्यानें योजना केली. विक्रमादित्य मृत्यु-पावल्यावर प्रवरसेनानें आपला वारसा सांगृन ते राज्य मातृगृप्ताजवलून वेतलें. आतां वरील हकीगतीपकीं कोणतीहि खरी असली तरी तीवहन शिलादित्य हृणांच्या वाजृचा ठरत नाहीं. तो पक्का बौद्ध असल्यामुळें वाईट मनुष्य असणें शक्य नाहीं. त्याची राजधानी मात्र उज्जनी नव्हें. उज्जनीचा शक्कर्ता विक्रम व मन्दोसर येथें पिश्वम माळव्यांत आपल्या सार्वभौम पदाचा साक्षी असा जयस्तंभ उभारणारा व हृणांचा शत्रु जो विक्रमादित्य यशोधमी यांचा कल्हणाने घोटाळा केला असल्याचें पूर्वी सांगितलेंच आहे. पण ते निराळे असून शिलादित्य हा मन्दसोरच्या विक्रमाचा पुत्र होय.

डॉ. होर्नलस्या कल्पनांपैकी एक मात्र प्राह्म दिसते. तो म्हणतो की फंजाबाद जिल्ह्यांत वियोग येथे ईश्वरवर्मा आणि प्रहवर्मा यांच्या नाण्यां- बरोवर कांहीं हर्ष, प्रतापशील आणि शिलादित्य या नांवाचीं नाणी सांपडलीं आहेत ( रॉयल एशिआटिक सोयायटीचें जर्नल १९०९ ) तीं यशोधमां आणि त्याचा पुत्र शिलादित्य यांचीं समजावीं या कल्पने- कडे कोणाचें फारसें लक्ष गेलेलें नाहीं, पण तिचा नीट विचार करण्या- सारखा आहे. हर्ष, प्रतापशील आणि शिलादित्य हीं नांवें टाणेश्वरच्या हर्ष व प्रतापशीलाला जशीं लागू पडतात, तशींच यशोधमां आणि शिलादित्यालाही लगतात, राजतरंगणींत (३,१२५) विक्रमादित्याचेंही हर्ष हें नांव सांगितलें आहे व त्याचा पुत्र प्रतापशील यालाही शिलादित्य हें दुसरे नांव सोगितलें आहे व त्याचा पुत्र प्रतापशील यालाही शिलादित्य हें दुसरे नांव होतें. ( रा. त. ३,३३० ). यांच्या नाण्यांवर ज्या वर्षोचे आंकडे आहेत तीं त्याच्या कारकीदींतील वर्षें असावीं असें त्याविषयीं विवेचन करतांना वर्ष यांने म्हटलें आहे ( रा. ए. सोचें जर्नल १९०९ ). टाणेश्व-

<sup>\*</sup> याविषयी ' शकान् विनाइय येमादौ कार्यभारो लघूकृतः ' ( ३,१२५ व १२८ ) अर्से कल्हण म्हणतो.

रच्या हर्षानें आपला नवीन शक चालू केल्यामुळें त्याचीं वर्षे त्याच्या कार-कीर्दीला धरून असताल. पण त्याचा बाप जो प्रतापशील त्यानें ईशानव-म्याप्रमाणें गप्तशक किंवा दुसरा कांहीं शक यांचाच उपयोग करणें स्वाभा-विक आहे. तो सार्वभौम नव्हता व त्यानें स्वतः छा हे नांव घेतलेलेही नाहीं. र्इशानवर्म्यासारखींच त्याचीं हीं उपपदें असत्यामुळें, त्यानें आपत्या नाण्यां-वर स्वत:च्या कारकीर्दीचीं वर्षे घातलीं असतील असे दिसत नाहीं शिवाय तीं वर्षे तशींच आहेत असे मानिलें तरी प्रतापशील ऊर्फ प्रभाकरवर्धन याची कारकीर्द ३१ किंवा ३३ वर्षेपर्यंत लांबरेली दिसत नाहीं. अर्थात हे आंकडे त्याच्या कारकीदीतील वर्षीचे नव्हत. आणखी असे कीं, हर्षवर्धनाच्या नाण्यावर नंदीचा छाप होता. निदान त्याच्या कारकीर्दीच्या आरंभीं तरी तो होता,कारण तो ठाणेश्वराहन दिग्विजयाळा निघाल्यानंतर त्याने पहिलाच मुक्काम केला. तेथें एका पाटलानें नवीन पाडलेली मोहर जी त्याला नजर केली तीवर नंदीचा छाप होता असें बाणानें लिहिलें आहे (वषांकांमभिनव-घटितां मुद्रां समुपनिन्येवाण ). या नाण्यांवर नंदी नसल्यानें तीं हर्षाचीं नाहींत हें उघड आहे. तेव्हां तीं यशोधर्म विक्रमादित्य ज्याचें दुसरें नांव हर्ष होते त्याची व त्याचा पुत्र प्रनापशीठ याचींच मानठीं पाहिजेत. आतां यशोधम्यानें गुप्त शक वापरळा यामुळें तो गुप्तांचा अंकित होता अथवा प्रतापशील शिलादित्य अंकित होता असे वर्न म्हणतो पण तसे मान याची अवस्यकता नाहीं,कारण कित्येक वेळां साम्राज्य नष्ट झाल्यावर पूर्व शक चालूं राहतो, याची उदाहरणें इतिहासांत आहेत. उदाहरणार्थ अकबराचें साम्राज्य संपल्यानंतर व मराठे स्वतंत्र झाले होते तरी अकबराचा फस्की सन मराठे वापरीत होते. किंबहुना इंग्रजी अमलांतिह कांहीं वर्षे फसली सन चालू होता. तसेंच नाण्यांचें स्वरूप परिचित असते तेंच म्वरूप राज्य संपल्या-नंतरहि चालू राहतें. जे तीन-अंकी आकडे नाण्यांवर दिलेले आहेत ते गुप्तराकाचे मानल्यास काळदृष्ट्या कोणतीहि अडचण पडत नाहीं. तात्पर्य मोलापोचा शिलादित्य ह्युएनत्संगनें वर्णिलेला मंदसोरच्या यशोधर्म विक्रमा-दित्याचा पुत्र असावा आणि याचींच नाणीं सांपडलेळीं असावीं असा आमचा तर्क आहे आणि इतक्यापुरतें होर्नलचें मत मान्य करण्याजोगें आहे.

## प्रकरण ४ थें.

## लोकवर्णन.

आतां पुढील काळाच्या इतिहासा कडे जाण्यापूर्वी हषीच्या काळी अनेक बाबतींत हिंदुस्थानाची कोणत्या प्रकारचो स्थिति होती हैं पहाणें अवश्य आहे व तसें करणें सोईचेंहि होई छ. हर्षाची अम-दानी खरें म्हटलें तर संपत संपत आलेल्या एका युगाचें शेवटचे उज्जल टोंकच होती. दिवा विझण्याच्या बेतांत आला म्हणज त्याची ज्योत जशी एकदम मोठी होते व क्षणमात्र लख्ख उजेड पाहून लगेच ती नाहींशी होते, त्याप्रमाणें हर्पाच्या काळीं या देशाची स्थिति सर्वतोपरि स्पृहणीय वाटण्यासारखी होती यांत कांडी शंका नाहीं. पण वरील देष्टांतात सुचित्रवाप्रमाणें येथील आर्यसुधारणेच खरे भरभगठीचे दिवस यावेळीं संपळे असून तिच्या मध्ययुगीन काळाला सुरुगत होत होती व त्या पुढच्या काळांत तिचा क्रमगः न्हांस होऊन ती नष्टप्राय झाली म्हणून हा न्हास सुरू होण्याच्या सुमारास हिंदुस्थानाची एकंदर परिस्थिति कोणत्या प्रकारची होती हें पहाणें अवश्य आहे; कारण पुढील न्हासाची बीजें त्यांतृ दिसून येणारी असल्यामुळें हें पाहणें मनोवेधक होणार आहे.

या प्रकारचें आपल्या देशाचें तत्कालीन परिस्थितीचें निरीक्षण करतां येण्यास साधनें सुदैवानें विपुल असून तीं सर्वथा विश्वसनीयहि आहेत. प्रयम, मुप्रसिद्ध चिनी बीद्ध प्रवासी ह्युएन-त्संग यानें या देशांत सर्वत्र प्रवास करून सर्व परिस्थितीचें बार-काईनें निरीक्षण केलें व त्यांत आढळून आलेल्या गोष्टी सविस्तर

लिहून ठेविल्या आहेत. दुसरें साधन म्हणजे ह्युएनःसंगाचा सम-कालीन जो सुप्रसिद्ध विश्वसनीय गद्यलेखक बाणभद्द त्यानें लिहि-लेलें हर्षाचें चरित्र हें होय. हर्षचिरताचें मूळ सर्वच पाश्चात्य पंडितांना कळण्यासारखें नसल्यामुळें त्यांना त्याची खरी योग्यताच अजून कळलेली नाहीं. हर्षचरितांत वाणानें हर्षाची जी स्तुति केळी आहे तिचा ह्युएनत्संगाच्या वर्णनाशीं विरोध दाखवून व्हिन्सेन्ट स्मिथनें तिला कंटाळवाणी व अतिशयोक्तिपूर्ण म्हटलें आहे. पण नशीब त्या बाणाचें की त्याची अत्युदात्त छेखनशैलो व वर्णनें हुबेहुब उठवून देण्याची हातोटी हीं तरी त्यानें मान्य केठी. खरें पाहिल्यास बाणाच्या वर्णनाती रु निब्बळ काव्य तेवढें बाजुला ठेवून त्याचा विचार केल्यास त्याच्या हर्पचरितांत तकालोन देश-स्थितोचें वारकाईनें निरीक्षण करून विधालेलीं अनुमानेंच सवि-स्तर प्रियत केली आहेत असे आढळून येतें. प्रस्तुत निपयावरीज विचार निश्चित रूपानें मांडण्याची स्मृतिहि आम्हाला हर्पचरि-ताच्या वाचनानेंच झाली असून पुढें लोकस्थितीचा विचार कारे-तांना आम्ही त्याचाच विशेषतः आधार घेणार आहों हें येथें सांगितस्थाशिवाय आमच्यानें राहवत नाहीं. ह्युएनःसंगाचें प्रशास-वर्णन व बाणभद्दाचें हर्षचरित या दोवांनाही शिलालेख, तान्नलेख, नाणीं इत्यादिकांवरून निळाळेल्या माहितीमुळें शूर्ग प्रत्यंतर मिळत असून त्यांत असलेला कमीपणाहि अंशनः भरून निवा-लेला आहे. ही तिन्ही साधनें एकत्र करून त्यांच्या साहाय्या**ने** हर्षकालीन भरतखंडाच्या स्थितीचें बन्याच अंशीं सविस्तर चित्र रेखाटतां येण्यासारखें झालें आहे. आतां प्रथम तत्कालीन लोकांच्या म्हणजे त्यांतील वर्ण व्यवस्था, जाति व्यवस्था, त्यांचे पेहराव, त्यांचे उद्योगधंदे इत्यादिकांच्या वर्णनाला सुरुवात करूं.

ह्युएनत्संगानें आपल्या छेखांत या देशाला <mark>शिंतु अ</mark>थवा हिं<mark>तु</mark> (हीं नांवें उघडच अरब लोकांनी दिलेल्या सिंघ व हिंद या नांवाशीं सदश आहेत ) असें नांव आहे असें सांगून पुढें म्हटलें आहे कीं, 'त्यांत आढळून येणाऱ्या नानाविध लोकांत व जातींत बाह्मण हे अति शुद्ध व सर्वांना बहुमान्य असे आहेत; इतकें कीं, त्यांच्या निष्कलंक कीर्तीमुळेंच त्या सर्व देशाला बह्मावर्त किंवा ब्राह्मणांचा देश असे लोकसंमत नांव पडलें होतें. ' (वाटर्सकृत ह्युएनत्संगाचे हेख; पु. १ पा. १४१ ) अति प्राचीन काळापासून सहाव्या सातव्या शतकापर्यंत ब्राह्मणांनी आपल्या चारित्रयामुळें व बुद्धिसामर्थ्यामुळें आपलें समाजावरील वर्चस्व अवाधित ठेविलें होतें ही गोष्ट त्यांना खरोखरच अभिमानास्पद आहे; पण त्या बरोबरच हर्षाच्यावेळी त्यांच्याविषयी परदेशस्थ लोकांची जी भावना होती तिच्या अगदीं उलट आज झालेली आहे ही मात्र खेदाची गोष्ट होय. सर्व देशाचें नांव त्यांच्या नांवावरून पडलें होतें व तें लोकांना मान्यही झालेलें होतं; ही परकीय लोकांची साक्ष लक्षांत ठेवण्यासारखी आहे. ब्राह्मणांच्या खालोखाल क्षत्रियांनींसुद्धां उच नीतिमत्ता, साधी रहाणी आणि शौर्य याविपयींची आपली ख्याति कायम ठेविली होती. ह्युएत्संगानें म्हटलें आहे (पा. १५७ सदर.) " क्षत्रिय आणि ब्राह्मण यांचें वर्तन निष्कलंक आणि अगदीं साधें असून त्यांच्यांत डामडौंल फारसा नसतो व त्यांची रहाणी काट-कसरीची असे " एवंच, हिंदुस्थानांतील जातींपैकी प्रमुख गणले गेलेले जे ब्राह्मण व क्षत्रिय सातव्या शतकांत तरी त्या प्रमुख पणाला सर्वथैव पात्र होते,यांत संशय नाहीं. ह्युएनत्संग पुढें ह्मणतो (पा. १६९ सदर) " या देशांत आनुवंशिक अशा चार भिन जाती आहेत. त्या आपापल्या तत्वाला न सोडतां समाधान

वृत्तीनें रहात असतात; व त्यांच्यांत धार्मिक व सामाजिक विधि यथासांग होत असतात. या जातींत क्षत्रियांचा ऋम वरून दुसरा असून त्यांत राजे लोकांचा अन्तर्भाव होतो. त्यांचें राज्य येथें पिढ्यानिपढ्या चाललें असून परोपकार व भूतदया हीं त्यांच्या राज्यपद्धतोचीं मुख्य तत्वें आहेत. तिसरी जात वैश्यांची म्हणजे व्यापाऱ्यांची असुन ते नानाविध वस्तूंचा देशींपरदेशीं व्यापार करून द्रव्यसंचय करतात. चवथी जात म्हणजे श्रूदांची अथवा शेतकऱ्यांची होय. ते श्रम करून जिमनीची मशागत करतात व पेरणीकापणीचे वेळी आपल्या कामांत अगदीं चूर झालेले असतात. धार्मिक विधींच्या शुद्धतेच्या मानाने या चार जाती मिसळून पुष्कळ दर्जांचे वर्ग झाछेछे आहेत. या लोकांत विवाह फक्त जातीजातीमध्येंच होतो; बापाकडून किंवा आई-कडून कांहीं पिट्यापर्यंत सपिंडसंबंध असलेल्या स्त्रीपुरुषांचा विवाह होत नाहीं; आणि स्त्रिया पुनर्विवाह कथींच करीत नाहींत." असें हें सातव्या शतकाच्या पूर्वार्धातील हिंदुस्थानांत आढळणाऱ्या जातिचतुष्टयाचें वर्णन असून तें एका परकीय पण बुद्धिमान् निरीक्षकानें येथील लोकांत अनेक वर्षे राहून,त्यांच्या भाषा शिकून व त्यांच्या चालीरीति नीट समजून घेऊन नंतर आहे.

महाभारताच्या उपसंहारांत आम्हीं सांगितल्याप्रमाणें हिंदु-स्थानांतील जातिभेद हा मुख्यतः वंशभेद आणि वृत्तिभेद यांच्या पायावर उभारलेला आहे. या दोन्ही मौजिक गोष्टी महत्वाच्या असल्यामुळें त्यांच्याविषयीं येथें अधिक सविस्तर विचार करूं या. सांप्रत या देशांतील अनेक जातींच्या लोकांत जरी आर्यांचें येथील मूळच्या द्राविडी लोकांशीं झालेलें मिश्रण कांहींसें दिसून

येतें, तथापि त्यांतील वरचे सर्व व खालचे बरेच वर्ग बहुतांशीं आर्यच आहेत यात्रिषयीं कांहीं आतां कोणाला शंका घेतां येणार नाहीं. त्यांचा सार्वत्रिक वंश पूर्वी आर्यच होता व हर्लीहि तो तसाच आहे. स. १९०१ सालच्या खानेसुमारींत या देशांतील निरनिराळ्या ठिकाणच्या लोकांच्या डोक्यांचीं व नाकाचीं जीं मापें घेतलीं, त्यांवरून निःसंशय असें दिसून आलें कीं, पंजाब त्र राजपुताना येथील लोक सर्वस्वीं आर्य असून संयुक्तप्रांत व मुंबई इलाखा यांतील लोकांत मात्र अंशतः द्रविड-मिश्रण आहे. येथील लोकांच्या नाकाचा ठळकपणा आणि लांबी ही झुर्न-संगाच्याहि लक्षांत आल्यावांचून राहिली नाहींत. तो लिहितो ( सदर पा. १५१ ) " त्याची ( हिंदुस्थानांतील लोकां चीं ) नांकें लांब असून डोळे मोठे ठसठशीत असतात. " हा ठळक-पणा बाणानेंहि हर्पचरितांत स्कंदगुप्ताचें वर्णन करितांना कान्यरूपानें दर्शविछा आहे. तो म्हणतो ( उछास ६ ) 'त्याचें नाक त्याच्या राजाच्यःवंशाइतकें दोर्घ होतें ' (निजन्पवंशदीर्घ नासावंशं दधानः).\* याप्रमाणें हिंदुस्थानांतील लोक निःसंशय आर्य असतांना त्यांतील क्षत्रियांचें मूळ सिथियन आणि हूण लोकांशीं जोडण्याची चुकी अजूनहि पाश्चात्य पंडित पूर्वप्रहदूषित होत्साते करात असतात याचें आश्वर्य वाटतें. घर्म व रूडि यांनीं वित्राह-विबीछ। धार्तछेल्या निर्बंधांमुळे या देशांत उच्चनीच अशा सर्व

<sup>★</sup> याच्या उलट अनाय चिया चपटया नाकाचा ही उलेख बाणाने केला आहे. हर्ष विन्ध्याद्वी जवळ असतां त्याच्याकडे जो एक तरुण शबर व्याव्रकेत्नें आणिला त्याला 'अवनाटनासिकम् ' चिपिटाधरम्, चिकिन चिवुकम ह्याणें बसक्या नाकाचा, जाड ओंठांचा, थबकडवा हनवटीवरचा अशी विशेषणें बाणानें दिला आहेत.

जातींची कुलशुद्धि बहुतांशीं कायम राहिलेली आहे. ह्युएनत्संगानें याविषयीं असें म्हटलें आहे कीं, "हिंदु लोक जातीबाहेर विवाह करीत नाहींत व दरएक मुख्य जातींत कुलशुद्धीच्या मानानें अनेक पोटजातीहि त्यांच्यांत बनल्या आहेत." सिथियन किंवा शक व हूण यांसारख्या परदेशीय जातींचे लोक जरी येथें आले तरी त्यांची वेगळीच क्षत्रिय जात मानली जात असून त्यांचाच जुन्या खन्या क्षत्रियांशीं शरीरसंबंध बहुधा होत असे. शिवाय या परकीय लोकांचें संख्याबल अल्प असल्यामुळेंहि ते जुन्या लोकांपासून अलग रहात व म्हणूनच त्यांचे पंजाब व राजपुताना या प्रांतांवर वारंवार हलें झाले असूनिह पूर्वींच्या क्षात्रयांचीं कुळें अद्यापि शुद्ध राहिलेलीं दिसून येतात.

विवाहाच्या बाबतीत इ. स. पूर्वीच्या चवध्या शतकांतील ग्रीक लेखक मेगॅसस्थेनिस आणि पुढें इ.स.७व्या शतकांतील चिनो लेखक ह्युएन्स्संग या दोघांच्या वर्णनांत एक ठळक भेद दिसून येतो हें येथें लक्षांत ठेवण्यासारखें आहे. मेगॅस्थेनिसच्या वेळीं ब्राह्मणांना खालच्या जातींतील स्त्रीशीं विवाह करतां येत होता;\* ही गोष्ट मनुवचनाला धरूनच आहे. मनूनें म्हटलें आहे, "स्त्रीष्वनंतर जातासु द्विजैरुत्पादितानान्सुतान् । सदशानेव तानाहुमीतृदोपविग-हिंतान् ।" (म. स्मृ. १०, ६) म्हणजे, द्विजानें आपल्या अगदीं जवळच्या खालच्या जातीची स्त्री केल्यास होणारी संतित त्याच्याच जातीची होते." या मनुवचनाचा पुढील स्मृतिकारांनीं त्याग

<sup>\*</sup> मॅं।केंक्रडलकृत मेगॅसरथेनिस व अरायनचे लेख (पा. ८६) "भापल्या जाती बाहेर विवाह करणे व धंदा बदलणे या गोष्टीची त्यांच्यांत मनाई आहे. पण बाम्हणांना मात्र त्यांच्या सद्गुणाबह्रल अपवाद समजून या-विषयीं सुभा दिलेली आहे."

केलेला आहे, हें प्रसिद्धच आहे. त्यापुढील स्मृतींमध्यें हल्ली ज्या जातीची संतित पाहणें असेल त्याच जातीची उभय मातापितरें असर्ली पाहिजेत असा नियम झाला आहे. ह्युएन संगानें जो प्रकार पाहिला तो या नवीन स्मृतींना धरून होता. तथापि हें लक्षांत ठेंविलें पाहिजे कीं, ७ व्या शतकांत हषीच्या काळींहि मनुवचना-नुसार होणारे विवाह सर्वथा बंद झाले नव्हते. या काळींहि जाति-बंधनें आज दिसतात त्याहून शिथिल असून उच्च जातीच्या पुरु-षाला लगेच खालच्या जातीच्या स्त्रीशी विवाह करून होणाऱ्या संततीला आपल्याच जातीची मानतां येत होतें. तदाहरणार्थ ह्युएन त्संगानें सांगितलें आहे कीं, हर्षाची कन्या वलभीच्या ध्रुव भटाला दिली असून हर्ष हा वैश्यजातीचा व ध्रुवभट क्षत्रिय जातीचा होता. तसेंच हर्षचिरतांतिह हर्षाची बहीण राज्यश्री कनोजच्या प्रहवर्मा मौखरीला दिली होती असें बाणानें सांगितलें आहे. आतां हर्षाच्या घराण्यांत नांत्रापुढें वर्धन किंवा भूति हा शब्द येत असून त्यावरून तें घराणें वैइय होतें व मौखरीच्या नांवापुढें वर्म शब्दे असल्यामुळें ते क्षत्रिय होते ( याविषयी पुढें विवेचन यावयाचेंच आहे ). या गोष्टीचा विचार करितां हर्षीचा काळ म्हणजे ज्या काळांत जातिनिर्वधाचा सैलपणा जात जात पुढें कांही शतकांनीं त्या अगदीं सर्वथैत परस्पर भिन्न झाल्या व एका जातीचा त्यामुळें दुसऱ्या कोगत्याहि जातीशी शरीरसंबंध होईनासा झाला त्या काळाचा आरंभ होय असें म्हणावयास हरकत नाहीं.

एकंदरींत हर्षकाळीं वर सांगितलेले अनुलोभ विवाह अगदीं बंद झालेले नन्हते. जवळ जवळच्या जातींत तर ते होत असतच, पण ब्राह्मण वैश्य, क्षत्रिय शूद्ध व क्वचित् ब्राह्मण शूद्ध अशाहि प्रकारें हे अनुलोभ विवाह झालेले आढळण्यांत येतात. उदाहरण, बाणानें आपल्या दोन पारशव बंधूचा उल्लेख हर्ष चरितांत केळा

आहे (भातरी पारशवी चन्द्रसेन मातृषेणी। उच्छ्वास १). । पारशव म्हणजे ब्राह्मण पुरुषाठा श्र्इस्त्रीपासून झालेली संतिर वाणानें या बंधूना पारशव म्हटलें असून त्यावरून जरी ते पित्याच्या जातीचे नव्हते असे सुचिवलें आहे तरी त्यांना बेकाय-देशीर म्हटलें नाहीं. पण जेव्हां हे अनुलोम विवाह निकटच्या जातींत होत, तेव्हां त्यांची संतती पित्याच्याच जातींची मानिली जाई; म्हणजे ब्राह्मणाठा क्षत्रिय स्त्रीपासून झालेली संतति ब्राह्मण, क्षत्रियाला वैश्य स्त्रीपासून झालेली संतति ब्राह्मण, क्षत्रियाला वैश्य स्त्रीपासून झालेली संतति क्षत्रिय असेंच समजत असत. कारण हर्पाच्या कन्येच्या पुत्रांना म्हणजे ध्रुवभट या क्षत्रियाच्या पुत्रांना क्षत्रियांहूनिह कमी असें कोणी मानिलें नाहीं. याविषयीं ताम्रपटादिलेखांतून पुष्कळ प्रमाणें मिळण्यासारखीं असून त्यांवरून त्याकाळीं ब्राह्मण खरोखरच क्षत्रियस्त्रोशीं किंबहुना वैश्यस्त्रीशींहि विवाह करीत व त्यायोगें त्यांच्या जातिवर्चस्वालाहि कधीं बाध येत नव्हता असें दिसून यते. +

<sup>\*</sup> ब्राह्मणाद्रैश्यकन्यायांमम्बष्टां नाम जायते । निषादः शूद्रकन्यायां यः पारशव उच्यते ॥ म. स्मृ. १०,८.

<sup>+</sup> मन्दसोर येथील शिलालेबावरून असे दिमतें कीं ( कॉर्थस इन्स्किपन् इंडिकॅरम्. पु. ३ पा. १५२-३-४) रिविकीर्ति नांवाच्या वाह्मणाने भानुगप्ता नेंवाच्या वैदय खीशीं विवाह केला. तिजपासून त्याला जे तीन पुत्र झाले त्यांतिल एक अभयदत्त हा यशोधमीच्या साम्राज्यांत नर्मदा प्रांताचा सुभेदार होता. डॉ. फीट याने याविषयीं आणखी असे लिहिलें आहे कीं विवाह केणितील देवसेन महाराजाचा मंत्री जो हस्तिभोज त्याच्या लाडकची येथील लेणांतील शिला लेखांत असल्या अनुलोभ विवाहाचें उदाहरण सांपडतें. त्यांत म्हटलें भाहे 'सोम नांवाचा बाह्मण हस्तिभोजाचा जन्मास मूळ पुरुष असून त्यानें वेदाज्ञा व रूडि यांना अनुसरून एका क्षािप खीशीं विवाह केला व त्यापासून झालेल्या वंशांत पुढें हस्तिभोज जन्मास आला. ऑलंजिकत सर्व्हें आहा वेसन इंडिया पु. ४. पा. १४०)

येथवर वंशदृष्ट्या जातींचा विचार करून असें दाखिवलें कीं, हर्षाच्या काळीं अनुलोम विवाह जरी होत होते, तरी ऋमशः त्यांचा प्रघात बंद होत होता व जे थोडे विवाह अशा प्रकारें होत ते बहुधा पहिल्या आर्य त्रैवर्णिकांतच होत असल्यामुळें आर्य वंशाची शुद्धि कांहीं एकंदरींत त्यामुळें कमी झाली नाहीं. आतां यापुढें धंदा निमित्त जो जातीजातीत भेद उत्पन्न झाला त्याचा विचार करूं. त्यांत प्रथम हें सांगितलें पाहिजे कीं, त्यावेटींहि ब्राह्मण व क्षत्रिय या दोन वर्णांचे धंदे मनूत्या कालांती उत्यांच्या धंदाप्रमाणेंच असून दैश्यांच्या वृत्तीला मात्र निर्वेत्र पडला होता. खिस्ती शकापूर्वी प्राधान्यें करून वैश्य म्हणजे शेतकरी व व्यापारी होते. पण भातां त्यांचा मुख्य घंदा व्यापार झाला होता. 'कुषिगोरक्ष्य वाणिज्यं वैश्यकर्म स्वभावजम्'। असें जें भगवद्गीतंत हाटलें आहे (१८,७४) त्यांपैकी कृपि हाणजे रोती व गोरक्ष्य हाणजे गवळी पण हे धंदे वैश्यांकडून निघून हर्षकाळी शूदांकडे आले होते. ह्युएनत्संगानें स्पष्टच सांगितलें आहे कीं, ' व्यापार एवढाच घंदा वैश्यांचा असृन शेतकी हा विषय शूदांचा आहे 'याचा परिणाम असा झाला कीं, हिंदुस्थानांतील बऱ्याच शेतकरी वर्गांचा मूळ वर्ण वैश्य असूनिह त्यांची कनिष्ठ जातीच्या शूद्रवर्गांत गणना होऊं **छा**गली. पंजाब व राजपुताना येथील केनिष्ठ जाती देखील साष्ट्रपणें आर्येवंशीय आहेत या गोष्टीवरूनहि असें सिद्ध होतें कीं, हर्षकाळीं किंबहुना आजही ज्या बन्याच लोकांची शूदांत गणना होते ते वास्तविक मूळचं आर्यच होत. धंद्याच्या भेटावरून जातिनामावर असा विशेष अनिष्ट परिणाम झाला असे लोक ह्मटले पाहिजे पंजाब व सिंध येथील जाट लोक होत. त्याच्या खाटोखाल गुर्जर लोकांत्रर देखील असाच परिणाम झाला आहे:

व आपल्या महाराष्ट्रांत तर मराठयांवर तो फार झालेला आहे. यांपैकीं जाट लोक मूळ आर्यवंशीय आहेत हें अगदीं स्पष्ट असून कोणाला तें नाकबूल करतां येण्यासारखें नाहीं. मुजफरनगर गॅझिटीअर मध्यें त्यांच्याविषयीं असें म्हटलें आहे कीं, 'शरीर-रचनेवरून जर कांहीं अनुमान काढतां येणार असेल, तर जाट लोक मूळचे आर्यवंशीयच होत'. त्यांचा वर्ण गौर, शरीराची काठी उंचे आणि मस्तक व नाकहीं लांब असल्यामुळें सर हर्बर्ट रिस्टे यानें १९०१ सालच्या खानेसुमारीच्या इतिवृत्तांत ते आर्य आहेत असें कबूल केलें आहे. हें असें असूनहि इतिहारकार त्यांना सिथिअन वंशांत ढकलतात याचें आश्चर्य वाटतें. गुर्जर लोकांचा वर्ण जरी काळसर अस्ला तरी त्यांच्या शरीररचनेवरून पहातां तेहि जाटांप्रमाणें आर्यच दिसतात. महाराष्ट्रांत थोडें फार दविडवंशमिश्रण झालेलें असल्यामुळें मराठ्यांचीं नाकें जरी इतकी ठळकपणें आर्यनमुन्यांची नाहींत तरी प्रधान्येंकरून त्यांचें स्वरूप आर्यवंशीयच आहे. तथापि हिंदी काय व पाश्चात्य काय दोन्ही प्रकारच्या पंडितांनीं त्यांना दुर्दैवानें त्यांस आर्यंतर म्हणून गणिलें आहे. या लोकांचा घंदा रोती व गोरक्ष्य असून त्यांच्यांत विधवाविवाहाची\* रूढि असल्यामुळें या तिन्ही गोष्टींच्या सर्वथा विरुद्ध प्रह असलेल्या आमच्या शास्त्र्यांनी त्यांना शूद्रवर्गीत ढक-**छलें भाहे.** तसेंच पाश्चात्य पंडितांनीं त्याचें मुळ सिथिअनै वंशाशीं

<sup>\*</sup> हिंदुस्थानांतील स्त्रिया पुनर्विवाह करीत नाहींत असे जें ह्युपनत्संगानें लिहिलें आहे, तें उघडच पहिल्या तीन वर्णीसंबंधानें होय. त्याच्या वेळीं हि श्रद्धांमध्यें स्त्रियांचे पुनःविवाह होत असत यांत शंका नाहीं. जाट, मराठे हत्यादि लोकांमध्यें जो हा प्रधात हलीं दिस्न येतो, तो त्यांना श्र्द्ध हें अभि-थान प्राप्त झाल्यानंतर इतर श्र्द्धांच्या नित्यसंसर्गानें त्यांनीं उचलक्षेला असण्याचाहि संभव आहे.

जोडिलें आहे; कां तर येथील उष्ण हवेंत फार दिवस राहिलेल्या लोकांत जाट,मराठे इत्यादि लोकांनी अर्वाचीन काळीं दाखिवल्या-प्रमाणें खडतर क्षात्रतेज असणें संभवनीय नाहीं, असलें तेज थंड हवेंतून नवीन आलेल्या सिथिअनवंशीय हूणादिलोकांतच असणें शक्य आहे असा त्यांनी आपला एकदांचा प्रह करून घेतला आहे. पण त्यांनी कांहीं महटलें तरी जाट व गुजर अगदीं स्पष्ट-पणें आणि मराठे त्यांहून जरा 'कमी प्रमाणानें आर्यवंशीय आहेत हैं शास्त्रीयरीत्या सिद्ध आहे, म्हणून त्यांना शूद्ध म्हणण्यांत आमच्या शास्त्र्यांची व सिथिअन म्हणण्यांत यूरोपीय पंडितांची इतिहासदृष्ट्या व मनुष्यवंशशास्त्रदृष्ट्या चूक होत आहे.

गुर्जर, मराठे हीं नांवें प्राचीन नसून सिथिअन वगैरे लोकांच्या स्वाऱ्यानंतर अस्तित्वांत आलीं आहेत ही गोष्ट जरी कबूल करणें भाग आहे तथापि तेवढचावरून या जाती हिंदुस्थानांत नवीन भाल्या व त्या आर्यवंशी नन्हत असें अनुमान कार्टणें शक्य नाहीं. नवीन नांवें अनेक कारणांवरून पडत असतात ही गोष्ट अली-कडील इतिहासावरून देखील सिद्ध होण्यासारखी आहे. तेव्हां जाट, गुर्जर, मराठा हीं नांवें सातव्या शतकाच्या सुमारास किंवा त्याहि काळापूर्वी प्रघातांत आली असल्यास आश्चर्य वाटावयास नको. ह्युएनत्सेंगानें जाट हें नांव सांगितलेलें नाहीं; तथापि ' अजयज्जर्टी हूँणान् ' या चंद्रव्याकरणांतील वाक्यांत तें आलें आहे व त्यांत सामान्य भूतकाळाचा उपयोग सांगितला आहे. गुर्जर व महाराष्ट्र हे शब्द राज्यांची नांवें म्हणून ह्युएनत्संगानें सांगितले आहेत. बाणभट्टानेंहि गुर्जर शब्द देशाचें किंवा राजाचें नांव म्हणून 'गुर्जर-प्रजागरः ' या प्रतापवर्धनाच्या विशेषणांत योजिला आहे. पूर्वी एकी ठिकाणी सांगितल्याप्रमाणें ददाच्या दानलेखामध्यें गुर्जर हैं नांव आलेलें आहे. आतां उरलें महाराष्ट्र. हें नांव पूर्वी कोठें आलेलें

भाढळत नाहीं, तथापि इ. सनाच्या पहिल्या शतकांतील प्राकृत भाषेचा वैयाकरण जो वररुचि त्यानें महाराष्ट्राच्या भाषेबद्दछ छिहिलेलें आहे. आजच्या मराठयांच्या प्रान्ताला मात्र महाराष्ट्र हैं नांव ह्युएनत्संगानेंच प्रथम दिलेलें आढळतें;\* त्यापूर्वीच्या मराठ-देशाला मिहिरादि प्रंथकारांनी निराळी नांवें योजिली आहेत. महा-राष्ट्र हा शब्द संस्कृत असून त्यापासून लोक किंवा देश अशा दोघांचाहि बोघ होण्यास हरकत नाहीं. पण जाट किंवा गुजर या शब्दांचा अथवा त्यांची संकृत रूपें जी जर्ट आणि गुर्जर त्यांचा अर्थ काय ? तीं नांवे देशांचीं नसून बहुतकरून लोकांचीच असली पाहिजेत; आणि आमच्या मतें तर **जाट** लोकांत ब्राह्मण खेरीज इतर क्षत्रियादि वर्गहि होते. गुर्जरामध्यें सुद्धां ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य हे सर्व आहेतच आणि तसेच ते इकडे मराठयांताह आहेत. गुर्जर ब्राह्मण, मराठा ब्राह्मण इत्यादि शन्द-प्रयोग या बावतींत साक्ष देत आहेत. हा विषय बराच वादग्रस्त अल्ल्यामुळें येथें तो इतकाच सोडून एका स्वतंत्र टीप्पणीसाठींच तो राखून ठेवणें बरें. तरी पण जातां जातां इतकें सांगणें अवस्य आहे कीं, उज्जनीन्या बाजूला एक ब्राह्मणांची जात असून ती आपणाला गुजरगौड हाणिबते, गुजराथेंतील ब्राह्मणांप्रमाणें गुज-राथी झणवीत नाहीं; तसेंच हर्लीच्या रजपुतांच्या नानाविध पोट जातींपैकी गुजर ही एक पोटजात आहे. तेव्हां गुर्जेर देशांत क्षत्रिय राजा असल्याचें जें ह्युएनत्संगानें लिहिलें आहे, त्याबहरू आश्चर्य वाटावयास नको.

असो. तात्पर्य काय कीं ह्युएनत्संगाचे वेळीं ऋषीचा धंदा वैश्यांच्या सटला जात नसून शूद्रांचा झाला होता; तथापि एवढघा

<sup>#</sup> पुलकेशी राजाचा दानलेखहि पदा.

बरून आजकाल शूद्र म्हटले जाणारे सर्वच लोक वैदिक अर्थाप्रमाणें द्रविडवंशीय अथवा यूरोपीय पंडित ह्मणतात त्याप्रमाणें सिथिअन वंशाचे होते असें मानणें अवस्य होत नाहीं. धंद्यावरून जातीला नांव मिळण्याच्या या प्रकारामुळेंच मनुकाल व हिर्षकाल यांत विशिष्ट भेद **झाले**ला आहे. असल्या प्रकारचा दुसराही महत्वाचा भेद ह्युएन-त्संगाच्या लिहिण्यावरून दिसून येत आहे. तो म्हणतो " राज्या-धिकाराचा उपभोग पिढगानुपिढगा असा क्षत्रियांनींच काय तो घेतला आहे. क्वचित् बंडें व राजांचे खून होऊन मात्र अन्य जांतींनी हा अधिकार बळकाविला आहे "े (वाटर्सकृत ह्यु. त्सं. पु. १ पा. १७०), आतां मनूनें सांगितलेल्या वर्णव्यवस्थेप्रमाणें राज्याचा अधिकार क्षत्रियांना मात्र होता; व परंपरागत कथेवरून पहातां या मर्यादे चें उलंघन प्रथमतः चाणक्याच्या साहाय्याने चंद्रगुप्तानें करून शेवटचे खरे क्षत्रिय राजे जे नंद त्यांच्या **घरा**ण्याचा उच्छेद केला. तेन्हांपासून मात्र ब्राह्मण, वैश्य अथवा शूद्र यांना अनेकवार राज्याधिकार प्राप्त झालेला हिंदुस्थानच्या इतिहासांत आढळून येतो. पण राज्यपद मिळालें तरी त्यांचा जातिदृष्ट्या समाजातील दर्जा मात्र कमी अधिक झाला नाहीं. जातिदृष्ट्या ते होते तसेच राहिले व त्यांची जात बिघडली असें त्यांना स्वतःछा किंवा छोकांनांहि वाटलें नाहीं. ह्मणूनच ह्युएन-त्संगालाहि राजांचें वर्णन करितांना त्यांच्या जातीहि सांगाव्या **ठा**गल्या. याकरितां त्यानें राजांचा जातिनिर्देश ज्या ठिकाणीं कोला आहे, तेथें तो मुदाम केलेला असून चुकून झालेला नव्हे हैं लक्षांत ठेविलें पाहिजे. तो जेव्हां असे हाणतो कीं, अमुक राजा क्षत्रिय आहे ृकिंवा अमुक वैश्य आहे, तेव्हां त्याच्या म्हणण्याचा अर्थ खरा काय हें आता रुक्षांत येई रु.

उदाहरणार्थ, त्यानें आपठा स्वतःचा हितकर्ता व आश्रयदाता जो सार्वभौम हर्षराजा त्यालाहि क्षत्रिय न ह्मणतां वैश्य असें स्पष्ट ह्मटलें आहे, व ही गोष्ट त्याच्या वंशांतील राजांच्या नांवांपुढें जें वर्धन किंवा भूति हें उपपद येतें त्यावरून खरी असावी असें रुरतें. निरिनराळ्या जातींतील नांवापुढें जोडावयाच्या उपपदांची यादी आह्मी पुढें देणारच आहों. पण येथें दिलेल्या प्रत्यक्ष हर्षाच्या उदाहरणावरून ह्युएनत्संगाच्या लिहिण्याचें औचित्य लक्षांत येईल. तसेंच राज्यप्राप्ति झाली तरी जातिदृष्ट्या मनुष्याची योग्यता कमी अधिक होत नसे हेंही सिद्ध करण्यास एवढें उदाहरण सध्यां पुरे आहे. आतां प्रत्येक जातीचा आपण पृथक् विचार करूं व उपलब्ध असलेल्या सर्व प्रमाणावरून त्यांच्या विशिष्ट लक्षणां- विषयीं वगैरे जी माहिती मिळते ती सविस्तर देण्याचा प्रयत्न करूं.

प्रथम फार प्राचीन काळापासून सर्व वर्णांत मुख्य ह्मटले जाणारे जे ब्राह्मण त्यांचें वर्णन करूं. त्या काळाच्या ब्राह्मणांनीं आपला अनादि असा सर्ववर्णाधिक श्रेष्ठपणा आपल्या बुद्धिम-तेच्या व नीनिमत्तेच्या जोरावर कायम ठेविलेला होता. ते सर्व समाजाचे ह्मणजे प्राचीन वैदिकधर्माभिमान्यांचे त्याचप्रमाणें नवीन बौद्ध जैनादि अवैदिक धर्माभिमान्यांचेहि नेते व त्यांच्या विचाराला वळण लावणारे होते. बौद्धजैनादि अवैदिक नूतन धर्मांनीं जरी जाति-बंधनांचा तत्वतः त्याग केलेला होता, तरी व्यवहारांत त्यांच्यावर या पूर्वापार बंधनांचा एवटा दाव असे कीं, बुद्धिमान् ब्राह्मण किंबहुना क्षत्रिय सुद्धां आपली जात न गमावतां उपदेशक भिक्षु किंवा गुरु होत;

<sup>\*</sup> हर्षाच्या घराण्याचा मूळपुरुष पुष्यभूति झणूग होता. ह. च. उच्छास ३ निरानिराळया वर्णांच्या व्यक्तींच्या नांवापुढें लावावयाची उपपरें पुढील श्लोकांत दिलीं आहेत. ' शर्मादेवश्च विप्रस्य वर्मा त्राताच भूमुजः भूति देत्तश्च वैश्यस्य शासःश्रद्भय कारयेत्; ॥मनुस्मृती वरील कुछक भद्दाची टीका अ. २, श्लो. ३.

कारण असें केल्यानें मठाचें किंवा संघाचें आधिपत्य मिळाल्या-मुळें त्यांचा दर्जा फार वाढत असे. \* तरी पुढें जें विवेचन केलें आहे, तें अशा ब्राह्मणांविषयीं नसून पुराणमताभिमानी वैदिक-धर्मानुयायी ब्राह्मणाविषयींच तें मुख्यतः आहे असें समजावें

या ब्राह्मणवर्गाविषयीं पहिली सांगण्यासारखी गोष्ट ह्मणजे हा वर्ग अद्यापि एकच असून त्याचे हर्लीच्यासारखे पोटभेद **झा**लेले नन्हते. हर्ली ज्याप्रमाणें गुर्जर ब्राह्मण, महाराष्ट्र ब्राह्मण. काश्मिरी ब्राह्मण इत्यादि प्रांतिक भेद आहेत तसेहि त्यावेळीं नव्हते. पंच द्राविड आणि पंच गौड असे ज पोटविभाग आज भाढळत आहेत, त्यांचा त्याकाळी मागमूस दिसत नव्हता. मग देशस्थ, कऱ्हाडे, कोंकणस्थ, नागर, औदीच्य इत्यादि बारीक-सारीक भेद नव्हते, हें सांगावयास नकोच; त्यावेळीं ब्राह्मणांमध्यें जो भेद होता तो केवळ वेद शाखा किंवा चरण यापुरताच होता. तसेंच ब्राह्मणाचें वर्णन करतांना तो अमुक गोत्राचा व अमुक प्रवराचा असें सांगण्याचा प्रघात असे. या बाबतींत तत्का-लीन ब्राह्मण आणि आजचे ब्राह्मण यांत चांगलाच भेद आहे. अलीकडील ब्राह्मण जातीपैकीं पुष्कळांना आपले गोत्र कोणतें व कोणत्या वेदशाखेचे आपण अधिकारी आहों, त्याचा पत्ताहि नसतो. पण ऱ्यांना तुम्हीं कोण ब्राह्मण ह्मणून विचारल्यास पटकन ते कनोजी, सनाढ्य, मराठे, मद्रासी द्राविड इत्यादि कांहीं प्रांतिक नांवें भात्र सांगून देतील. पण हर्षकालीन सातव्या शत-कांतील ब्राह्मण आपण कोण हें सांगतांना गोत्र व शाखा यांचीच

<sup>\*</sup> याचें उदाहरण पाहिजे असल्यास समतटच्या ब्राह्मणराजाच्या भावाचें आहे. हा भाऊ ब्राह्मण असून नालंदा येथील बौद्ध मठाचा अधिपृति व तेथील पाठशाळेचा गुरु होता असे धुएनत्संगागें लिहिलें आहे.

नांवें सांगत असे. हर्षचरित्रांत बाणभद्दानें आपण कनोजी ब्राह्मण किंवा मागधी ब्राह्मण असें न सांगतां वास्यायन गोत्राचा मात्र उल्लेख केला आहे. तत्कालीन शिलालेख व ताम्रपट यांमध्येंहि ब्राह्मणांसंबंधानें लिहितांना गौड किंवा द्राविड या विशेषणाचा उपयोग न करितां त्यांच्या गोत्राचा व शाखेचा निर्देश केलेला असतो. ही गोष्ट इतकी स्पष्ट आहे कीं , तिची येथें उदाहरणेंहि देण्याचे कारण नाही. कोणताहि एखादा शिलालेख किंवा ताम्रपट पाहिल्यास त्यांत ही गोष्ट दिसून येईल. तथापि ज्या एका दान-पत्रांतील शब्दांसंबंधानें ऐतिहासिकांमध्यें गैर समज झालेला भाहेसा वाटतो त्याचा थोडा विचार करणें आवश्यक आहे. बुलंद शहर गॅझिटियरमध्य अनुप शहरजवळील इंदूर गांवीं सांपडलेल्या ताम्रपटाचा उल्लेख आला आहे व त्यांत गौड या ब्राह्मण जातीचा उल्लेख केलेला आहे असें ह्मणून गॅझेटीयरकारानें विशेष महत्विह दिलें आहे. आतां हा ताम्रपट गुप्तशक १६४ ह्मणजे खिस्तीसन ४६५ तील असल्यामुळें साहजिकच गौड शब्दानें निर्दिष्ट होणारा ब्राह्मणांचा पोटभेद इ. स. च्या ५ व्या शतकाइतका ह्मणजे बाणाच्या पूर्वी १५० वर्षे इतका जुना असला पाहिजे असें उघड होतें. परंतु सदर गॅझिटियरलेखकाला 'गोरान्त्रयसंभूत 'या त्या शब्दाचा नीट अर्थ कळला नाहीं असे हाणावें लागतें. याचें कारण असें कीं गौड द्राविड इत्यादि भेद कुला-वरून झालेले नसून देशावरून झालेले आहेत, व यासाठी 'गौरान्वय संभूत' या शब्दाचा संबंध गौड या पोटभेदाशीं लावणें शक्य नाहीं. शिवाय या समासांतील पद 'गोर ' असे असून गौड असें नाहीं. पूर्वीच्या लेखांत कुलाचें नांव ह्मणजे ज्याला आज भापण आडनांव ह्मणतों तें सांगुन ब्राह्मणांचा निर्देश कलेला

फारसा कोठें आढळत नाहीं व त्यामुळें 'गोर' हें कुलवाचक नांव सदरील दानपत्रांत सांगितलें आहे ही गोष्ट देखील चमत्कारिक दिसते खरी. पण गोर हें नांव प्रांतिक असणें शक्य नसल्यामुळें प्रांतिक भेंदांनीं ब्राह्मणांचा निर्देश करण्याची तव्हा सातव्या शतका-पर्यंत सुरू झाली नव्हती असेंच मानणें अवश्य आहे. त्या वेळीं भरतखंडांतील सर्व ब्राह्मणांची मिळू<mark>न एकच एक</mark> जातं असून गोत्रभेद, चरणभेद, किंवा शाखाभेद यांशिवाय इतर कोणतेच भेद त्यांस माहीत नव्हते. त्यावेळी भिन्नप्रान्तीय . ब्राह्मणांमध्यें विवाहसंबंघ होत असत कीं नाहीं हें समज**ों** कठीण आहे. तथापि तसे होत नसत असेंहि म्हणावयास कांहीं आधार नाहीं. अशा विवाहांना स्मृतिग्रंथांची आडकाठी मुळींच नाही. सांप्रतकाळीं सुद्धां एकशाखियांतच शरीरसंबंध व्हावा असें वाटण्याची प्रवृत्ति केवळ रूढीला अनुसरून झालेली असून तिल। शास्त्राचा काँहीं आधार नाहीं. अजूनहि ऋग्वेदी व यजुर्वेदी ब्राह्मणांत, महाराष्ट्र, मध्य किंवा संयुक्त प्रान्त, इत्यादि ठिकाणीं शरीरसंबंध होऊं शकतो. म्हणून प्राचीन लेखांत आढ-ळून येणाऱ्या शाखा-निर्देशावरून भिन्नशाखीय ब्राह्मणांत स्या-वेळीं विवाह होत नव्हते असें अनुमान निघत नाहीं, वेद व त्याची शाखा यांच्या निर्देशामुळें ब्राह्मणांची दानपात्रता, किंवा कांहीं धर्मविधि, अथवा यज्ञकर्म वगैरे करण्याची योग्यता केवळ ध्वनित होत असावी. उदाहरण, अथर्ववेदी ब्राह्मण सूर्यपूजनाला योग्य होय असे त्यावेळीं मानीत असत. जातां जातां हेंहि सांगितछें पाहिजे कीं, वेद व त्याची शाखा सांगण्याची तेव्हांची रीत आज-च्याहून थोडी भिन्न होती. उदाहरणार्थ, आज ज्यांना आपण ऋग्वेदी किंवा सामवेदी म्हणतों त्यांना त्यावेळीं बहूवृच किंवा छंदोग असे अनुक्रमें म्हणत असत; तसेंच गोत्र निर्देश करतांना

आपण आज जें काश्यप—गोत्र असें सामासिक पद घाछतों, त्या ऐवजीं तेव्हां नुसतें काश्यप असेंच म्हणत, किंवा काश्यप-सगोत्र असें म्हणत. तसेंच शाखा सांगताना वाजसनेयिसब्रह्मचारि असें म्हणत.

त्तकालीन ब्राह्मणांसंबंधानें सांगावयाची दुसरी गोष्ट म्हणजे त्यांच्यानांवापुढें कांहीं उपपदें नित्य येत असत. एकंदरींत असें दिसतें कीं, त्याकाळीं सगळ्याच लोकांच्या नांवापुढें जातिविशिष्ट कांहीं तरी उपपद घालण्याची रीत होती. या उपपदांची यादी स्मृतिग्रंथातूनिह दिलेली आहे. ब्राह्मणांच्या नांवापुढें जोडावयाच्या या उपपदांत शर्मन् (शर्मा) हें मुख्य असून भद्द, देव आणि स्वामी हींहि कधा कधीं जोडीत असत. क्रम्मक येथील ताम्रपटांत जो वन्हाडांतील (प्राचीन विदर्भ) वाकाटकांच्या दुसन्या प्रवर्मेनराजाचा दानलेख आहे (कॉर्पस इन्स्क्रिपशनन् पु. ३ ले ५५ पा. २३५) प्रतिग्रह घेणान्या अनेक ब्राह्मणांचीं नांवें आलेली असून त्यांतील काहीं सांख्यायन गणार्य, वास्य देवार्य, भारद्वाज कुमारशर्मार्थ, पाराशर्य गूहशर्मा, काश्यप देवार्य, माहेश्व-रार्य, भारद्वाजवपार्य, गौतमसगोत्र मातृशर्मार्य इत्यादि आहेत.

<sup>\*</sup> वहारी किंवा बंगाली ब्राह्मणांच्या नांवापूढें मिश्र हें पद जोडतात. पण ७ व्या शतकांत या उपपदांवरून प्रान्तांचा बोध होत होता असें दिसत नाहीं. संयुक्तप्रान्तातींल पुंजबंदच्या दानलेखांवरून असे दिसतें कीं, भर्ट हें उपपद त्यावेळीं गुजराथी किंवा दक्षिणी ब्राह्मणांना जितकें प्रिय होतें तितकेंच तें कनोजी ब्राह्मणांनाहि होतें.बाण हा मगधांतील (बहारांतील) असूनहि त्याच्या नांवापुढें भट्ट हेंच पद लाविलें आहे. परंतु सांप्रतमात्र त्याचा अधिकार महराष्ट्री ब्राह्मणांकडेच राहिला असून आर्य किंवा अयया हैं तेलगू ब्राह्मणांकडे, आचार्य कर्नाटकी ब्राह्मणांकडे, पंडित काश्मीरी ब्राह्मणांकडे व मिश्र है बहारी महणजे मागधी ब्राह्मणांकडे सोपविलें आहे.

यांत भार्य हें दुहेरी बहुमानास्पद उपपद जोडलेलें आहे. आर्य हें उपपद (हर्लीचें अय्या ) दिदणेंतील द्राविड ब्राह्मणांच्या नांवा-पुढें येत असल्यामुळें ही ब्राह्मण मंडळी दक्षिणेंतून गेलेली असावी असेंहि म्हणतां येईल.

पूर्वी एके ठिकाणी सांगितल्याप्रमाणें ब्राह्मण कधीं कधीं वर्मा व गुप्त ही उपपदें आपल्या ्नांवांपुढें जोडून आपण क्षत्रियाचा किंवा वैश्याचा धंदा करीत आहों, असें सुचवीत असत. आजच्या प्रमाणेंच त्यावेळींहि स्मृत्युक्त धंद्यांशिवाय ह्मणजे यजन, याजन आणि अध्ययन, अध्यापन यांशिवाय दुसरेहि नाना प्रकारचे धंदे ब्राह्मण करीत असत. बाणानें आपल्या चुल्रत्यांचें वर्णन करतांना ते विद्वान् असून स्वतः अध्ययन करीत व<sup>ँ</sup> इतरांकडून करवीत, यज्ञयाग करीत, अग्निहोत्र बाळगीत व गृहस्थाश्रमी ब्राह्मणांनां उचित अशा धार्मिक रीतीनें कालक्रमणा करीत असें सांगि-तलें आहे. पण स्वतःची हकीगत देतांना आपल्या बाल-संवगडयांची जी यादी त्यानें दिली आहे तींत नृत्यगीत-शिक्षक, नाटकी, जांगलिक ( विषवैद्य ), जादूगार, कवि, लेखक, चित्रकार, किमयागार, सोनार, संवाहिका ( मोलकरणी ) तसेच हिंदु सन्यासी व बौद्ध भिक्षु इत्यादि प्रकारचीं दुसरीहि कित्येक विलक्षण नांवें आहेत. मृच्छकटिक नाटकांतिह शर्विलक नांवाचें ब्राह्मणजातीचें चोर पात्र आलेलें आहे. या गोष्टीचा विचार करतां त्याकाळींहि आतांच्याप्रमाणेंच चांगलें वाईट असे सर्व तन्हेचें बाह्मण असून बरेवाईट धंदेहि आतांप्रमाणेंच तेव्हांहि ते करीत असत असे समजल्यास तें कांहीं वावगें होणार नाहीं. तथापि भातांच्याप्रमाणेंच तेव्हांहि ब्राह्मणांचे सामान्यपणें शिष्ट धंदे ह्मणजे भर्मविधि करणें व करविणें किंवा वरिष्ट प्रकारची सरकारी नोकरी करणें हेंच होते. या दुस-या धंद्यामध्यें ते केव्हां केव्हां चढत चढत प्रांताचे सुभेदारिह होत. मन्दसोरच्या शिलालेखांत (कॅार्पस इन्स्ति० पु. २ लेख २५) अशा प्रकारचें एक उदाहरण आलें असून, रिवकीर्तीचा पुत्र अभयदत्त हा राजस्थानीय (राजप्रितिनिधि-हर्लीचा व्हाइसराय) असून तो पुष्कळ प्रांत मिळून झालेल्या देशावर रक्षणार्थ नेमलेला होता. यांपैकी लहान प्रांतांवर त्याचे विश्वासू मंत्री नेमले असून हा सर्व देश रेवानदीचे उगमस्थान जो विन्ध्यपर्वत तो व समुद्राजवळच्या पारियात्रपर्वत यांच्यामध्यें होता, 'अशा अर्थाचा मजकूर त्यांत आहे. इतरिह लेखांतील अशी दुसरी उदाहरणें देऊन ही गोष्ट सिद्ध करतां येईल. हे ब्राह्मण सुभेदार किंवा राजप्रतिनिधि पुटें स्वतःच राजे बनत.

आतां क्षत्रियांविषयीं विचार करूं. पहिली गोष्ट अशी कीं त्यांचीहि सर्व भरतखंड मिळून एकच जात होती. जसे ब्राह्मणांचे पंच द्राविड आणि पंच गौड असे भेद झाले नव्हते त्याप्रमाणें क्षत्रियांचेहि रजपूत आणि खत्री हे भेद अद्यापि झालेले नव्हते. आज पहावें तर खित्र हें नांव रजपूतांपेक्षां कभी दर्जाचें लेखितात. असो. आज क्षत्रियांमध्येंहि शुद्ध मानलेलीं ३६ कुळेंच असून विवाहसंबंध फक्त एवढ्यांतच होऊं शकतो; ही स्थितिहि त्या वेळीं नव्हती. या ३६ कुळांचीं नांवेंहि त्या वेळीं अस्तित्वांत नव्हती. चव्हाण, सोळांके, शिसादे, राठोड इत्यादि कुळें अजून पुढेंच व्हावयाची होतीं. तात्पर्य, तत्कालीन सर्व हिंदुस्थानांतील क्षत्रियांची मिळून एकच जात मानीत असून कोणत्याहि एका क्षत्रियक्रळाचा दुसऱ्या कोणत्याहि कुळाशीं शरीरसंबंध होण्यास बहुधा प्रत्यवाय नसे. किंबहुना एकंदर जातिबंधनेंच त्यावेळीं आजच्या-हून शिथिल असून क्षत्रियघराण्यांचा, नांवारूपास येऊन राजपद

पावलेल्यावैश्यांशींहि विवाहसंबंध घडत असे. याची उदाहरणें पूर्वी सांगितस्याप्रमाणें हर्षाच्याच घराण्यांत आहेत. तो स्वतः वैश्यकुळांतील असून त्याची बहीण राज्यश्री <mark>कनो</mark>जच्या क्षत्रिय ग्रहवर्म्याला दिली होती;व कन्या वल्लभीच्या ध्रुवभटाला दिली होती असे अनुत्रमें बाण व ह्युएनत्संग यांच्या ठेखांवरून दिसून आलेंच आहे. तथापि असले विवाह सरसकट नियम म्हणून होत नसून वर्णसंकर व जातिसंकर होऊं नये अशीच प्रवृत्ति त्या-वेळींही पूर्वींप्रमाणें रूढ होती. ताम्रलेखांतून 'वर्णाश्रमव्यवस्था-पन-प्रवृत्तचेक ' ( मधुवन ताम्रपट ) ' वर्णीश्रमब्यवस्थपनप्रवृत्तः (सोनपत ताम्रलेख,) इत्यादि राजांना दिलेल्या विशेषणांवरून वर्णसंकर व जातिसंकर न होऊं देण्याविषयींची लोकांची कळ-कळ व उत्कंठा दिसून येते.वरच्या वर्णानें खालच्या वर्णाची मुलगी करणें याविरुद्ध प्रवृत्ति याप्रमाणें दिसून येत असल्यामुळें विलोम म्हणजे त्याच्या उलॅट विवाहांची पद्भतत्या काळीं नव्हतीच हें उघड झालें; म्हणजे विलोम विवाहाविषयीं मनूचा \* नियम यावेळी चांगला अमलांत होता असें होतें. यावरून जेथें जेथें म्हणून ह्युएनःसंगानें राजांच्या जातीचा निर्देश करून क्षत्रिय, वैश्य किंवा शूद्र असें त्यांना म्हटलें असेल तेथें तेथें त्यानें वास्तविक प्रकारच वर्णन केलेला आहे, व बौद्धधर्माचा जातिबंधनाविरुद्ध कटाक्ष असतांहि न्या वेळीं ती बंधनें चांगलींच पाळलीं जात होतीं हें भगदीं उघड होतें.

दुसरी क्षत्रियविषयक बाब अशी आहे कीं, आजच्या क्षत्रियांत जसी आपळी पूर्वेपीठिका सूर्य, चंद्र व अग्नि याशीं नेऊन भिड-विण्याचा प्रघात आहे व त्या मानानें आपल्याळा ते सूर्यवंशी,सोमवंशी

<sup>\*</sup> ननुस्मृति १०, ११.

किंवा अग्निवंशी म्हणवितात तसाहि प्रकार हर्षकाळी फार प्रचलित नन्हता. त्या काळच्या कोणत्याच लेखांत कोणत्याच राजाचा वंश सांगितलेला नाहीं. अर्थात तेव्हां सूर्यवंश,सोमवंश, अग्निवंश हे मह-त्वाचे नव्हते हें सांगावयास नकोच. वलभीराजांच्या दानलेखांतहि सेनापति घराणें, म्हणजे ज्याशीं हल्हींचें मुख्य सूर्यवंशी शिसो-द्यांचें रजपूत घराणें आपठा मूळसंबंध जोडतें तें, सूर्यवंशी होतें असे सांगितलेल नाही. सूर्यवंश आणि सोमवंश उर्फ ऐक्ष्याक आणि ऐल वंशांचा महाभारताच्या सभापर्यात निर्देश केलेला आहे. त्या ठिकाणीं कृष्ण म्हणतो 'सांप्रत भरतखंडांत ऐल व ऐक्वाक या वंशातील १०१ कुळें आहेत ' यावरून सूर्य्वंश आणि सोमवंशाच्या कल्पना निदान इ. स. पूर्वी ३०० वर्षीच्या इतक्या तरी प्राचीन आहेत; कारण महाभारताची सौतिकृत वाढ-विलेली शेवटची आवृत्ति त्या सुमारास रचिली गेली हें आतां निश्चित ठरलें आहे. तथापि इ. स. पूर्वी २०० पासून इ. स. ६०० पर्यंत येथील राजपदावर बरींच वैश्य व शूद्र घराणीं तशींच कांहीं परदेशीय धराणींहि आल्यामुळें सूर्य व चंद्र वंशांची मात-ब्बरी नाहींशी होऊन ताम्रलेखांत वगैरे राजांच्या वंशाचा निर्देश करण्याची आवश्यकता राहिली नसावी असें असण्याचा संभव **था**हे. वलभीचे राजे खरे क्षत्रिय असूनहि त्यांच्या तामलेखांत्न वंशनिर्देश केळेळा नाहीं. \* पण असे असळें म्हणून सूर्यवंदवंशांचीं नांवें सुद्धां त्यावेळीं स्मृतिपंथातून गेळीं होतीं असे मात्र नाहीं.

<sup>\*</sup> भडोच येथील गुर्जरराजाच्या एका लेखांत वंश सांगताना महाराज-कर्णाच्या वंशाचा उछेख केला असन, प्राचीन इतिहासज्ञांनी त्याला भारतां. तील कर्णाचा वंशच ठरविलें आहे. परंतु त्याच्या समकालीन किंवा पूर्वीच्या कोणत्याच लेखांत वंशनिदेंश नसल्यामुळें कर्ण हा गुर्जरराजांपैकिंच चूर्वीचा सक राजा असावा असें आम्हांला वाटतें.

कांहीं क्षत्रिय घराण्यांत तीं जागृत असून त्याबद्द त्यांना अभि-मानिह वाटत असावा, असे हर्षचरितातील निर्देशावरून दिसतें. ( कथयतं यदि सोमवंशरांमवो सूर्यवंशतंभवो वा युवां भूपति रभूदेवंविधः उछ्वास २ रा )\* ठाणेश्वरच्या पुष्यभूतीचे घराणें चंद्रवंश किंवा सूर्यवंश या पैकीं कोणत्याच वंशाचें नव्हतें. अर्थात अशा वैश्य राजांना पुराणांतील कोणत्या वंशांचे आपण आहों याचा पत्ता न लागल्यामुळें आपला वंशनिर्देश करण्याची गरजंच लागली नाहीं. बदामीच्या चालुक्य राजांच्या लेखांत त्या कुलाचें गोत्र मानव्य असें सांगून शिवाय त्या राजांना हारीतीपुत्र असेंहि नांव दिलें आहे. या मानव्य गोत्राचा संबंध काहीं दानलेखांत स्वायंभुव मन्की जोडलेला अस-स्यामुळें हा वंश सूर्यवंश नव्हें हें उघड होतें (सूर्यवंशांतील मनु वैवश्रत होय). ब्राह्मण राजाच्या दानपत्रांशिवाय इतर छेखांतून वरील अपवाद वगळतां गोत्र-निर्देश कोठेंहि केलेला आढळत नाहीं. हर्लीच्या प्रमुख रजपूत घराण्यापैकीं कांहींची विशिष्ट गोत्रें असून बाकीचीं घराणीं आपल्याला उपाध्यायांचींच गोत्रें घेत असतात. हर्षकाळी ब्राह्मणांशिवाय गोत्रपरंपरा दुसऱ्या कोणत्या जातींत पूर्णपर्णे राहिली असेलसें दिसत नाहीं; तथापि रजपूत घराण्यांची हीं आजचीं गोत्रें कितपत विश्वसनीय मानावी याबद्दळ पुढें चर्चा करण्यांत येईल. सूर्यवंश व चंद्रवंश या परंपरा पुढें कशा महत्वास पोंचल्या व त्यांत तिसऱ्या अग्निवंशाची भर पडून त्यालाहि पुढें कसें महत्व आलें याचा पुढें विचार करणें अवश्य होणार आहे, येथें नाहीं.

<sup>\*</sup> तिस-या उच्छ्वासांत लक्ष्मीनं पुष्पभूतीला दिलेल्या आशीर्वादांत महटलें आहे 'भवान्भुवि स्थेचंद्रमसे।स्तृतीय इव....महतो राजवंशस्य कर्ता भविष्यति'।तं स्थे चंद्राप्रमाणें मोठ्या एका राजवंशाचा तिसरा स्थापक होशाक.

क्षत्रियांविषयींची शेवटची गोष्ट म्हणजे त्यांच्या नांवापुढें जोडावयाची उपपदें. स्मृतिग्रंथांत सांगितलेली क्षत्रियांची मुख्य उपपदें वर्मन् व त्रातृ (वर्मा व त्राता) हीं होत. प्राचीन लेखांवरून सेन, भट इत्यादि दुसरीहि उपपदें असल्याचें दिसतें. वलभीचे राजे सेन व भट उपपदेंच लावीत होते असें त्यांच्या लेखांवरून आढळून येतें. अलीकडे मुसलमानी अमदानीनंतर विशेष प्रचारांत आलेलें सिंह उपपद सातव्या शतकांतील लेखांत फारसें आढळत नाहीं; तरी वलभी राजांच्या वंशावळींत दोण सिंह असें नांव आलेलें आहे.

भातां त्रैवर्णिकांती ह तिसरा वर्ण जो वैश्य त्याकडे वळूं. हर्ष-काळीं सुद्धां वैश्य वर्णाचा ऋम क्षत्रियांच्या खालचा म्हणजे तिस-राच होता. वैश्य हे आर्यवंशीय होत असे प्राचीन काळापासून सर्व मानीत आलेले आहेत. कारण आर्य शब्दाचा वेदभाष्यकार सायणाचार्य यांनें ' बाह्मण, क्षत्रिय, व वैश्य ' असाच नित्य अर्थ केलेला आहे. तथापि पहिल्या दोन उच्च वर्णांप्रमाणें वैश्यांनी आपली वर्णशुद्धि सामान्यतः काळजीपूर्वक जतन केलेली नव्हती; व या कारणास्तव त्यांचें शूद्रजातींत पतन झालें. तथापि ह्युएन-संगानं वर्णिलेले हर्षकालीन वैश्य न्यापारी, उदमी, पेढीवाले, सावकार असेच होते व यावरून त्यांचाहि नियमित जातिसंघ असला पाहिजे असें वाटतें. हलींच्यासारखीं वैश्यांच्या पौटजातीचीं नांवें ही तेव्हां उत्पन्न झाठीं नसून महेस्री वैश्य, अगरवाळ वैश्य हे शब्द तेव्हां माहीत नव्हते. सांप्रत उत्तर हिंदुस्थानांतील वैश्याच्या साडेबारा जाति असून दक्षिणी वैश्यांचा व त्यांचा अर्थाअर्थी कांहींच संबंध राहिछेछा नाहीं. पण सातन्या शतकांत ब्राह्मण व क्षत्रियां-प्रमाणें वैश्यांचीहि सर्व हिंदुस्थानामिळून एकच जात होती. त्यांचीं

विशिष्ट उपपदें स्मृतिग्रंथांत आढळणारीं भूति व गुप्त हीं असून इतर लेखांतून आढळणारीं वर्धन वगैर होत. यांपैकीं कांहीं वैश्यांनीं व्यापार उदीम सोडून देऊन क्षत्रियांचा पेशा स्वीकारला व त्यामुळें त्यांना उच्च दर्जो प्राप्त होऊन कांहींतर राजेहि झाले. असल्या वैश्यापैकी मगधांतील गुप्त घराणें प्रमुख होय. बुद्धोत्तर-कालीन इतिहासांतील अशोकाच्या (हा शूद्र होता) खालोखाल सुप्रसिद्ध असा हिंदुस्थानांतील राजा म्हणजे समुद्रगृप्त हा होता; व तो वैश्य होता असें म्हणावें लागतें. तसेंच त्याच्या मागूनचा प्रसिद्ध चत्रवर्ती हर्ष हाहि वैश्यच होता. त्याच्या कुलानें घारण केलेलें वर्धन हें उपपद त्याचें वैश्यत्वच दर्शवीत असून ह्युएनत्सं-गाच्या स्पष्ट सांगण्यावरून तर ती गोष्ट निश्चितच होते. तत्कालीन वैश्य घराण्यांत एकंदरींत शिपाई व मुल्सदी निर्माण होत असून त्यांतील कांहीं विद्येनेंहि ख्यातीस येत असत. समुद्रगुप्त व हर्ष हे दोघेहि विद्वान व लेखक होते हें सुप्रसिद्धच आहे. मध्ययुगीन व अर्वाचीन इतिहासांतदेखील पुष्कळ वैश्य घराणी तरवार गाजवून प्रसिद्धीला आलेली आहेत व अयोध्या प्रांतांतील हलींचे बैस रजपूत जरी आपल्याला दक्षिणेंतील पैठणच्या काल्पनिक शालि-बाहनाचे वंशज म्हणवितात तरी वस्तुतः ते वर सांगितलेल्या मध्ययुगीन तरवारबहादर वैश्यांचेच वंशज असले पाहिजेत. गुप्त घराण्यांतील, लोक उत्तर हिंदुस्थानांत सर्वत्र पसरलेले होते; आणि तत्कालीन सरदार व मुःसद्दी यांच्या नांवापुढें सामान्यतः ग्रंत उप-पद येत असून त्यावरून त्यांचा लष्करांतील मोठमोठीं कामें कर-ण्याचा अधिकार दिसून येतो.\*

<sup>\*</sup> हे लोक खरोखरी क्षत्रिय अस्न त्यांनी वैद्यांची उपपदें मात्र स्वीकारिली असें म्हणणें योग्य नाहीं. कारण खालच्या वर्णाच्या उपपदांची आवड कोणाला उस्पन्न होणें श्रुवय दिसत नाहीं. व तसें असतें तर सुपनत्संग हृषीसंबंधे तसें स्पष्ट सागता.

आतां राहिलेल्या शूद्रांचा विचार करावयाचा. यांचा धंदा ह्युएनत्संगानें सांगितल्याप्रमाण शेतकी हा होता. ख्रिस्ती सना-पूर्वीच्या काळी शेतकीचा घंदा खरें म्हटल्यास वैश्यांचा असून हलक्या दर्जाची नोकरी करणें हाच घंदा शूद्र जातीकडे राहिलेला होता. पण बौद्धधर्माच्या प्रसारामुळें अहिंसेच्या तत्वाचा बडेजाव होऊन शेतकी करतांना सहजच होणारी जीवजंतूंची हत्या वैश्य लोकांना निन्य वाटूं लागली; आणि म्हणून त्यांनी तें काम सोडून शूदांकडे दिलें. कृषिकर्मांत हिंसा होत असल्यामुळें वैश्यवृत्तीचा प्रसंग आला तरी तेवढें वगळून इतर वैश्यकर्म द्विजांनीं करावें असें मनूनेंहि सांगितलें आहे.\* याप्रमाणें बौद्धधर्माच्या छायेंत शेतकीचें काम वैश्यांकडून शूदांकडे आलें. तथापि पंजाब व दुसरे कांहीं प्रदेश यांत कांहीं वैश्य जातीनीं हा निषेध मान्य केला नाहीं व त्यामुळें कालान्तरानें त्यांच्या जातीचा दर्जा कमी ठरून त्या शूद्रांत समाविष्ट होऊं लाग्ल्या. याच कारणास्तव वस्तुतः आर्थ-वंशीय असूनिह कृषिकर्मांत पडल्यामुळें जाट, गुजर व मराठे या जातींना शूद्रवर्गांत जाण्याची पाळी भाली. असो, वैश्यांकडून क्रिविकर्म गेल्यावर येथील मूळच्या द्राविड जातींकडे तें मुख्यतेः आल्यामुळें त्यांचा वर्ग म्हणजेच शूद्र वर्ग झाला. सामान्यतः सांगावयाचे तर उत्तर हिंदुस्थान व पश्चिमहिंदुस्थान यांतील किन वर्गातील लोक विशेषेकरून आर्यांचे बरेंच मिश्रण झालेले द्राविड होत, व दक्षिण हिंदुस्थानांत व विशेषेंकरून मदासकडील भागांत आर्योंची प्रगति प्राचीनकाळीं फारशी न झाल्यामुळें तेथील शेतकरी लोक मात्र सर्वस्वी द्राविडच राहिले आहेत.

<sup>\*</sup> हिंसाप्रायां पराधीनां कृषि यत्नेन वर्जयेत् । कृषि साध्विति मन्यन्ते सा वृत्तिः सद्विगर्हिता ।। १०,८३–८४.

शेतकऱ्यांखेरीज दुसरी पुष्कळ प्रकारची श्रमाची कामें करणार अनेक वर्ग होते व या वर्गातील लोक बहुधा मिश्र वंशाचे असा-वेत. असे किती तरी वर्ग आहेत असे ह्युएनत्संगानें लिहिलें आहे. जे आपला ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य किंवा शूद यांपैकीं कोणत्याच जातींत समावेश करून घेत नसत त्यांना त्याने या मिश्र वर्गांत घातलें आहे. ' हे भाषापल्या कामाप्रमाणें स्वतंत्र संवानें रहाणारे वर्ग असंख्य असून त्यांचें वर्णन करणें शक्य नाहीं. ' असें त्या-विषयीं त्यानें म्हटलें आहे (वाटर्सकृत ह्युएनत्संग पा. २६८). खरोखर असल्या जातींची संख्या आतांच्याप्रमाणेंच तेव्हांहि शेकड्यांनी मोजण्यासारखी असावी व म्हणून ह्युएनत्संगाने त्याचें वर्णन करतां येत नाहीं असें म्हटलें असावें. विशिष्ट कामें कर-णाऱ्या मिश्र जाति स्मृतींत अनेक सांगितल्या आहेत व त्यांतही आणखीं कामाच्या बारीक भेदानीं अनेक पोटभेद झालेले आहेत. या सर्व जाति आर्य व द्रविड यांच्या मिश्रणानें बनल्या असून हैं मिश्रण हर्षाच्या पूर्वी बराच काळ झालेलें असावें. कारण हर्षकाळीं वर सांगितलेले अपवाद खेरीज करून, सामान्यतः विवाहसंबंध निरनिराळ्या जाती व पोटजाती यांमध्यें मर्योदित झालेले होते.

हें प्रकरण पुरें करण्यापूर्वी आणखी एका तत्कालीन वर्गाचा उल्लेख करणें अगदीं अवश्य आहे. तो वर्ग म्हणजे मदासेकडे ज्यांना पंचम किंवा पांचवा वर्ग म्हणतात त्या अस्पृश्यांचा होय. खुएनत्संगानें त्याविषयीं असें लिहिलें आहे कीं, "खाटीक, मासे धरणारे, झाडू, कत्तल करणारे, मांग इत्यादि लोकांच्या वसित-स्थानावर कांहीं विशिष्ट निशाणी असे. त्यांना सर्वत्र गांवाबाहेर रहावें लागे आणि गांवांच्या रह्यांतून समोर न जातांना आपल्या डावीकडून ते हळूच जपून जपून चालतात" (वाटर्स ह्यु.सं.पु.१ पा. १४७). या लोकांना गांवाच्या बाहेर रहावयास लावण्याची

पद्भत वेदांइतकीच जुनी आहे; कारण चांडाळ लोक नगराच्या किंवा गांवाच्या बाहर रहातात व त्यांच्या घरांत आर्यांनी जाऊं नये असें ब्राह्मणादि श्रुतिग्रंथांत सांगितलेलें आहे. या वैदिक चांडाळांचे धंदेहि ह्युएनत्संगानें वर सांगितलल्यांपैकीं असून खाटीक व मासे मारणारे यांचा मात्र त्यांत समावेश होत नस. पण हे दोन्ही धंदे हत्याप्रधान असल्यामुळें बौद्ध धर्माच्या अमदा-नींत अहिंसेच्या तत्वानुसार निंदा ठरून ते करणारे लोक अस्पृश्य वर्गांत ढकलले गेले. हे अस्पृश्यांचे किनष्ठ वर्ग द्राविड वंशांतील घाणेरड्या राहणीच्या मृतमांसोपजीवी निकृष्ट लोकांतून बहुधा बनलेले होते. पण उत्तर हिंदुस्थानांतील अस्पृश्य वर्गांत १९०१ सालच्या खानेसुमारीत रिस्लेनें घेतलेल्या शरीराच्या मोजमापा-वरून आर्यांचें बरेंच मिश्रण आढळून आहें. पंजाबांतील चांभार आणि चुहरा लोक ठळकपणें आर्यवेशीय आहेत; म्हणून बौद्ध-काळीं केवळ घंद्यावरून त्यांचा ुवर्णू हीन ठरविण्यांत आछा असावा; अथवा स्मृतींत सांगितल्याप्रमाणें क्वचित् प्रसंगीं घडून यणाऱ्या शूद-ब्राह्मणी-संयोगापासून झालेली संतति तत्कालीन नियमाप्रमाणे निन्च ठरून तिला या अस्पृश्य वर्गात् दक्षण्यांत आल्यामुळें त्यांत आज आर्यांचें मिश्रण दिसत असावें.

### टिप्पणी.

## जाट, गुजर आणि मराठे.

जाट, गुजर व मराठे हे मूळचे आर्य कीं सिथिअन यासंबंधानें अद्याप मतभेद मिटलेला दिसत नाहीं. तथापि आमचें मत असें आहे कीं, हे लोक वंशानें आर्य आहेत ह्यांत काडीमात्र संशय नाहीं. ह्या मताची उभारणी मुख्यतः मानवजातिशास्त्रावर (अंथ्रपोमेट्रीवर) असृन त्या मताला इति-हासाचाही पूर्ण पाठिंवा आहे. १९०१ साठच्या हिंदुस्थानचे सेन्ससचे कमिशनर सर एच् रिस्ले यांन्या नजरेखाली खानेसमारीच्या वेळी मानव-जातिशास्त्राची सर्व परिमाणें घेतलीं गेलीं. ही परिमाणें निर्णायक असून जाट यांची मूळपीठिका कोणती व गुजर कोणत्या वंशाचे असत्या शंका लोकांना अजून राहाच्यात ही मोटी आश्चर्याची गोष्ट आहे. तसेंच रजपुतांच्या उत्पत्ती संबंधानेंही पुन: हाच घोंटाळा कां माजावा तें समजत नाहीं. त्यांची नाका-डोळचाची टेवण व शरीराची उंची यांवरून ते आर्यवंशाचेच असले पाहिजेत असें अनुमान निघतें; व ते निःसंशय आर्यवंशीच आहेत यासंबंधानें रिस्ले यांची बालंबाल खात्री होऊन चुक्ली आहे. जाट, गुजर व रजपूत हे लोक आर्य आहेत, याविषयीं जितकें निःसंशय प्रमाण मिळालें आहे, तितकें नि:सन्दिग्ध प्रमाण जरी मराठचांविषयीं मिळत नाहीं, तरी एकंदरीनें विचार करितां मराटेहि मूळचे आर्यच आहेत असेंच टरतें. त्यांच्या रक्तांत द्रविडवंशाच्या रक्ताची मात्र थोडीअधिक भेसळ झाली असावी. अंथ्रोपोमे-टिक प्रमाणाविषयी कांहीं विद्वान् तार्किकांची मजल उलट दिशेनें गेलेली आहे. कृत्रिम उपायांनीं डोकीं लांबट किंवा चपटीं करतां येतात व त्याच-श्रमाणें नाकावर पण प्रयोग केल्यास नाकाला निराळा आकार देतां येतो असें प्रतिपादन करण्यास हे लोक मार्गेपुढें पहात नाहींत. पण या मुदावर बादविवाद करतांना त्यांचा बराच तोळ जाऊन ते घसरत आहेत असें म्हणावें लागतें. जर कृत्रिम उपायांनीं डोकें लांब करतां येतें किंवा केवळ ओढून ओढून नाकाची टेवण सुषक करतां येती, तर विचाऱ्या मानवजाति-शास्त्राळा या भूतलावरून पळच काढावा लागता. पण या शास्त्राप्रमाणें

मनुष्याचा वंश टरविण्यास नाकाची ठेवण हें एक अचूक साधन टरलें आहे. कारण, एखाद्यानें आपलें चपटें व हंद नाक चांफेकळीसारखें बनविण्याचा कितीही प्रयत्न केला किंवा सुबक आकार देण्यासाठीं आपलें नाक यंत्रामध्यें चालून तो कितीही दिवस बसळा,तरी त्याचें हृदी नाक आपला पूर्वीचा आकार त्रदलणार नाहीं. वर सांगितलेली वस्तुस्थिति जर नसती तर हिंदुस्थानच्या दाविडी छोकांनी आपळीं चप्टीं नाकें बद्ळून त्यांना केव्हांच चांगळा आकार दिला असता. हिंदुस्थानांतच काय पण सगळ्या जगभर चांगलें नाक असणें हें भूषण मानतात. मग नाकें वदलण्याची आयती सोन्यासारखी युक्ति साध्य असतां तीं न बदलतां हात जोडून स्वस्य बसण्याइतके द्राविडी छोक मूर्ख असतील असें निदान आम्हांला तरी वाटत नाहीं. तात्पर्य डोक्याचो किंवा नाकाचा आकार बदलण्याचें मनुष्याच्या हातांत असतें, तर मानवजातिशास्त्राला शास्त्र म्हणून कोणी विचारलें सुद्धां नसतें. यासाठीं एखाद्या मनुष्यजातीचा वंश ेठरवितांना मानवजातिशास्त्राच्या प्रमाणालाच अग्रस्थान दिलें पाहिजे. एखादें निःसंशय ऐतिहासिक प्रमाण जर त्याच्याविरुद्ध जाऊं लागलें तर कदाचित् विचार पडेल; म्हणून या बावतींत विशेषतः नाकाच्या बावतींत मानवजातिशास्त्राचें काय म्हणणें आहे याचें विस्तारानें पर्यालोचन करूं.

प्रथम रिस्लेसाहेब आपल्या १९०१ सालच्या खानेसुमारीच्या रिपोर्टीत ( पृ० ४९८ ) काय म्हणतात तें पाहूं:—

" रुंद नाक असणें ही द्राविडी किंवा निय्रो लोकांना ओळखण्याची मोठी खूण होय. नाकाचा रुंद आकार मदास, मध्यप्रांत व छोढ़ानागपूर या प्रांतांत विशेषें करून दिसून येतो; नाकाची उंच निटस ठेवण पंजाब व बलुचिस्थान प्रांतांत आढळते; आणि हिंदुस्थानांतील बाकीच्या लोकांच्या नाकाचा आकार या दोन प्रमाणांच्या मध्यें असतो. पंजाबमधल्या शेतकरी गुजर लोकांच्या नाकांचें उंचीचें माप ६६-९ या प्रमाणांत असतें. शीख लोकांच्या नाकांचें प्रमाण ६८-९ व बंगाल्यांतील ब्राह्मण व कायस्थ यांचें ५० असून द्राविडी माल पहारी लोकांचीं नाकें तर ९४-५ या प्रमाणांत असतात. दुसऱ्या शब्दांत वोलावयाचें महणजे नीग्रो लोकांप्रमाणेंच माल

पहारी लोकांची नाकें जितकीं लांब तितकींच रुंद असतात; परंतु इंडो-क्षार्यन छोकांचीं नाकें पॅरिसमधत्या छोकांच्या नाकांप्रमाणेंच असतात. असें म्हणावयास कांहीं प्रत्यवाय नाहीं. कारण फ्रेंच शास्त्रज्ञ "सेना" यानें पॅरिसमधल्या ६८ लोकांच्या नाकांचीं मापें घेऊन असें दाखविलें आहे कीं, त्यांच्या नाकाची लांबी व हंदी यांचे प्रमाण ६९-४ असें पडतें '' वरील उताःयावरून असें दिसून येतें की पंजाब व राजपुताना यांतील लोक आर्य आहेत, यांबद्दल मुळींच संशय नाहीं. इतकेंच नव्हे, तर मराठे आदिकरून मुंबईइलाख्यांतले लोकसुद्धां आर्य आहेत याषदल फारसा वाद करण्याचे कारण नाहीं. नाकाचा सुबक आकार असण्याबद्दल अग्रमान पंजाबांतील गुजर लोकांनाच दिला पाहिजे. कारण त्यांच्या नाकाचें हंदीचे प्रमाण पॅरिसमधील लोकांच्या नाकापेक्षांही कमी आहे. पण दुराग्रहानें मनुष्य किती बहकतो हें याच गुजर लोकांना कित्येक इतिहासकार अनार्य टरवूं पहातात यावरून दिसेल. शब्दसाद्यावरून आजपर्यंत कित्येक पुराणइति-हाससंशोधक चकले आहेत व त्यांनी निरनिराळ्या चुका केल्या आहेत. एकेकाळी "जाट" व "जीटी" (हिराडोटसर्ने विणलेले सिथियन लोक ) एकच होत असे मानण्यांत येत असे. आतां मात्र हें मत कोणी प्रतिपादन करीत नाहीं. त्याचप्रमाणें हल्ली कोणी म्हणतात की, गुजर व खझर लोक एकच होत. परंत मानवजातिशास्त्राचा व सत्याभिमान-लेशानें लिहिलेल्या इतिहासाचा जर कोटें उपयोग व्हावयाचा असेल, तर तो असल्याच ठिकाणीं व्हावयाचा असतो. कारण शब्दसादस्यावरून जर कोणी वाटेल तशी अनुमानें बांधृं **ळाग**ळा व तर्क लढवूं लागला तर ह्या शास्त्रानें त्याला आळा घातला पाहिजे. जाट व गुजर लोकांच्या बाबतींत तर्कटीविचारसरणीचें पटल दूर करण्या-साठीं या शास्त्राचा बराच उपयोग होईल. रिस्ले यांनीं स्पष्टपणें मत दिलें आहे कीं, जाट छोक इंडो-आर्यन लोकांत मोडतात. कारण हिंदुस्थानामध्यें वसाहतीसाठीं प्रथम आलेल्या आर्यलोकांप्रमाणें " यांचींही डोकीं लांबट असून नाकाचा दांडा अरुंद असून उंच आलेळा पण फार लांब नसलेला असा असतो ( Census Report of 1901 p. 500 ). त्यांचा बांधा उंच असून रंग गोरा असतो " खुद्द नेस्फील्ड असे म्हणतो कीं, "जर चेहेरे-

पट्टीच्या प्रमाणाला कांहीं मान वावयाचा असेल, तर ही गोष्ट निर्विवाद सिद्ध होते कीं, जाट लोक है आर्यच असले पाहिजेत. " गुजरलोकांसंबंधानें ही हेंच म्हणतां येईळ. या लोकांचींहीं नाकें अतिशय सुंदर अस-तात व डोकीं लांब असून बांधा उंच असतो. त्यांचा रंग योडासा काळसर असतो, पण मुळ वंश ठरवितांना वर्ण काळा का गोरा हा भेद फारसा मनांत आणीत नाहींत. " इंडो-आर्यन लोकांची मापें घेत असतां असें दिसून येतें कीं, वरच्या व खाळच्या दर्जाच्या फारसा फरक दिसून येत नाहीं. सर्व ठिकाणीं एकच तन्हा व साम्य दिसतें." असें दिसण्याचें कारण हिंदुळोकांमध्यें रूढ असलेली वर्ण-व्यवस्थाच होय. कारणया व्यवस्थेमुळें एका जातीचा दुसऱ्या जातीशीं फारसा संबंध होत नाहीं व त्यामुळें वर्णसंकर होण्याचा प्रसंग थोडा येतो. याच कारणामुळें ज्या ज्या ठिकाणीं जाट व गुजर लोक सांपडतात त्या त्या ठिकाणीं त्यांची नाकें, बांधा व चेहेरा सारखाच सांपडतो. एकंदरींत विचार करितां मानवजातिशास्त्रावरून जाट व गुजर हे मृळचे आर्यच असले पाहिजेत असें सिद्ध होतें. कित्येक लोक शब्दसाहश्यावर आपली सर्व मदार राखून म्हणतात कीं, हल्लींचें जाट व गुजर लोक पूर्वीच्या जीटी व खजर लोकांचे वंशज आहेत. पण ते लोक तर त्यांच्या मूळपीठिकेवरून व चेहे-यावरून सिथिअन व मंगोलियन आहेत यांत संशय नाहीं. सारांश, जाट व गुजर लोकांचा या लोकांशीं बादरायण संबंध लावण्यांत कित्येक विद्वानांनीं चूक केली आहे. हें कसें तें आपण पुढें सविस्तर पाहूं.

मराठयांच्या बाबतींत असलीं शारीरिक प्रमाणें स्पष्टपणें दिसून येत नाहींत. पण एवढयावरून ते आर्य नव्हत असें मात्र म्हणतां यावयाचें नाहीं. जरी जाट व गुजर लोकांप्रमाणें ते अस्सल आर्य नाहींत, तरी त्यांची गणना आर्यलोकांमध्येंच करणें भाग आहे. रिस्ले साहेबांनीं मराठयांना स्किथोद्रविड लोकांमध्यें घातले, ही मोठी आश्वर्याची गोष्ट होय. त्यांचीं डोकीं रंद असतात ही गोष्ट खरी. पण डोक्याच्या आकारावरून मनुष्याची पूर्व-पीठिका अथवा वंश केव्हांही निश्चयानें ठरवितां येणार नाहीं. ही गोष्ट दुसच्या ठिकाणीं आम्ही सिद्ध केली आहे, व रिस्ले साहेबांनीही मान्य केली आहे.

मंगोलियन लोकांची डोकीं हंद असतात ही गोष्ट आम्हांला कवूल आहे. पण केल्ट वगेरे लोक आर्य असून सुद्धां त्यांचीं डोकीं रुंद असतीत याची वाट काय ? मराठे हे पूर्वीचे सिथिअन होते असे रिस्ले साहेबांचें म्हणणें आहे. पण या म्हणण्यावरे पुढील म्हणजे १९११ सालच्या खानेसुमारीच्या रिपोर्टीतच आक्षेप घेतला आहे. इतकेंच नव्हे, तर ते बहुतकहन अल्पाइन आर्योचे वंशज असावेत असेंही मत Haddon's Wanderings of peoples या पुस्तकाच्या आधारें तेथें प्रदर्शित केलें आहे. आम्ही आपल्या Epic India या पुस्तकांत दाखिवलेंच आहे कीं, आर्य लोकांची जी दुसरी तुकडी ( चंद्रवंशी ) भरतखंडात आली, तिनें मध्यप्रांत व दक्षिणदेश या प्रदेशांत आपल्या वसाहती केल्या; या आर्य लोकांची डोकीं हंद असा-वींत असें अनुमात होतें. असें जर नसतें, तर मध्यप्रदेशांतील लोकांची डोकीं मध्यम आकाराचीं असतात हें कसें संभवतें ? येथें हें लक्षांत ठेविलें पाहिजें कीं, मध्यदेशांतील लोकांनां रिस्ले साहेव आर्यो-द्रविडियन समजतात. द्राविडी लोकांचीं डोकीं तर लांबर असतात आणि पंजाब व राजपुताना या दोन ठिकाणीं वस्ती करून रहाणाऱ्या पहिल्या टोळीच्या आर्य ळोकांचीं डोकींही ळांबटच आहेत. मग या दोनजातींचें मिश्रण झालें असें जर गृहीत धरलें, तर दोन लांबट डोक्याचा लोकांपासून मध्यम आकाराचीं डोकीं कशीं निर्माण होतील ? यासाठीं दुसऱ्या खेपेला जी आर्यलोकांची टोळी भरत-खडांत आली व जी मध्यदेश व दक्षिणदेश या ठिकाणीं वसाहत करून राहिली या लोकांचीं डोकीं हंद होतीं व या प्रांतातील मूळच्या दाविडी लोकांशी त्यांचे शरीरसंबंध सुरूं झाले तेव्हां हंद व लांब डोक्याच्या जाती**चें** मिश्रण झाल्याने या प्रांतांत मध्यमप्रमाणाची डोकीं झाळी आहेत असें मानल्याशिवाय गत्यंतर नाहीं.

आम्हीं वर म्हटलेंच आहे कीं, डोक्याचा आकार हा वंशाचा खात्री लायक पुरावा मानतां येत नाहीं; व रिस्ले साहेबांचें मतही असेंच आहे. वंश टरविण्यास नाकासारखें दुसरें कोणतेंही साधन नाहीं. आर्यन्,द्रविडियन् किंवा सिथियन् वंश मनुष्याच्या नाकांवह्रनच ओळखूं येतात. आर्यलोकांचीं नाकें उंच असतात तर द्राविडीलोकांची हंदट असतात. तसेंच मंगोलियन छोकांचीं तोंडें चपटीं व थवकट असतात म्हणजे नाके मुळांशी बसलेली अस-तात; पण आर्यछोकांच्या नाकांची ठेवण या उळट असते. मंगोळियन लोकांचीं थापटीं तोंडें वरवर पाहणाऱ्याच्याही लक्षांत आल्यावांचून रहात नाहींत. कारण त्यांच्या नाकाचा दांडा डोळ्यांच्या सपाटीपेक्षां फारसा वर आलेला दिसत नाहीं. ही उंची मोजण्या करतांच Orbito-nasal index ∓हणून एक परिमाण वसविलें आहे व फोेठर साहेबांनीं सुचवित्याप्र**माणें** ज्या ठिकाणीं मंगोलियन लोकांशीं शरीरसंबंध झाल्याचा संशय येतो त्या-ठिकाणीं या परिमाणाचाच उपयोग करण्यांत येतो. (सेन्सस रिपोर्ट स. १९०९ पान ४९७ ). मराठे, गुजर किंवा जाट याच्यामध्यें मंगोलियन किंवा सि**थि**-अन रक्ताची भेसळ झाली आहे किंवा काय याचा विचार करण्यासाठीं आपणास आतां वर सांगितलेल्या प्रमाणाकडेच वळलें पाहिजे. या बाबतींत कोणतीं प्रमाणें ठरविलीं गेलीं आहेत तें प्रथम पाहूं. चपटचा तोडांच्या मंगोलियन छोकांना platyopic असें नांव देतात, यांचें कारण त्यां नाकाच्या उंचीचें (orbito-nasal Index) प्रमाण ११० च्या खालीं पडतें. ज्याचें प्रमाण ११० व ११२.९ यांच्या दरम्यान असतें त्यांना mesopic असें म्हणतात व ज्यांचें प्रमाण ११३ च्या वर जातें त्यांना pro-opic असें नांव देण्यांत येतें. या प्रमाणांवरून असें दिसून येईल कीं जे लोक pro-opic वर्गीत मोडतात त्यांच्यांत मंगोलियन रक्ताची भेसळ असणें शक्य नाहीं. जे लोक इंडो-आर्यन म्हणून समजले गेले आहेत ते सर्व pro-opic वर्गीत येतात. (से. रि. १९०१ पान ६०२ ) आणि म्हणूनच जाट व गुजर लोकामध्यें मंगोलियन रक्ताची भेसळ झाली आहे असें जें कांहीं छोक समजतात, तें अजीबीत चुकीचें आहे.लांब डोकें,सरळ नाक,उंच बांधा या आर्यलोकांच्या सर्व हि खाणाखुणा जाट व गुजर लोकामध्यें दिसून येतात. शिवाय त्यांची तोंडें चपटीं नसतात आणि नाकाचा दांडा डोळ्याच्या सपाटीपेक्षां पुष्कळ उंच आलेला असतो. इतकें असून सुद्धां त्यांना कित्येक विद्वान् सिथिअन समजतात हें आश्चर्य नव्हे काय? मानवजातिशास्त्रावरून जाट व गुजर ळोक आ**र्य** असल्याबद्दल हा निर्विवाद पुरावा आहे. याचे विरुद्ध जर एखायानें ते सिथिअन असल्याबद्दलचा ऐतिहासिक पुरावा आणला तर त्या पुराव्याची योग्य छाननी झाल्याशिवाय त्याकडे फारसें लक्ष देण्याची अवश्यकता नाहीं.

मराठ्यांच्या बाबतीत orbito-nasal परिमाणावरून वंशाचा निश्चय करतानां थोडीशी शंका उपस्थित होते. त्यांच्या हंद डोक्यावरून व नाकाच्या कमी संदर आकारावरून शंका घेण्यास जागा रहाते हें आम्हीं वर दाखिव-रुंच आहे, तशी याही प्रमाणांत रहाते. पण ते लोक सिथिअन असल्या षद्ळचा पुरावा जाट गुजरांप्रमाणें याही बावतींत मिळत नाहीं असें आम्हौंस बाटतें. कारण आपण हें लक्षांत ठेविलें पाहिजे की द्रविडियन लोक mesopic वर्गीत म्हणजे मध्यमनाकाच्या वर्गीत मोडतात. इंडो-आर्यन लोकां-मध्यें ज्याप्रमाणें नाकाचा दांडा डोळ्यांच्या सपाटीपेक्षां उंच आलेला असतो तसा जरी मराठ्यांमध्यें दिसत नाहीं, तरी मराठे लोक mesopic म्हणजे मध्यम प्रमाणाचे आहेत यांत शंका नाहीं. आम्ही वर सांगितलेंच आहे की मराठ्यांमध्यें द्राविडी लोकांचें मिश्रण आहे. Orbito-nasal प्रमाणावहन ते mesopic आहेत याचें कारण प्रारंभी त्यांचा द्रविडी लोकांशीं शरीर-संबंध झाला हें होय. यावरून सिथिअन लोकांशींच त्यांचा संबंध आला असला पाहिजे असेंच मानण्याचे कारण नाहीं. इतकेंच नव्हे तर त्यांचा द्रविडी लोकांशींच संबंध झाला असला पाहिजे असें मानण्यास आणखी एक पुरावा मिळतो. कारण वर पाहणाऱ्यांच्या सुद्धां असें नजरेस येईळ की वरिष्ठ दर्जाच्या मराठे लोकांमध्यें आर्य लोकांसारखी शरीराची व नाकाची ठेवण जास्तच प्रामुख्यानें दिसून येते. मराठे छोकांतील संपन्न व अधिकारी कुटुंबांत चपटचा तोंडाचा मागमूस दिसत नाहीं. त्यांची नाकें उटावदार व सुंदर असतात व त्यांचा बांघा उंच असतो. यावरून असें सिद्ध होतें कीं मराठे छोक mesopic जातींत मोडतात याचें कारण प्रारंभीं त्यांचा द्राविडी लोकांशी शरीर-संबंध झाला हैं होय. या विषयाचा सांगोपांग विचार आम्ही आमच्या ( Epic India ) "एपिक इंडिया" नांवाच्या पुस्तकांत केलेला आहे या साठीं हा प्रश्न आम्हीं येथेंच सोडून देतों. परंतु जातां जातां एवढें मात्र सांगावेंसें वाटतें की जरी रिस्ले साहे-

बांनीं मराठे लोक सिथो-द्रविडियन आहेत असें आपलें मत दिलें आहे तरी हली त्यांना आर्यो-द्रविडीयनच मानण्यांत येतें असें १९११ सालच्या सानेसुमारीच्या सरकारी रिपोर्टोकरून दिसून येईळ.

मानवजातिशास्त्राच्या आधारें आम्हीं जो सिद्धांत आतांपर्यंत प्रति-पादन केळा आहे त्याला इतिहासाचाही आधार आहे असें पुढील विवे-चनावर दिसून येईल. जाट किंवा गुजर लोकांपेक्षां मराठ्यांच्या बाबतींत या ऐतिहासिक प्रमाणाचा जास्त उपयोग होण्या सारखा आहे. कारण त्यांचा इतिहास वराच जुना असून विस्तृत व ज्ञात आहे. अज्ञा इतिहासाची जीं साधनें उपलब्ध आहेत तीं विश्वसनीय ही आहेत. हीं साधनें एके ठिकाणीं करून डाक्तर भांडारकरांसारख्या नामांकित विद्वानांनीं मराठ्यांचे इतिहास लिहिले आहेत; व जी आणखी माहिती आम्हांस उपलब्ध झाली आहे तिची जोड आम्ही वरील माहितीस देणार आहों. या इतिहासांत पहिली जी गोष्ट सांगावयाची ती ही कीं ख्रिस्ती सना पूर्वीच कित्येक शतकें आर्योचा शिरकाव दक्षिणेत झाला होता व त्यांनी येथे वसाहती केल्या होत्या, ही गोष्ट हल्ली विद्वानांना मान्य झाली आहे. या आर्य लोकांनंतर कित्येक वर्षीनीं म्हणजे ख्रिस्तीसनानंतर पहिल्या शतकांत सिथिअन छोकांनीं दक्षिण हिंदुस्थानावर स्वारी केली असें इतिहासावरून आपल्यास कळतें. पण ते येथे फार वर्षे राहिले नाहींत. कारण नाशिकच्या शिला-लेखांवरून असे दिसून येतें की शातवाहन गौतमीपुत्र पुलुमायि यानें त्यांची लवक-रच दक्षिणेंतून हकालपट्टी केली.

जर आपल्यास इतिहास वर प्रमाणें सांगतो तर दिक्षणेंतील लोक सिथो-द्रिविडियन कसे असूं शकतील ? सिथिअन लोकांपूर्वी आलेले व येथेंच राहिलेले जे आर्य लोक त्यांचा मागमूस सुद्धां राहूं नये काय ? आर्य लोक पूर्वी महाराष्ट्रांत रहात असत ही गोष्ट निर्विचाद रीतीनें सिद्ध झाली आहे. हां. भांडारकर आर्य लोकांच्या वसाहती संबंधानें म्हणतात " दक्षिण हिंदुस्थानांत आर्य लोकांचा सर्वीत जुना व पहिला प्रांत म्हटला म्हणजे विदर्भ किंवा व=हाड हा होय. रामायण व महाभारत यावरून असें दिसतें कीं ज्यावेळीं दंडकारण्य किंवा महाराष्ट्र केवळ निर्जन अरण्य होतें, त्यावेळीं विदर्भ देशांत लोक-वस्ती होती'' (सर भांडारकर यांचा दक्षिणचा इं. इति-हास पान २०४). या विदर्भदेशांत रहाणाऱ्या ळोकांना भोज असें म्हणत असत; दमयंती एका भोजराजाची मुलगी होती आणि महाभारतामध्यें दमयंतीला तिच्या वापाच्या देशाचा मार्ग दाखिवतांना ज्या खाणाखुणा नल सांगतो, त्या हहींच्या वऱ्हाड प्रांताशीं तंतोतंत जुळतात.

यानंतर आर्य लोकांनीं दंडकारण्यांत म्हणजे महाराष्ट्रांत आपल्या वसाहती केल्या या प्रांतांतील मुख्य नदी गोदावरी होय. तेथील मूळच्या रहिवाशांची संख्या आर्योच्या मानानें अगदीं थोडी असल्यामुळें सर्वजण आर्यभाषाच बोलूं लागले. फरक एवढाच कीं, या भाषेला श्रष्ट अर्थीत् प्राकृत स्वरूप प्राप्त झालें. कृष्णानदीच्या दक्षिणेकडोल भागांत मात्र द्राविडी ळोकांची वरीच वस्ती होती. यामुळें आर्योच्या वसाहतीची व भाषेची ही नदी जणूकाय सीमाच झाली आहे; परंतु आर्य लोकांच्या कांहीं टोळ्या कन्याक्रमारीपर्यंत जाऊन पोहोंचल्या व त्यांनी आपला धर्म व संस्कृति तेथील लोकांमध्यें सुरू केली. तथापि तेथील मूलच्या रहिवा-रयांची भाषा मात्र त्यांना बदलतां आली नाहीं. उलट तेथील लोकांची भाषा आर्य हे थोडे असल्यामुळें यांनांच उचळावी ळागळी. इतकेंच नव्हे तर त्यांचे कांहीं रीतिरिवाजही यांनीं घेतले. आर्थ लोकांच्या दक्षिणेंतील प्रसा-राचे थोडक्यांत दिग्दर्शन असें आहे. डेक्कन अथवा महाराष्ट्र पूर्वी अरण्यमय होता; व ह्या ठिकाणीं आर्योच्या वसाहती झाल्यामुळें हा प्रदेश भाषेच्या व वसाहतीच्या दृष्टीनें आर्यच राहिला; परंतु याच्याही दक्षिणेकडील प्रदेश दाविडी छोकांनीं गच्च भरलेला राहिला. दक्षिण हिंदुस्थानच्या या दोन भागांसंबंधाची ही ऐतिहासिक माहिती व मानवजातिशास्त्रादृष्टया तेथील लोकांचें नाकाचें प्रमाण कशीं तंतोतंत जुळतात हें याव**रून** दिसून येईल.

डा. भांडारकरांनीं निर्विवाद रीतीनें असें सिद्ध केलें आहे कीं, ख्रिस्ती सनापूर्वी सातव्या शतकाच्या सुमारास आर्य लोक दक्षिण हिंदुस्थानांत

राहूं छागले. या अनुमानाचा सबळ पुरावा त्यांनीं दिला आहे, तो हा कीं, विन्ध्यपर्वताच्या दक्षिणेकडील देशासंबंधानें पाणिनीनें कांहीं उल्लेख केलेला नसून, त्यांचा उहेख प्रथम कात्यायनानें आपत्या वार्तिकांत केलेला आहे. याहीपेक्षां निश्चित पुरावा खिस्तीशकापूर्वीच्या तिसऱ्या शतकाच्या अशो-काच्या शिलालेखावरून मिळतो. कारण त्या लेखांत राष्ट्रिक, पेठेनिक आणि अपरान्त अशीं नांवें आढळतात. अपरांत म्हणजे उत्तर कोंकण होय व त्याची त्यावेळची राजधानी शूर्पारक होती. ( या ठिकाणीं दुसरी गोष्ट ळक्षांत ठेविली पाहिजे कीं, बुद्ध बोकांच्या प्राचीन धर्मग्रंथीतून शूर्पारक व पैठण यांचा उहेख याच्याही पूर्वी कलेला दिसतो ).पैठण किंवा प्रतिष्ठान या ठि-काणीं रहाणाऱ्या छोकांना पैदृणिक अशी संज्ञा दिली आहे; व हल्लींच्या मरा-ठ्यांचे पूर्वज जे राष्ट्रिक त्यांचा उहेख रास्तिक या नांवानें आढळतो. अशोकाच्या शिलालेखांतून भोज लोकांचाहि नामनिर्देश झालेला आहे. कुडें येथील शिलालेखांत महाभोजांचा उल्लेख आहे, त्यावरून असें अनु-मान निघतें कीं, निरनिराळ्या राष्ट्रांत रहाणाऱ्या राष्ट्रिक लोकांनी स्वतःस समुच्चयानें महाराष्ट्रिक असें म्हणून घेतलें. व त्यामुळें ते ज्या देशांत रहात होते, त्याला अखेरीस सहाजिक महाराष्ट्र असे नांव मिळालें. " याप्रमाणें पंतंजलीच्या पूर्वी शंभर वर्षे उत्तर व दक्षिण यामध्यें दळणवळण चालू होतें व महाराष्ट्र किंवा दख्खनमध्यें रह किंवा भोज लोकांचीं राज्यें होतीं." ( भांडारकर, दक्षिणचा इंग्रजी इतिहास पान ११ )

महाराष्ट्र शब्दाची उपपक्ति खालील रीतीनें आणखीं लागण्या-सारखी आहे. महाभारतांत भीष्म पर्वामध्यें जी लोकांची' नांवें आलीं आहेत, त्यांत गोपराष्ट्र, महराष्ट्र व पांडुराष्ट्र अशा तीन राष्ट्रांचा उन्नेख आहे. पांचव्या शतकांच्या लेखांत नाशकाच्या भोंवतालच्या प्रदेशास गोपराष्ट्र म्हणत असत. अलाहाबाद येथें सांपडलेल्या समुद्रगुप्ताच्या स्तंभा-वरील लेखामध्यें देवराष्ट्र नांवाच्या आणखी एका राष्ट्राचा उन्नेख आलेला आहे. हीं राष्ट्रें व अश्मक, अपरांत आणि विदर्भ या सर्वीचा मिळून महाराष्ट्र देश गणला जात असे. या सर्व प्रांताची भाषाही एकच होती. महाभारतांतील देशांच्या यादींत महाराष्ट्राचें नांव दिसत नाहीं याचें कोणाळा आश्चर्य वाटण्याचें कारण नाहीं. महाभारतांत अनेक राष्ट्रांचा उल्लेख आहे व ख्रिस्तीशतकापूर्वी चवथ्या शतकांतील देशामध्यें ह्या देशांचा पृथा निर्देश झाला हें साहाजिक होय. अकराव्या शतकांतील हेमचंद्राच्या एका सूत्रावरून असें दिसतें कीं, मराठा व मराठी हे शब्द महाराष्ट्र व महाराष्ट्री या शब्दावरून साधले आहेत. कारण त्याच्या सूत्राअन्वयें अक्षर-विपर्यासानें महाराष्ट्र याचें मराहाह असे रूप तयार होतें. हें नांव अजून-हि प्रचारीत आहे. या शब्दाचें पुढें मराठा असें पुन्हां वर्णव्यत्यासानें रूप वनलें.

यावरून निर्विवादरीतीनें असे सिद्ध होतें कीं, ख्रिस्तीशकापूर्वी तिसऱ्या शतकांत मराठा देशामध्यें राष्ट्रिक किंवा रह या लोकांची विशेषें करून वस्ती होती. आतां, हे लोक कोण होते, असा प्रश्न उपस्थित होतो. ते आर्यच असले पाहिजेत. कारण जर ते द्राविडी असते, तर त्यांची भाषा आर्य कशी असती ? खालीं दक्षिणेंतील किंवा मद्रास इलाख्यांतील लोकां प्रमाणें हेही द्राविडीच बोलते. या भाषेवरून काढलेल्या अनुमानाला दंत-कथेचाही आधार मिळतो. हरिवंशांत असें सांगितलें आहे कीं, चार नाग-कन्यांपासून झालेल्या यदूच्या चार पुत्रांनीं सिधादीपासून थेट कन्याकुमारी पर्यंत चार राज्यें स्थापिलीं. त्याचप्रमाणें विदर्भ देशाचे भोजराजे सोमवंशी असून यदूच्या कुळांत उत्पन्न झालेले आहेत, असा उल्लेख हरिवंशांत सांपडतो. यावरून असें दिसतें कीं, हरिवंशाच्या हकीकतीप्रमाणें महाराष्ट्र व व=हाड प्रांतांत प्रामुख्यानें वसाहती करून रहाणारे लोक सोमवंशी असून हिंदुस्थानांत आलेल्या दुसऱ्या टोळीच्या आर्यलोकांपैकीं होते. हरिवंश अति प्राचीन पुराण असून त्याचा काळ खिस्तीसनापूर्वी पहिलें शतक होय.

परंपरागत दंतकथेवरून रह व भोज छोक सोमवंशी क्षत्रिय होते याला पांचव्या व सहाव्या शतकांतीछ लेखांचा आधार मिळतो. आम्हांछा येथें महाराष्ट्राच्या राजकीय इतिहासाची चर्चा करावयाची नाहीं. पण तेथील स्रोक कोणत्या वंशाचे होते हें समजण्यास थोडासा अवस्य तितका

राजकीय इतिहास देणें जरूर आहे. खिस्तीसनापूर्वी सातन्यावासून तिसऱ्या शतकापर्यंत वऱ्हाड व महाराष्ट्र या प्रांतावर भोज व राष्ट्र राजांचें राज्य होतें असें मानण्यास कांहीं हरकत नाहीं. पुढें तिसऱ्या शतकांत हीं राज्यें अशोकाचीं मांडिक राज्यें बनलीं. पण या प्रांतावर अशोकाची सार्वभौमसत्ता नांवालाच होती. हें नांवाचें सार्वभौमत्व पाटलीपुत्रांतील शुंग घराण्यापर्यंत तसेंच चालू होतें. कारण खिस्ती सनापूर्वी दुसऱ्या शत-कांत अग्निमित्राच्या वेळीं विदर्भदेशावर माधवसेनाचे राज्य होतें असें मालविकाग्निमित्रावरून दिसून येतें. ख्रिस्ती सनापूर्वी पहिल्या शतका-पासुन तों ख्रिस्तीसनानंतर तिसऱ्या शतकापर्यंत या देशावर आंध्रभृत्य किंवा पैठणचे शातवाहन यांचें राज्य होतें. (हे शातवाहन कोण होते याचा विचार आम्ही पुढें करणार आहों ) त्यानंतर राष्ट्रिक पुनः स्वतंत्र झाले व सहाव्या शतकांत चालुक्याकडून त्यांचा पराभव होईपर्यंत महाराष्ट्रामध्ये ळहान ळहान राष्ट्रिक राजे राज्ये करीत होते. चालुक्यांच्या एका लेखामध्यें असें स्पष्ट लिहिलें आहे कीं, एका राष्ट्रकूट राजाचा पराभव करूनच चालुक्य राजे बलाढच झाले. तात्पर्य ख्रिस्तीसनापूर्वी तिसऱ्या शतकापासून तो तहत ई. सनाच्या सहाव्या शतकापर्यंत राष्ट्रिके अर्धेमुर्धे स्वतंत्र होते व आपल्या घराण्याच्या पूर्वपीठिकाहि पण त्यांनी राखून ठेवित्या असत्या पाहिजेत. या पूर्व पीठिकेच्या कथानकावरून असें दिसतें कीं, सोमवंशी यदूचा वंशन जो सात्यकी होऊन गेला, त्याच्यापासून राष्ट्रकूट घराणें उत्पन्न झालें असे मानलें गेलें होतें. देविगरीच्या यादवांनीं ही आपळी वंशावळी राखली आहे. हे यादव कृष्णापासून उत्पन्न झाले असल्यामुळें ते खरोखरच यादव आहेतः असें त्यांच्या वंशावेळींत लिहिलें आहे. सारांश, महाराष्ट्रामध्यें राज्य कर-णारीं यादव व राष्ट्रकूट नांवाचीं जीं घराणीं होतीं, तीं आपल्याला सोमवंशी आर्य समजत असत, असें त्यांच्या पूर्वपीठिकेवरून दिसतें, व ही पूर्वपीठिका पांचव्या शतकांतील शिळालेखामध्ये उपलब्ध असल्यामुळे ऐतिहासिक आहे असें म्हणण्यास हरकत नाहीं.

आतां आपण चालुक्यासंबंधानें विचार करूं. हे चालुक्य ७ व्या व ८ व्या शतकांत महाराष्ट्रांत साम्राज्य करीत होते. प्रथम, शिलालेसांच्या

आधारें व तत्कालीन इतर लेखांच्या आधारें डा. भांडारकर आपल्या दरूखनच्या इतिहासांत काय म्हणतात तें पाहूं. ''शिलालेखांवरून आपल्याळा दिस्न आलेंच आहे कीं, फार प्राचीन काळापासून क्षत्रिय जातीचे भोज, राष्ट्रिक व राही रोकांचें या देशांत वर्चस्व होतें. द्रष्ट्खनच्या उत्तर भागांत ते आपणास महाराही म्हणत असत. दख्खनच्या इतर भागांत त्यांना नसते राही असें म्हणत असत. कारण दक्षिण महाराष्ट्रांतील एक राजा आपणास रही हल्लीं हि म्हणत होता. ह्यांतील कांहीं राही घराण्यांनीं एक संघ किंवा कूट स्थापन केला असेल. त्यामुळें त्यांना राष्ट्रकूट असें नांव प्राप्त झालें. किंवा सर्व देशभर पसरलेल्या राष्ट्र घराण्यांची ही एक प्रमुख शाखा असल्यामुळें त्यांना राष्ट्रकूट असे नांव मिळालें असेल. " (पृ. ४६ ) त्याचप्रमाणें " बहुतकरून राष्ट्रकूट घराणें हें क्षत्रियांची एक प्रमुख शाखा होती व त्यावरून महाराष्ट्राला हल्लीचें नांव मिळालें आहे. हें राष्ट्रकृट घराणें अशोकाच्या वेळीं ही होतें असें दिसून येतें. " (पृ. ६२ ) त्यानंतर सर भांडारकर म्हणतात " ह्या देशांतले खरे राज्यकर्ते जरी राष्ट्रकृट होते, तरी कधीं कधीं चालुक्य, शातवाहन यासारख्या परदेशी लोकांच्या परा-कमामुळें त्यांच्या वर्चस्वाला हरताळ लागण्याचा प्रसंग येत असे. " हे चालक्य परदेशी म्हणजे हिंदुस्थानच्या बाहेरचे लोक नव्हते. महाराष्ट्रांत ते बाहेरून आलेले म्हणजे राष्ट्रकूटांच्या फार मागून आलेले होते असा भांडारकरांचे म्हणण्याचा आशय आहे. शातवाहन महाराष्ट्राच्या बाहेरचे पूर्वेकडील धनकटक (उत्तरसरकार) प्रांतांतून इकडे आले होते, हें प्रसिद्धच आहे. (ते बहुतकरून आर्थ व द्रविड यांच्या मिश्रणापासून झाले असावित व त्यांच्या दतकथेंतसुद्धां असें मानलेलें आहे कीं, त्यांचा जन्म शेष किंवा नाग कुळांत झाळा आहे. यावरून अर्थीत् असें सिद्ध होतें कीं, ते नाग वंशाचे लोक होते. शातवाहन हळूहळू बलाढय होऊन त्यांनीं कण्वां-पासून पाटलीपुत्रांचें राज्य हिसकून घेतलें व महाराष्ट्राची साम्राज्यसत्ता आय-तीच हातांत पडल्यामुळें त्यांना पैठण येथें आपलें बलाढच राज्य स्थापितां आलें. ते ह्याठिकाणी दोन तीन शतकें राज्यकारभार चालवीत होते. त्यांच्या कारकीदीत शक व पेल्हवी लोकांनी महाराष्ट्रावर चाल करून तेथे वीस वर्षे आपला ताषा चाळविळा. पण पुढें शातवाहन राजांनीं त्यांचा पुरा मोड करून त्यांची हकाळपट्टी केळी. यावरून असे दिसतें कीं शातवाहन लोक महाराष्ट्राबाहेरचे पण सिथिअन नसून आर्य व द्रविड यांच्या मिश्रणा-पासून झालेले होते. चालुक्यांची ही गोष्ट अशीच होती. मुखत्वेंकरून महाराष्ट्राच्या दक्षिण भागांत दि णोंत मूळ वसाहती करून रहाणाऱ्या प्राचीन आर्य लोकांपैकीं जरी ते नव्हते तरी ते आर्यवंशी अयोध्येकडून आलेले होते असे ते समजत. नंतर नंतर चालुक्य आपणांस सोमवंशी समजं लागले तरी ते मुळचे सोमवंशी नसावेत. बिल्हणाने विक्रमांकदेव चिरतामध्ये त्यांची जी मूळपीठिका दिलेळी आहे व कित्येक शिळा-लेखामध्येही जिचा उल्लेख सांपडतो त्यावरून ते मुळांत अयोध्या प्रांतांतून आले असे म्हटलें आहे; म्हणून ते सूर्यवंशी क्षत्रिय असावेत. याचा बराच सबळ पुरावा शिळालेखांवरूनही मिळतो, तो कसा तें आपण पाहूं.

चालुक्यांच्या प्राचीन दानलेखाच्या ताम्रपटांतून असे वर्णिलेले आहे कीं (उदाहरणार्थ प्रख्यात दुसऱ्या पुलकेशीचा दानलेख पहा Ep. Ind. III p. 51) चालुक्य मानव्य गोत्रांत उत्पन्न झाले असून हारीतीचे वंशज होते. ही हारीती कोण याचा अजून कोणाला थांग लागला नाहीं. पण मानव्य म्हणजे कोणी मनूचा मुलगा असावा व यावरून चालुक्य सूर्यवंशी होते असें अनुमान निघतें. उत्तर हिंदुस्थानांतले चालुक्य किंवा सोळंखी लोक सूर्यवंशी नसून अग्निकुळांतले आहेत अशी समजूत आहे पण हाही एक मागाहूनचा चुकीचा समज आहे, असें आतां सिद्ध ेझालें आहे. दक्षिणेंतील चालुक्य खोंक ज्ञातीनें मराठे म्हणजे महाराष्ट्र क्षत्रिय होते आणि राष्ट्रकूट व दुसऱ्या कांहीं घराण्यांमध्यें त्यांचे बेटीव्यवहार चालत हें तर उघड आहे. दन्तिदु-र्गीच्या एका दानलेखामध्यें ( हा राष्ट्रकूट घराण्यांपैकीं होता J. B. R. A. S. Vol. II ) असें छिहिलें आहे कीं इन्द्र राष्ट्रकूटाची राणी आपल्या आईच्या बाजूनें सोमवंशी होती व बापाच्या बाजूनें शलुक्य वंशाची होती (राज्ञी सोमान्वयी तस्य पितृतश्च शलुक्यजा). कांहींचें असें मत आहे कीं, या ठिकाणीं सोमान्वयी शब्दांत-राष्ट्रकूट घराण्यांत ती कशी पडली असती ? म्हणून असें दिसते कीं ती यादव किंवा अशाच दुसऱ्या एखाद्या सोमवंशी कुळाचा या ठिकाणीं उल्लेख असावा. असो, सोमान्वय व शलुक्य यांचा एकत्र विरुद्ध नेतें उल्लेख केळा असल्यामुळें शलुक्य ळोक सूर्यवंशी होते असे मानित असत असें दिसतें. चालुक्यांच्या लेखामधून मानव्यगोत्राचा नेहमीं उल्लेख आढ-ळतो, यावह्न आम्हीं जें अनुमान काढलें आहे त्याला राष्ट्रकूटांच्या लेखां-तील सदरील वाक्यावह्न षळकट आधार मिळतो.

जर एखादी दंतकथा पुष्कळ दिवस प्रचारांत असेल तर तिच्यांत सत्याचा मराच अंश असतो. पांचन्या व सहन्या शतकांतील शिलालेखांवरून असें दिसतें कीं, महाराष्ट्रांतील क्षत्रिय लोकांमध्यें सुद्धां ही दंतकथा त्याकाळीं प्रचिलत होती. पुलकेशी राजा क्षत्रिय घराण्यांतील होता असें ह्युएनत्संग एके टिकाणीं स्पष्ट लिहितो. त्यावरून चालुक्य राजे ह्युएनत्संगाच्या वेळीं आर्य-क्षत्रिय मानले जात असत, हे निःसंशय सिद्ध होतें; व त्यावरून या दंत-कथेला भक्कम पुरावा मिळतो.त्याचप्रमाणें ह्युएनत्संग महणतो,पुलकेशी राजा महाराष्ट्रांत राज्य करीत होता व तो जातीनें मराठा होता. चालुक्य सैन्य हें कर्नीटकांतलें होतें हें विधान राष्ट्रकूटाशीं झगडणाऱ्या अर्वाचीन चालुक्या-संबंधानें केलें तर कदाचित् चालेल. परंतु प्राचीन चालुक्य राजे प्रमुखत्वानें मराठे असून त्यांच्या देशाला महाराष्ट्र ही संज्ञा होती. हल्लीं सुद्धां त्या देशाला दक्षिणेकडील महाराष्ट्र देश असेंच नांव आहे.

असो. मराठयांमध्यें ज्या परंपरागत दंतकथा ह्छींहि प्रचिछत आहेत त्यावरून आमच्या मताळा जास्तच पुष्टि मिळते. मराठे लोकांत सोम, सूर्य व शेष असे तीन वंश मानले जातात, व या तीन वंशांतच मराठयांच्या सुप्रसिद्ध ९६.कुलांचा अंतर्भाव होतो. या ९६ कुळांत चालुक्य किंवा चालके घराण्याची गणना होते व ते सूर्यवंशी आहेत असे अद्यापिह मानण्यांत येतें. कोल्हापुर येथें छापलेल्या "वंशावळी व शाहाण्णवकुळी" नांवाच्या पोथींत व त्याचप्रमाणें तेथें छापलेल्या "क्षात्रवंशसागर" नांवाच्या पुस्तकांत चालके व साळुंके हीं मराठे घराणीं सूर्यवंशी असल्याषद्ञचा उल्लेख आहे. सहाव्या शतकापूर्वीच्या कदंबाच्या शिलालेखावरून असे दिसतें (Ind. Ant. Vol. p.24) कीं कदंबही स्वतःला मानव्य-सगोत्र व हारीतीपुत्र असें म्हणवृत्व वेत असत. किंवा दुसऱ्या शब्दांत बोलावयाचें तर ते स्वतःला क्षत्रिय सम-

जत असत. पूर्वीचे कदंब म्हणजेच ह्हींचे कदम होत, व वर सांगितलेल्या पुस्तकांत कदम सूर्यवंशी असल्याबह्ळ लिहिलें आहे. चालुक्य (शलुक्य किंवा साळुंखी) व कदंब (कदम) लोक सूर्यवंशी मराठे होते आणि राष्ट्रकूट व यादव (जाधव = यादव) हे सोमवंशी मराठे होते. असा हा या घराण्याच्या वंशसंप्रदाय पांचव्या सहाव्या शतकापासून आज तागाईत सारखा प्रचित्रत आहे. (क्षात्रवंशसागर पृ. ४५ यांत सांगितल्याप्रमाणें हहींच्या ९६ कुळा- मध्यें राष्ट्रकूटांचा उद्धेख भाले, खंडागळे किंवा अशाच दुसऱ्या नांवानें होत असतो ). अशा रीतीनें हुएनत्संगचें विधान व पांचव्या शतकापासून आज नागाईत चालत आलेला वंश-संप्रदाय यावहन असें सिद्ध होतें कीं पुलकेशीं चालुक्य हा सूर्यवंशी क्षत्रिय ह्यणजे आर्य राजा होता; किंवा आधुनिक शहद जर वापरावयाचा असेल तर तो मराठा क्षत्रिय राजा होता.

पूर्व चालुक्य राजे मराठे होते याबद्दल कोणास आतां संशय उरणार नाहीं असे वाटते. पण त्याच्या जोडीला दुसरा एक प्रश्न उमस्थित होतो. पछव राजे कोण होते ? दक्षिण हिंदुस्थान व मराठ्यांचा देश यामध्यं राहणारे पहन घराण्यांतील लोक देही आर्यच असले पाहिजेत अर्थे आमचें मत आहे. या बाबतींतही शब्दसादस्यामुळें कि:येक विद्वान् छोकांची दिशाभूछ झाली आहे. ज्यांचा नेहमी शक लोकांबरोबर उल्लेख होतो असे पेल्ह्वी<sub>.</sub> लोक व पल्लव हे एकच आहेत बत्यावरून ते सिथिअन लोक असले पाहिजेत असा निर्मूळ तर्क या विद्वानांनी लढविला आहे. परंतु हें दोन शब्द निरनिराळे आहेत हें कोणाच्याही ळक्षांत येईल. संस्कृत भाषेत्तसुद्धां वरीळ शब्द पल्हव असाच लिहिलेला आढळतो. ( मनुस्मृति पहा ). पण चवथ्या शंतकांतील पल्लवांच्या संस्कृत शिलालेखामध्येंहि पल्लव (हकार-विरहित) असाच नामनिर्देश आढळतो, पल्हव असा शब्द छिहिलेळा आढळत नाहीं. संस्कृत मधील अक्षर-व्यवस्था अतिशय शुद्ध आहे. त्यामुळें जर पल्लव लोक स्वत:ला पल्हव कुळांतले मानीत असते तर त्यांनी संस्कृत शिलालेखांतून तेंच नांब वापरलें असतें. पल्लवचालुक्य यांचा बेटीव्यवहार होत असे (तस्यासी रिद्वजयादित्यो विष्णुवर्धनभूपतेः । पह्नवान्वयजाताया महा देव्याश्व नन्द्न:

Hultzsch South Ind. Ins. Vol. I p. 53 ). चोल, पांडच, चेर केरल वगेरे जी दक्षिण हिंदुस्थानांत सुप्रसिद्ध द्रविड राजघराणीं रहात होतीं रयांत पहनांचें नांव आढळत नाहीं, कारण ते बाहेरून आले होते. यावरून ते सिथिअन होते असें मात्र सिद्ध होत नाहीं. बहुतकरून महाराष्ट्रांत वसा-हती करून राहिलेल्या आर्य घराण्यांपैकींच ते असावेत. प्राचीनकाळी महा-राष्ट्रांतील लोक आजुवाजूच्या प्रदेशांत स्वाऱ्या करून महाराष्ट्राबाहेर आपली राज्यें वसवीत असत. हे प्रदेश म्हणजे दक्षिण हिंदुस्थान, कर्नाटक, गुजराथ, माळवा वगेरे होते. सर भांडारकर आपल्या दक्षिण हिंदुस्थानच्या इतिहा-सांत म्हणतात त्याप्रमाणें उत्तर हिंदुम्थान व वंगाला या प्रांतात सुद्धां यांनीं त्याचवेळीं शिरकाव केळा होता. त्याचप्रमाणें अवीचीन काळीं मरा-ठचांनीं तंजावर, रामदुर्ग, बडोदें, माळवा, ग्वाल्हेर इत्यादि ठिकाणीं आपली राज्यें स्थापिलीं. तात्पर्य पहन छोक महाराष्ट्रीय आर्य छोकांची एक शाखा असावी असे वाटतें; व ९६ कुळांमध्यें पालवे या उपनांवाचा उहेखहि आहे, त्यावरून या मताला जास्तच पृष्टी मिळते. हल्ली भारद्वाज गोत्री पवार जातीमध्यें पालवे लोकांची गणना करितात. आश्वर्याची गोष्ट ही कीं, पूर्वीच्या शिलालेखांत पहन लोकांचें हेंच गोत्र आडळून येतें. याविषयीं अधिक उहेख पल्लवांच्या इतिहासांत येणार आहे.

वर दिलेल्या मराठे वंशाच्या विस्तृत इतिहासावहन असें दिसून येतें कीं, मराठे लोक आर्यच होते. सिथिअन लोकांचा दिक्षणेंतील लोकाशीं संबंध असल्याचा ऐतिहासिक पुरावा थोडा सुद्धां उपलब्ध नाहीं. पिहल्या शतकाच्या सुमारास शक व पल्हव नांवाच्या सिथिअन लोकांनीं महाराष्ट्रापर्यंत स्वाच्या केल्या होत्या; परंतु सर भांडारकर म्हणतात "ह्या प्रमाणें (इतिहास सदर पान २८) गौतमीपुत्र व पुलमायी यांनीं त्यांचा पुरा मोड करून त्यास महाराष्ट्रांतून हांकून दिलें; त्यामुळें खगारात घरा-ध्याचें मूळ येथें जीव धरुं शकलें नाहीं. " (नासिक कोरीवलेण्यांतील शिला-लेख). यावरून असें सिख होतें कीं महाराष्ट्री लोकांमध्यें सिथिअन कोकांची भेसल मुळींच झालेली नाहीं. त्यांच्यामध्यें दिवडी रक्ताचें मिश्रण खाहे ही गोष्ट मान्य आहे. कारण इतिहासावहून असें दिसतें कीं

महाराष्ट्री छोकांचे द्रविडी छोकांशीं बेटीव्यवहार होत असत. परंतु हें मात्र लक्षांत ठेविलें पाहिजे कीं त्यांच्यामध्यें द्रविडी रक्तापेक्षां आयींचें रक्त जास्त आहे. सहाव्या शतकांत चालुक्य, राष्ट्रकूट, यादव, हैहय, कदंब, नल, पह्नव वगरे जीं आर्य क्षत्रिय घराणीं नांदत होतीं, त्यांचेच हहींचें वंशज सोळंखे किंवा चाळके, भालेराव, जाधव, कदम, नलवडे, पालवे वगरे मराठे छोक होत. सारांश मराठ्यांची दक्षिणेंतील प्रसाराची जी ऐतिहासिक माहिती वर दिली आहे तिचा, त्यांच्या तोंडवळ्यावस्न काढलेल्या अनुमानाशीं, चांगलाच मेळ वसतो. अशा रीतीनें ऐतिहासिक पुराव्याची व मानवजातिशास्त्राच्या प्रमाणाची जोडच मिळून मराठे हे सिथोद्रविडियन लोक नसून आर्योद्रविडियन आहेत हा सिद्धान्त हढ होतो.

आतां आपण गुर्जर लोकांच्या इतिहासासंबंधानें विचार करूं. इसवी सन. ६४१ च्या सुमारास असलेल्या दोन गुर्जर राज्यांचा उहें ख ह्युएनत्संग यानें केला आहे; एक भिनमाल येथें म्हणजे हहींच्या राजपुताना प्रांतांत व इसरें नर्मदा नदीच्या कांठीं भड़ोच येथें म्हणजे हहींच्या गुजराथ प्रांतांत. यांतील दुसऱ्या राज्याच्या उपलब्ध असलेल्या माहिती वरून असें दिसतें कीं तें पहिल्या दद्दानें स्थापन केलें होतें. बहुतकरून हें राज्य इ. स. ५८० च्या सुमारास राजपुतान्यांतील राज्यापासूनच फुटून बाहेर पडलें असावें. या सनापूर्वी गुर्जरांचा उहेख असल्याबद्दलचा अद्याप कोठेंही पुरावा मिळाला नाहीं.

अय्यर यांच्या Ancient India वरून असें दिसतें कीं तिस-या शतकांत छिहिलेल्या 'मणिमेखलें ' नांवाच्या तामिल काव्यांत गुर्जर लोकांचा उल्लेख आलेला आहे (पृ. ३६९ पहा). या काव्यांत गुर्जर लोकांच्या कारागिरीची बरीच स्तुति केलेली आढळते. "पृहार येथें बांधलेल्या देवळावरून त्यांचा उत्तम कारागिरपणा दिसून येतो. " (पृ. ६७) याव-रून गुर्जर लोकांचा उल्लेख तिसऱ्या शतकापर्यंत मागें जातो. पांचव्या शतकाच्या शेवटीं गुर्जर लोक हूण लोकांबरोवर आले असून ते परदेशी होते असें जें कोणी अनुमान काढलें आहे त्याचें यावरील विधानानें स्पष्ट निरस्तन होईछ. पण कदाचित् यावरून अय्यंगरचेंच महणणें खोटें आहे असें

दिसून येईल. कारण ते म्हणतात की तामिल भाषेतील काव्यांचा काल क संगमचा भाग नवव्या शतकांत येत नसून तिसऱ्या शतकांत येतो. असो. हे एक गूढच आहे. पंतु तामिल भाषेतील संगमचा काल अद्यापि निश्चित झाला नसत्यामुळें आम्ही ह्या प्रथांत त्याचा अधिक विचार केला नाहीं.

पांचव्या शतकाच्या शेवटीं गुर्जर लोकांविपयीं उल्लेख व हूण लोकांच्या हिंदुस्थानांतील स्वाच्या या दोन्ही गोष्टी समकालीन आहेत. परंतु यावरून गुर्जर लोक हिंदुस्थानांत बाहेरून आले असें मात्र सिद्ध होत नाहीं. हें सिद्ध होण्यास गुर्जर लोक हिंदुस्थानांत वाहेरून आल्याचा प्रत्यक्ष पुरावा पाहिजे. किंवा शब्दसाहश्याच्या विलक्षण मोहामुळें ज्या खझर लोकांशीं गुर्जर लोकांचें तादात्म्य करण्यांत येतें त्या खझर लोकांचा तरी हिंदुस्थानांत आल्याबह्लचा पुरावा मिळाला पाहिजे. या लोकांच्या येण्यासंबंधाचा जोंपर्यत मुळींच पुरावा मिळाला नाहीं, तोंपर्यत गुर्जर लोक परदेशी आहेत असें कोणीही कवूल करणार नाहीं. मानवजातिशास्त्राचा पुरावा याच्या विरुद्ध पडतो व त्यामुळें गुजर आर्थ असल्याबह्लचा सिद्धांत विरुद्ध पुरावा ऐतिहासिक मिळालेला नसल्यानें निश्चित समजला पाहिजे.

मिस्तर डी. आर. मांडारकर यांनी आपल्या Foreign Elements in the Indian Population (Ind. Ant XI) या लेखांत या मताचा पुरस्कार केला आहे पण ते मत या वावतींत टिकूं शकत नाहीं. खझर व गुर्जर एकच होत असे त्यांनी प्रतिपादन केलें आहे, परंतु मोठमोठया विद्वान् मानवजातिशास्त्रज्ञांच्या मतें खझर लोक जरी गोरकाय हूणांच्याच वंशान्तीळ नसले तरी त्यांच्याशीं यांचा वराच जवळचा संबंध आहे. गौरकाय हूणलोक मंगोलियनवंशाचे होते. कारण त्यांचीं तोंडें चपटों होतीं; आणि खझर लोकांचीही चेहेरेपटी तशीच असली पाहिजे. पण आमही वर दाखिलेंच आहे कीं गुजर लोकांच्या नाकाचा दांडा डोळचाच्या सपाटीपेक्षां कार उंच असल्यामुळें ते आर्य असले पाहिजेत असें अनुमान निघतें. त्याचप्रमाणें गुजर लोकांचा वर्ण काळसर असतो. परंतु खझर लोकांचा व गौरकाय हूणलोकांचा वर्ण त्यांच्या अगदीं उळट आहे " खझर लोक गौरकाय क्षूत्र कार सुंदर होते आणि त्यांच्या वायकांच्या सौंदर्याबह्ल ख्याती

होती " ( एन्सायक्लोपीडिया पहा.) हिंदुस्थानांतिह हूणिस्त्रयांची त्यांच्या सींदर्यामुळें चहा होत असे. सारांश, नाकावरून चेहऱ्यावरून किंवा दुसऱ्या कोणत्याही गोष्टीवरून खझर छोक हिंदुस्थानांतील गुजर लोकांचे पूर्वज होऊं शकत नाहींत.

एन्सायक्छोपीडियांतील खझर लोकांवरील लेखांमध्यें कांहीं आणखी मह-त्वाच्या गोष्टींचा,उहेख केलेला आहे (१) शक. यूची, व हूण लोकांप्रमाणें, खजर ळोक आपळा देश सोडून बाहेरदेशी गेढ्याबद्दळचा ऐतिहासिक पुरावा कोठेंही उपलब्ध नाहीं. इराण व वायझांटाईन या दरमियान त्यांचा देश आहे. त्याची दक्षिणेकडील सीमा फारशी बदलली नाहीं. "कॅाकेसस् मधून यांचे पाऊल बाहेर हाललें नाहीं " (२) त्याच-प्रमाणें त्यांचे धंदेही निराळे होते. ''कास्पियनवरील व्हेनीशियन लोक म्हणजे ने आण करणारे. व्यापारी खझरच होते. म्हणजे ते लोक व्यापारी असून त्यांनी पुष्कळ शहरें स्थापन केली होतीं. व त्यांच्यामध्यें मोटमोठचा राजकीय संस्था होत्या.'' आतां हिंदुस्थानच्या गुजर लोकांचा धंदा गुरेंहोरें बाळगून त्यांवर उपजीविका करणें हा होय; व गुरें चोरण्यावहरू त्यांची सर्वत्र ख्याति आहे. (३) खझर छोकांची काराखझर नांवाची म्हणजे काळ्या रंगाची जात होती. परंतु "देते कुरूप असून खुज होते. " सारांश मानव जाति-शास्त्रावरून व इतिहासावरून विचार करतां खझर व गुजर लोकांचा कांहीं सुद्धां संबंध दिसत नाहीं. गुजर लोक बाहेरून हिंदुस्थानांत आले या संबं-धानें ज्याप्रमाणें मुळींच आधार मिळत नाहीं त्याचप्रमाणें हे खझर छोक आपल्या देशाच्या बाहेर पडल्याचाही उल्लेख कोठें आढळत नाहीं. केवळ नामसाद्दयावरून काढलेलें मिस्तर भांडारकरांचें हे अनुमान कोतें आहे.

मि भांडारकरांचे दुसरे मुद्देही असेच कोते आहेत. प्रथम नांवासंबंधिने विचार करूं. डी. आर. भांडारकर म्हणतात कीं (इंडियन-आंटिकिर व्हा॰ ११ पान १२१) गुजर शब्दाचें गुर्जर हें संस्कृत नांव बनविरुं आहे. प्राकृत भाषेंतील वर्णविकाराच्या नियमाप्रमाणें गुर्जर या संस्कृत शब्दाचे गूजर प्राकृत रूपांतर झालें आहे हे कोणाच्याही लक्षांत येईल. (गुर्जर =गुज्जर=गूजर अशी ह्या शब्दाची तीन्हीं रूपें अद्याप प्रचान

रांत आहेत.) परंतु जर मूळचें नांव गुजर असें होतें तर या शब्दाला संस्कृत पोषाख देतांना हा "र"कार मध्येंच कसा घुसला ? \* संस्कृत मध्यें व्हस्व किंवा दीर्घ स्वर दोन्हीं चालतात; त्याचप्रमाणें कोणतेंही जोडाक्षर चालतें. बाण कवीला ज्याप्रमाणें गुर्जर-प्रजागर हा शब्द लिहितां आला त्याचप्रमाणें गूजर-प्रजागर हाही लिहितां आला असता. यावरून असें दिसतें कीं, मि. भांडारकर म्हणतात त्याप्रमाणें वस्तृस्थित नसून त्याच्या उलट आहे. गुर्जर लोक पंजाबांत रहाणारे असून होरें गुरें बाळगून आपला उदरनिर्वाह करीत असत भागवतांत सांगितलेल्या गोकुळांतील वैश्याप्रमाणेंच त्यांना आपल्या गुरांना चारण्यासाठीं रानावनांत्न हिंडावें लागत असे.

गुर्जर लोक हे हिंदुस्थानांत आलेल्या दुसऱ्या आर्यलोकांचे वंशज आहेत. असे दिसतें. या टोळीविषयीं विस्तृत माहिती आम्ही आपल्या एपिक इंडिया या पुस्तकांत दिली आहे. आतां गुर्जरामध्यें केवळ गुरांवर उदरनिवीह करणारे वैदय छोकच( कृविगोरक्ष्यवाणिज्यं वैदयकर्म स्वभावजम् ) होते असें मात्र कोणी समजुं नये. कारण त्यांच्यांत ब्राह्मण व क्षत्रिय लोक सुद्धां होते. उदाहरणार्थ महाराष्ट्र शब्द पहा. जरी महाराष्ट्र हा शब्द दक्षिणेंतील शेतकरी लोकांनाच मुखत्वें करून लागू पडतो तरी त्यांच्यामध्यें बाह्मण व वैश्य यांचाही अंतर्भाव होतो. हुण छोकांच्या स्वाऱ्यामुळें हे पंजाबचे रहिवाशी गुर्जर पंजाबांतून राजपुतान्यांत जाऊन राहिले असले पाहिजेत. कारण अशा गोष्टी हिंदुस्थानच्या हितहासांत पुष्कळदां घडल्या आहेत. यामुळें जरी त्यांचे मूळ वसितस्थान पंजाब होतें तरी गुर्जर लोकांचें पहिलें राज्य पंजाबाच्यां बाहेर स्थापन केलें गेलें. याच राज्याचा उक्लेख हुएनत्संग यानें केला आहे. हुएनत्संग म्हणतो त्याप्रमाणें गुर्जर राजाला त्याकाळीं क्षत्रिय मानीत असत. एखादा राजा जर वैश्य किंवा शूद्र असेल तर तो वैस्य किंवा शूद्र आहे असें म्हणावयास हुएनत्संग कोठेंही कचरला नाहीं. सम्राट् हर्ष हा जरी त्याचा आश्रयदाता होता तरी तो

<sup>\*</sup> दुसरे असे की शब्दांच रूप असे संस्कृतांत पालटून काय उपयोग झाला असेल कोणास ठाऊक ? कारण गुर्जर शब्दाला संस्कृतभाषेमध्यें स्वतःचा असा कोहींच अर्थ नाहीं.

वैश्य जातीचा होता असें त्यानें स्पष्टपणें लिहून टेविलें आहे. यामुळें गुर्जर राजा क्षत्रिय असल्याबद्दलची त्याची साक्ष फार महत्त्वाची आहे; कारण त्यावरून गुर्जर राजा आर्य होता हें निर्विवाद सिद्ध होतें. अशी वस्तु-स्थिति असून सुद्धां डी. आर. भांडारकरांनीं ओढूनताणून याचा भछताच अर्थ केला आहे. ते म्हणतात "सातव्या शतकाच्या पहिल्या पन्नास वर्षीत म्हणजे हिंदुस्थानांत येऊन एक शतक उलटलें नाहीं तोंच गुर्जर लोकांना हिंदु मानण्यांत येऊं लागलें.इतकेंच नव्हे तर ते क्षत्रियही बनले. '' खरें म्हटलें असतां मि. भांडारकरांनीं याच्या उलट प्रतिपादन करावयास पाहिजे होतें. कारण यावरून गुर्जर लोक परदेशी नाहींत हेंच सिद्ध होतें.हिंदुस्थानांत आल्या-नंतर एका शतकाच्या अवधींत त्यांना क्षत्रिय मानण्यांत येईल हें मुळींच संभवत नाहीं. सहाव्या किंवा सातव्या शतकांत वर्णव्यवस्थेळा धाच्यावर बसविणें फार कठिण होतें. पांचन्या, सहान्या व सातन्या शतकांतील गुप्त-राजांच्या व वर्धनांच्या शिलालेखावरून असे स्पष्ट दिसतें कीं, वर्णव्यवस्था कायम ठेवण्याविषयीं राजे लोक फार झटत असत. ( मोठमोठचा राजांना '' वर्णव्यवस्थापनपर '' हें विशेषण सामान्यत्वेंकरून छावण्यांत येत असे. एका सुप्रसिद्ध शिलालेखामध्यें प्रतापवर्धनाच्या **आजाला** खालील विशेषण ळावळेळें आढळतें '' वर्णाश्रम-व्यवस्थापन-प्रवृत्त-चक्रः प्रभाकरवर्धनः" ( एपित्राफिया इंडिया व्हा. ४ पाने २१० ). गुजर छोक जर बाहेरून हिंदुस्थानांत आले असते तर शंभर वर्षीच्या अवधींतच ह्युएनत्संग म्हणतो त्याप्रमाणें गुर्जर राजाला क्षत्रिय म्हणून कधींहि मानण्यांत आलें नसतें, व यावरून ते परदेशी नव्हते हेंच अनुमान सिद्ध होतें.

मि. भांाडरकरांनीं तिसऱ्या एका गोष्टीची अशीच ओढाताण करून एक मुद्दा पुढें आणला आहे. पण नीट विचार करतां तो मुद्दा उलट त्यांच्याच गळ्यांत येतो. ब्राह्मण लोकांची गुजर गोंड म्हणून एक जात आहे. राज-पुतान्यांत राजवंशाचीं जीं ३६ कुळें शुद्ध व खरीं मानलीं आहेत त्यांपैकींच बीरगुजर ही एक जात आहे. यावरून भांडारकर अनुमान काढतात तें चुकीचें आहे त्यांच्या मतें गुजर. ब्राह्मण लोक हे सुद्धां गुर्जरक्षित्र यांत्रमाणें परदेशी आहेत. सहाव्या शतकांत परदेशी लोकांनीं राज्यसत्ता बळकावल्या- वर त्यांना क्षत्रिय मानीत हा मुद्दा जरी वाजवी नसला तरी थोडासा मान्य होईल, पण कोणता हेतु मनांत धरून कांहीं खझरांनीं ब्राह्मणत्व स्वीकारलें असेल ? वर खझर लोकांत जाति असल्याचा पुरावा नसल्यामुळें त्यापैकी कांहीं जणांनीं ब्राह्मण कां व्हावें याचाही नीट उलगडा लागत नाहीं. गुजर लोकांमध्यें पूर्वी सांगिल्याप्रमाणें ब्राह्मण आहेत व शेतकरी आहेत, सुतार आहेत व लोहारही आहेत; जसे मराठ्यांत आहेत. गुजर नांवाचे क-हाडे ब्राह्मण आहेत या गोष्टीला फारसें महत्व देतां येत नाहीं. कारण गुजराथ देशांत राहण्यानें तें नांव मिळालें असेल. कारण त्याचें पटवर्धन हें नांव शिवाय आहे. परंतु जरी ही ब्राह्मण घराणीं गुर्जरवंशाची आहेत असें मानले तरी त्यावरून गुजर लोक परदेशों आहेत असें सिद्ध होत नाहीं, उलट ते आर्यच आहेत या मताला जास्तच पृष्टि मिळते.

मि. भांडारकरांचा चवथा मुद्दा याहीपेक्षां विलक्षण आहे. त्यांची माहिती चुकीची असून त्यांनीं काढलेलीं अनुमानें हि चुकीचीं आहेत.(प्रतिहार शब्दाचे पढिहार हें प्राकृत रूपान्तर सरळ आहे. पण भांडारकरांचें मत याच्या उलट आहे. ते म्हणतात पिंटहार शब्दाचें प्रतिहार हें संस्कृत रूप बनविलें आहे परंतु मि. भांडारकरांना आम्ही असा सवाळ करतों की पढिहाराचें प्रतिहार असें संस्कृतांत रूप करण्याचें कारण काय ? संस्कृतांत पढिहार उच्चार होत नाहीं कीं काय ? प्राकृतांन याच्या उळट आहे. परंतु प्रस्तुतच्या वादाचः हा मुद्दा नसल्यामुळें आम्ही त्यांचें जास्त विवरण करूं इच्छित नाहीं.) जोधपुर येथील शिलालेखामध्यें पिटहारांच्या उत्पत्तीसंबंधानें पुढील उहेल सांपडतो. एका बाह्मणानें बाह्मण व क्षत्रिय अशा दोन वर्णीच्या स्त्रियांशी विवाह केला. ब्राह्मणस्त्रीच्या वंशजांना ब्राह्मण पढिहार असे म्हणतात व क्षत्रियस्त्रीच्या वंशजांना क्षत्रिय पढिहार असें म्हणतात. यावर मि. भांडार-कर म्हणतात ' अशा रीतीनें ब्राह्मणाचा क्षत्रियस्त्रीशीं विवाह होणें हें मोटे चमत्कारिक आहे व त्यावरून ही चाल परदेशची असावी असा तर्क निघतों? पहिल्या गोष्टीवरून दुसरी गोष्ट कशी निघते तें मि. भांडारकरानांच ठाउक !!! पण ब्राह्मणक्षत्रियाच्या विवाहांत चमत्कार करण्याजोगें काय वैलक्षण्य आहे तें कळत नाहीं. स्मृतिकारांनीं असल्या विवाहांना आपली संमित दिलली

आहे; इतकेंच नव्हे तर ही चाल चवथ्या पांचव्या व सहाव्या शतकांत जिवंत प्रचारांत होती. या प्रंथांत आम्ही ज्या शिलालेखांचा ( Corp. Ind. III ) उक्लेख केलेला आहे त्यावरून ही गोष्ट सहज ध्यानांत येईल. अशा विवाहांत ब्राह्मण बायकांचे मुलगे ब्राह्मण व क्षत्रिय बायकांचे मुलगे क्षत्रिय मानले जात असत. सातव्या शतकापर्यंत बाह्मणक्षत्रियांचे खाणेंपिण एकच होतों, त्यामुळें असत्या विवाहांवर बहिष्कार पडण्याचें कांहीं कारण नव्हतें. याठिकाणीं हिदुस्थानांत जाति कशा वाढत गेल्या याचा थोडक्यांत इतिहास देणें अवस्य आहे. पूर्वी सर्व भारती लोक एकाच वंशाचे असल्या-मुळें आर्येलोकांमध्यें जाति नव्हत्याच; धंद्यावरून निराळे वर्ग होते. त्यामुळे वरच्या वर्गाचा खाळच्या वर्गाशीं लग्नसंवंध होण्यास कांहीं आडकाठी नव्हती. अशी रिथति असल्यामुळें त्राह्मणांचे क्षत्रियस्त्रियांशीं पुष्कळदा विवाह झालेले आहेत. फार प्राचीन काळीं अशा विवाहापासून झालेली संतति ब्राह्मण म्हणून मानळी जात असे. परंतु जसजशी जातीची ब्रंधनें अधिक अधिक घट्ट होत गेळीं तसतशी ब्राम्हण क्षत्रियांच्या मधल्या वर्गीत या संततीची गणना होऊं लागली. जातीबंधनें आणखी झाल्यामुळें या संततीची जात पुढें पुढें आईच्या जातीव€न ठह लागळी. ही वस्तु-स्थिति इ. सनाच्या सहाव्यापासून नवव्या शतकापर्यंत होती. परंतु यापुढें नवव्या शतकापासून फक्त त्याचे जातींत विवाह होऊं **ळाग**ळे. निरनिराळ्या स्मृतिशास्त्रांच्या पुराव्यावहन व शिलालेखांवहन वरील त्रोटक इतिहास सहज ध्यानांत येण्याजोगा आहे. परंतु हा प्रस्तुत वादाचा मुद्दा नसल्यामुळें जातीसंबंधाचा जास्त विचार करण्याची येथें जरूरी नाहीं. बाह्मण बाप व क्षत्रिय आई यांची संतति क्षत्रिय गणली जात असे, यांत कांहीं नवळ नाहीं. (स्त्रीष्वनन्तरजातासु द्विजैस्त्याद्वितान् सुतान् : सदशानेव तानाहुर्मातृदोषविगहितान् ॥ मनु ६ अं. १०)

एखाद्या घराण्याच्या मूळपुरुषासंबंधानें ज्या दंतकथा प्रचिक्त असतात त्यांना मि. भांडारकरांनीं भळतेंच महत्व देऊन चुकीचीं अनुमानें काढिळीं आहेत. परंतु इतिहासदृष्ट्या असें करणें केव्हांही बरोबर होणार नाहीं. कांहीं क्षित्रिय घराण्यांचे मूळपुरुष अग्नि, छक्ष्मण, मानव्य ऋषि किंवा असेच दुसरे

दिलेले लेखांतून आढळतात.परंतु या सर्व काल्पनिक गोष्टी असून त्यावरून ऐति-हासिक अनुमानें केव्हांही निघूं शकणार नाहींत. मि. भांडारकर चालुक्यांना व कदंबांना ब्राह्मण वंशाचे समजतात. एका शिळालेखामध्यें मानव्यऋषि हा कदंबाचा मूळपुरुष म्हणून दिलेलें आहे परंतु यावरून ते ब्राह्मण होते असें सिद्ध होऊं शकत नाहीं. हिंदुस्थानांतील जातीचे किंवा लोकांचे मूळ पुरुष ऋषीच होते, विशेषतः सात ऋषि होते असें मानण्यांत येतें. एके ठिकाणीं मनु हा क्षत्रिय सर्व मनुष्यजातीचा आदिपुरुष होता असें लिहि**लें** आहे. मग यावरून सर्व मनुष्यजात क्षत्रिय आहे असे जर कोणी अनुमान काढुं लागला तर कितीसें बरोबर होईल ? याशिवाय ब्रह्मर्षि, राजर्षि व देवर्षि असे ऋषींमध्यें मेदही आहेत. सारांश या काल्पनिक दंतकथांवरून मि. भांडारकर ऐतिहासिक अनुमानें काढूं पाहतात हें मोटें विस्रक्षण होय. या दंतकथा जर परंपरागत असतील तर त्यांना एवहेंच महत्व देणें योग्य होईछ,की अशा परंपरागत कथांवरून घराण्याची मूळपीठिका टरवितां येते. दक्षिणेंतीळ चालुक्य स्वतःला मानव्य गोत्राचे समजत असत असें स्यांच्या प्राचीन लेखांवरून दिसतें, म्हणून त्यांना आर्यवंशी समजण्यास कांहीं हरकत नाहीं. कदंबही स्वतःला त्याच गोत्राचे समजत असल्यामुळें ते क्षत्रिय असून चालुक्यांच्याच वंशाचे होते असें म्हणतां येईल. हींदे स्वतःला शेषाचे वंशज समजतात म्हणून ते द्राविडी वंशाचे मानतां येतील. शिंदे घराणें नाग वंशाचे होते हे भांडारकरांना कवूल आहे. असे असूनही एका कलमाच्या (पा. २७) आरंभीं त्यांनीं असे वाक्य घातलें आहे " सिंदे नांवाची दुसरी एक परदेशो जात उत्तरेकडून दक्षिणेकडे आली. " या ठिकाणीं परदेशी हा शब्द हिंदुस्थानच्या बाहेरील लोकांनाच अनुरुक्षृन वापरला आहे हें उघड आहे. मग तो शब्द सिंदेवंशाला कसा लागू पडतो कोणास ठाऊक? हिंदुस्थानांतील मुख्य मुख्य जातीचे लोक परदेशीं आहेत अशा भ्रान्त कल्पनेनें मि. भांडारकारांची इतकी दिशाभूल झाली आहे कीं अहिच्छत्राहून दक्षिणेकडे आलेल्या बाह्मण लोकांना सुद्धी त्ररदेशी म्हणावयास ते मागें पुढें पाहात नाहींत. चाहूमान, पढिहार, परमार व चालुक्य हे लोक अहिच्छत्राहून आले एवढें मि. भांडारकरांना कोठें आढळलें ? झालें तात्काळ हे लोक परदेशी असा त्यांच्यावर त्यांनीं शिक्का मारलाच. परंतु या गडबडींत मि. भांडारकर विसरतात की अहिल्लनगरींत आर्योची मोठी वसाहत होती असें म्हणावयास हरकत नाहीं. पाञ्चाल म्हणजे आर्य वसाहतीचें केंद्र अहिच्लन्नच होय. मग ब्राह्मण व क्षत्रिम यांनीं आह्मी अहिच्लन्नाहृन आलों असें जर सांगितलें तर त्यांत विलक्षण तें काय आहे ? एवढचा सांगण्यांनें ते परदेशी कसे होऊं शकतात ते आम्हांला तरी समजत नाहीं.

सारांश, मानवजातीशास्त्राच्या प्रमाणावरून किंवा ऐतिहासिक प्रमा-णावरून गुर्जर लोक खझर अर्थात् परदेशी आहेत असे सिद्ध करतां याव-याचें नाहीं. तेव्हां गुर्जर लोक हिंदुस्थानचेच मूळचे आलेले आर्य असले पाहिजेत, हें उघड आहे.

शेवटीं जाट छोकासंबंधानें विचार करूं. आम्ही वर दाखिवलेंच आहे कीं, त्यांच्या शरीराच्या व तोंडाच्या स्वरूपावरून ते नि:संशय आर्यच आहेत. कारण त्यांचा वर्ण गौर, वांधा उंच, व नाकें वर आलेळी आहेत व त्यांचीं डोकींही लांबर असतात. या सिद्धान्ताला विरुद्ध इतिहासाची कोण-तीच गोष्ट नाहीं. हहींच्या जाट लोकांची संयुक्तप्रांतांत व पंजाबांत हिंदु व शीख राज्यें स्थापन होईपर्यंत जाट लोकांचा इतिहासांत फारसा उहेख नाहीं हें खरें. परंतु जाट लोकांचा फार प्राचीन काळीं उहेख झालेला आहे. कारण महाभारतांतील कर्णपर्वीत जर्ट असें त्यांचें नांव आलें आहे. नंतर इ. स. पांचव्या शतकांत लिहिल्या गेलेल्या चंद्राच्या **व्याकरणांत ''** अजयज्जर्टी हूणान् '' असें एक वाक्य आलें आहे. यांत जाट लोकांचा उहेख आला आहे. यावरून असेंही दिसतें कीं जाट व हूण लोकांचें वैर होतें व जाट लोकांनीं हूणांचा पराभव केलेला होता. यावरून कोणाच्याही लक्षांत येईल कीं जाट लोक हिंदुस्थानावर स्वारी करणारे किंवा अशाच स्वारी करणाऱ्या लोकांबरोवर घुसणारे बाहेरचे नसून पंजाब मधलेच रहाणारे होते. मंदसोर शिकालेखांत लिहिल्याप्रमाणें यशोधर्मानें हूणांचा पूर्ण पराभव केला. हा यशोधर्मा जाट जातीचा कदाचित् असुं शकेल. कारण यावेळीं सिंधप्रांतांत व माळव्यांत म्हणजे मध्य हिंदुस्थानांत जाट लोकांनी आपल्या वसाहती केल्या होत्या. परंतु आम्हांला या गोष्टीशीं कांहीं करावयाचें नाहीं. वर दिलेल्या वाक्यावरून एवढें नि:संशय सिद्ध होतें कीं जाट लोक हुणलोकांबरोबर आलेले नसून त्यांचे शत्रु होते.

तिसरी गोष्ट ही कीं जाट वेदकालीन विश् होते असे दिसतें.हल्लीसुद्धां प्रायः ने शेतीभातीवर आपला उदरिनवीं ह करितात. वेदकाळीं शेतकरी छोक आर्य असून त्यांना वेश्य समजण्यांत येत असे. लडवध्ये लोकांचे म्हणजे क्षत्रियांचे वंश्यस्त्रीशीं पुष्कळदां विवाह होत असत. ही चाल पूर्वी सर्वत्र चालूं होती, इतकेंच नव्हे तर ती अद्याप तशीच चालू आहे. कारण पंजाबांतील रजपुत लोक जाट वायका अजून करतात. जातिव्यत्स्था कायम ठेवण्याची हिंदु-लोकांची जण्काय उपजत प्रवृत्ति आहे, आणि त्यामुळेंच वर्णसंकर होण्याचा टळतो. पण रजपुत व जाट लोक एकाच आर्यजातीचे आहेत. जाट लोकांनी आपली जात अद्याप शुद्ध ठेविली आहे. ते शेतीभाती करीत असल्यामुळें व त्यांच्यामध्यें विधवा—विवाह होत असल्यामुळें हल्लीं हिंदुलोक व्यांना शूद्र समजतात. परंतु खरा विचार करतां त्यांनीं आपलें आर्यत्व सर्वापेक्षां जास्त चांगलें राखलें आहे. हे जाट लोक सूर्यवंशीं असावित कारण हिंदुस्थानांत प्रथम आलेल्या आर्यापेकींच हे होत. इंडो-आर्यन लोकांच्या अतिप्राचीन वसाहतीचा प्रांत जो पंजाब, त्यांतच हे आर्य लोक प्रथम राहूं लागले होते.

आर. जी. लीश्रेम साहेब आपत्या "Ethnology of India पान २५४ मध्यें काय म्हणतात तें येथें देऊं "बहुतकहन रजपुत लोक हिंदु, व जाट लोक मुसलमान असतात. बहुतकहन जाट शेतीभाती कहन शांततेनें रहाणारे आहेत. यावहन जाट लोक हे बाटलेले रजपुत असूं शकतील व रजपुत लोक पूर्वीचे जाट असूं शकतील. धार्मिक श्रद्धेमुळें दुसरे कांहीं फेरफार झाले असतील,नाहीं असें नाहीं. लढाऊ पेशा व शेतीभा-तीचा धंदा यामुळें मनोवृत्तींवर व चेहेऱ्यावर निरनिराले फेरबहल होतात. त्याचप्रमाणें अरेरावीपणाचें स्वातंत्र व निमुटपणें छळ सोसून घेण्याचें पार तंत्र्य यामुळेंही मनावर तसाच परिणाम होतो." जरी कित्येक जाट लोकांनीं हिंदुधर्म सोडून दिळा आहे तरी त्यांच्यांत जातीचें बंड पूर्वीप्रमाणेंच कायम आहे हें सांगितलें पाहिजे. हिंदुजाट लोकांमध्यें व मुसलमानी जाट लोकांमध्यें पूर्वीप्रमाणें लग्नाचीं बंधनें कायम आहेत.

शेवटीं जाट व गुजर ळोकांसंबंधानें सर डी.इबेट्सन आपल्या "Punjab Castes" नामक ग्रंथांत काय म्हणतात ते आणखी पाहूं. "मूळचे रजपूत आणि मूळचे जाट छोक हिंदुस्थानांत निरनिराळ्या वेळी आले असतील, पण माझ्या मतें रजपत धंदावरून पडळा असावा. त्याचा मानवजाति-शास्त्राशीं संबंध नाहीं. परंतु ते निरनिराळ्या वेळीं हिंदुस्थानांत आले असें जरी धरलें, तरी त्यांच्या शरीराच्या व चेह-याच्या साम्यावकृत व आपआपसांत असणाऱ्या त्यांच्या निरंतरच्या संबंधावरून ते एकाच वंशाचे असावेत असे वाटतें " ( पृ. १०० ) गुजर लोकांसंबंधें इबेटसन साहेबांचें असें मत आहे. "पंजाबांत गुजर लोक ही एक मोटी आठवी जात आहे. वरच्या जातींपैकीं जाट, रजपुत, पठाण व ब्राह्मण आणि खालच्या जातीपैकीं चांभार व चुहरा हेच लोकसंख्येनें त्यांच्यापेक्षां जास्त आहेत. खांचा बांधा उंच असून त्यांचें जाट लोकांशीं फारच साम्य आहे. त्यांचा सामाजिक दर्जा बहुतेक एकच आहे, कदाचित् गुजर लोक थोडेसे कमी दर्जाचे ठरतील. व दोघांचा रोटीव्यवहार बिनदिक्कत चालत असतो " ( पृ. ६०४ ) सारांश ज्यांचा ज्यांचा पंजाबच्या लोकांशीं चांगला परिचय झाला त्यांनी जाट, गुजर व रजपुत हे सिथियन नसून आर्यच आहेत असे आपलें मत दिलें आहे. तरी सुद्धां कांहीं विद्वानांनीं या लोकांना यूची-खझर-जीटीच्या वंशाचे ठरवून हे लोक सिथियन आहेत व ऐतिहासिक कोळांत, इतकेंच नव्हे तर, खिस्तीसनानंतर ते हिंदुस्थानांत आले असा आपला अभिप्राय दिला आहे. हे लोक हिंदुस्थानांत बाहेरून आल्या-बद्दळचा पुरावा काडीमात्र मिळत नाहीं. ते हिंदुस्थानांत आल्याचा उल्लेख परदेशांत कोठेंही उपलब्ध नाहीं. किंवा या गोष्टीसंबंधानें त्या लोकांत परंपरागत कथाही नाहींत. इतकेंच नव्हे तर या गोष्टीसंबंधानें ऐतिहासिक पुरावा, किंवा शिलालेख किंवा दुसऱ्या कांहीं सूचक गोष्टी यांचा पूर्ण अभाव आहे. मग अशीं चुकीचीं विधानें कां करण्यांत येतात ? आमच्या मतें त्याला एकच कारण आहे. तें हें कीं बहुतेक युरोपीयन विद्वान् ळोकांची व आमच्यांतील कांहीं विद्वान् मंडळीची अशी खोड आहे की हिंदुस्थानां-तील एकादी जात सुस्वरूप व कार्यक्षम दिसली की तिच्यावर " परदेशी 🏞 म्हणून शिक्का मारावयाचा.

# प्रकरण ५ वें.

### 

#### समाजस्थिति.

मागील प्रकरणांत हर्षकालीन विविध लोकांचें वर्णन केलें. आतां प्रस्तुत प्रकरणांत त्यांच्या सामाजिक चाली रीती महणजे त्यांचे पोषाक, आभरणें, विशिष्ट वहिवाटी, इत्यादिकांकडे वळं. या सामाजिक बाबतीतिह हर्षाचा काळ म्हणजे प्राचीन् व अर्वाचीन काळांचा भेद दाखविणारा मर्यादा काळच होय; म्हणजे प्राचीन काळच्या गोष्टीच्या साखळींतील तो शेवटचाच दुवा आहे. येथून पूर्वीची साखळी संपून नवीन परिस्थितीला सुरवात झाली आहे. आपण पाहिलेल्या लोकांच्या वस्त्रप्रावरणाचें वर्णन ह्युएन-त्संग असें करतो; "या लोकांचे आंतले किंवा बाहेरचे असे कोणतेच कपडे शिवून तयार केलेले नसतात. त्यांचा रंग स्वच्छ पांढरा असून छिटकावाचा किंवा मिश्र रंग त्यांना आवडत नाहीं. पुरुष मंडळी कमरेभोंवतीं एक लांब वस्त्र गुंडाळतात आणि तसेंच दुसरें खाकांपर्यंत घेऊन उजवा खांदा उघडा ठेवितात. त्यांच्या स्त्रिया लांबच लांब झगेवजा वस्त्र नेसतात व तें दोन्ही खांद्यांवरून जाऊन खालीं मोकळे सुटलेलें असतें. त्यांच्या डोक्याचा वरच्या भागावरील केसांची गांठ बांधलेली असते व बाकीचे तसेच मोकळे रहातात. पुरुप कांहीं आपल्या मिशा कातरतात व कांहीं त्यांच्या निरनिराळ्या तऱ्हा करतात. ते डोक्यावर फुलांच्या माळा गुंडाळून गळ्यांत हार घालितात." (वाटर्स.ह्यु.१.पा.१५१). या वर्णनावरून प्रथम असें दिसतें कीं हर्णाच्या काळापर्यंत कपडे शिवून घालण्याची रीत इकडे सुरू झाली नन्हती. पुरुष व स्त्रिया या उभयतांची वस्त्रें प्राचीन काळाप्रमाणेंच (महाभारत उपसंहार पहा ) एकेरी व लांब असून पुरुषांत ती कमरे

भोवती व एका खाकेंखालून गुंडाळीत, आणि स्त्रियांत दोन्ही खांद्यावरून घेत. उत्तरीय किंवा वरचें वस्त्र हेहि कधीं कधीं स्त्रिया व पुरुष घेत असत. पण त्याचा उल्लेख ह्युएनत्संगानें केलेला नसस्यामुळें त्याचा प्रचार त्यावेळीं कमी झालेला असावा. अशा या पोषाखाचा निर्देश मनुस्मृतींत तसाच ग्रीक म्रंथकारांच्या छेखांतहि केलेला आहे. प्राचीन काळचे प्रीक व रोमन लोकहि अशाच प्रकारची दोन लांब चादरवजा वस्त्रें अंगावर घेऊन खांदावरून खालीं सोडीत. आज मितीसहि बंगाल, मद्रास व थोड्या फार प्रमाणांत मुंबई या प्रांतांत म्हणजे हिंदुस्था-नाच्या पूर्व, पश्चिम व दक्षिण या भागांत स्त्रियांचा पोषाक बहु तांशी एकवस्त्री असून, उत्तरहिंदुस्थानांत मात्र त्याच्या जागी शिवहें छे घागरे आहे आहेत. पण तेथेंहि घरांतस्या घरांत असतांना त्या एक वस्त्राच असतात.पुरुषांच्या बाबतीत कमरेखार्छी असलेलें धोतर हाच काय तो घरगुती नित्य व्यवहारांतील पोषाक असून, मद्रास व मुंबई, मलबार, कोचीन इकडले प्रांतखेरीज एकं-दर हिंदुस्थानांत बाह्यव्यवहाराचा पोषाक मात्र शिवलेल्या विजारी-तुमानींचा झालेला आहे. कमरेवरील जें उत्तरीय त्याबद्दल तर आतां सर्वच ठिकाणीं शिवलेले सद्दे कोट आलेले आहेत. कपडे शिवण्याची कला प्रथमतः हर्षाच्या नंतर आठव्या शतकांत अरब छोकांनीं केन्हां तरी या देशांत आणिली असावी, किंवा कदाचित् त्याच्याहि पुढें अकराव्या शतकांत महंमुदाच्या तुर्कांबरोबर ती **था**ली असेल.

पोषाकाविषयीं ह्युएनत्संगानें केलेलें वर्णन किती सत्य आहे हें पहाणें असेल, तर बाणभद्दानें लिहिलेल्या वर्णनाशीं तें ताडून पहावें. हर्ष आपल्या दिग्विजयाच्या स्वारीवर निघाला, तेव्हां त्याचें वर्णन करतांना बाण म्हणतो 'परिधाय राजहंसमिधुन-

लक्ष्मणी सदशे दुक्ले परमेश्वरचिन्हभूतां शशिकलामिव कल्पयित्वा सितकुसुममुंडमालिकाम् ' (ह. च. उच्च्छास ७) म्हणजे त्यानें निघते वेळी राजहंस छोपाची दोन सारखी वस्त्रें परिधान केळी, व चक्रवर्तिःवाची खूण म्हणून ( शंकराच्या मस्तकावरील शशि-कलेप्रमाणें ) ''चंद्रकोरे सारखी पांढऱ्या फुलांची माळ मस्तकावर बांधिली. " आतां हर्षासारख्या चऋवर्तिपदाकांक्षी राजाच्या मंगल पोषाखांत जर दोन पांढरीं रेशमी वस्त्रें व पांढऱ्या फुलांची माळ एवढींच येतात, तर सामान्य माणसाचीं वस्त्रें म्हणजे दोन काप-साच्या वस्त्रांशिवाय काय असणार ? अद्यापि सुद्धां अगदीं जुन्या पद्भतीच्या वृद्ध गृहस्थास दोन सारखीं धोतरें एक नेसावयाचें धोतर व एक पांघरावयाचें अंगवस्त्र एवढाच काय तो पोषाक असतो. धोतर शब्दहि धू. म्ह. हलविणें, धुणें यापासून झालेला असून जें रोज धुवून स्वच्छ पांढरें ठेविलेलें असतें तें असा त्याचा अ**र्थ** आहे. मस्तकावर पुष्पमाळा बांधण्याची चाल मात्र आतां नित्य व्यवहारांतून अजीबात गेली आहे व लग्न, मुंज वगैरे प्रसंगीं बांधावयाच्या मुंडावलीच्या रूपानें मात्र ती अविशष्ट राहिली असून व्यवहारांत तिची जागा पागोटीं, फेटे व टोप्या यांनीं पट-काविली आहे. तथापि हर्ष-चरितांत उष्णीष म्हणजे पागोट्या-सारखें कांहीं शिरस्त्राण सांगितलें असून महाभारतांतिह त्याचा उल्लेख आहे.परंतु मेगॅस्थेनिसनें चंद्रगुप्तकालीन लोकांच्या वर्णनांत जें लिहिलें आहे त्यावरून उत्तरीय वस्त्राचेंच एकटोंक डोक्याला गुंडाळीत,असें अनुमान होतें.सणजे डोक्यासाठीं तिसरें वस्त्र लागत नसे असे आम्हाला वाटतें. तत्कालीन सर्व पोषाकच मुळी एवढा असल्यामुळें मनुष्याचा समाजांतील दर्जा ओळखण्याचें साधन त्या वस्त्रांचा तलमपणा किंवा रंगाचा स्वच्छपणा हाच असला पाहिजे. म्हणजे श्रीमंतांची वस्त्रें तलम पोताची व स्वच्छ असून

गरिबांची ओबडघोबड व काळसर असत. ह्युएनत्संगानें लेंकर, रेशीम,कापूस यांच्या वस्त्रांचीं नांवें दिलीं आहेत तीं अशीं; ''कौशे-य म्हणजे रेशमाचे वस्त्र, क्षौम म्हणजे तागाचे वस्त्र,कंबल म्हणजे बारीक लोंकरीचें वस्त्र आणि होलल अथवा होरल म्हणजे कोणा रानटी पशूच्या लोंकरीचें वस्त्र. " हयुएनःसंगानें सांगितलेली शेवटची जात आमच्या मतें कापसाच्या वस्त्राची असावी. रेशीम, लोंकर, कापूस इत्यादिकांची अति तलम त्रस्त्रें करण्याची कला त्यावेळी हिंदुस्थानां । पूर्णत्वास पोंचली होती व आज ज्याप्रमाणें कांहीं ठिकाणीं विलायती तलम कापडाहू नहि बारिक कापड डाक्का वगैरे ठिकाणी होतें त्याप्रमाणें तेव्हांहि होत असें.राज्यश्रीच्या विवाहप्रसंगी आणिलेल्या वस्त्रांचें बाणानें केलेलें वणन पाहिलें झणजे कापड विणण्याची कला हर्षकाळीं किती पूर्णतेस गेली होती, याची कल्पना होईल. बाणभट्ट म्हणतो " क्षीमैश्व बादरेश्व दुक्लेश्व लालातंतुजेश्वाशुंकेश्व नैत्रेश्व निर्मोक-निभैः निश्वासहार्येः स्पर्शानुमेयैर्वासोभिस्सर्वेतः स्पुरदिन्द्रायुध-सहस्त्रैरिव संच्छादितम् ( ह०च० उच्छ्वास ४ था ) राजवाड**यांत** जिकडे तिकडे क्षीमें (तागाचीं वस्त्रें ) बादरें (कापसाचीं, बदर-कापूस), दुक्लें (रेशमाची), लालातंतुजें (कोळ्याच्या धाग्यांची वस्त्रें) अंशुकें, नैत्रें (हें वस्त्र काय असावें हें समजत नाहीं ) इत्यादि प्रकारचीं वस्त्रें पसरली असून तीं सापाच्या कांती-सारखीं तेजस्वी, श्वासाच्या वाऱ्यानेंहि उडणारीं, हाताच्या स्पर्शाखा मात्र उमगणारी व इंद्रधनुष्याप्रमाणें चित्रविचित्र रंगांचीं होतीं." या वर्णनांत ज्या पदार्थोंची वस्त्रें सांगितली आहेत, ते सर्व कांहीं आज ओळखतां येत नाहींत. पण पदार्थ कोणताहि असला तरी त्याचें वस्त्र मात्र फार भारी प्रतीचें असलें पाहिजे हें उघड आहे. शश्र रंग हा पुरुषांत विशेष मान्य असून स्नियांना नाना रंग व

त्यांतिह चित्रविचित्र आकृति काढलेल्या अधिक प्रिय असणे साहिजक आहे. ह्युएनत्संगानें विणलेल्या हर्षाच्या दुकूलांवर हंसांचीं चित्रें होतीं हें वर सांगितलेंच आहे. बिन कांठांची शुभ व साधीं वस्त्रें आतांच्या प्रमाणें तेव्हांच्याहि स्त्रियांना पसंत नसत; तशीं वस्त्रें केवळ \*विधवा मात्र वापरीत. बौद्ध भिक्षु व भिक्षुणी यांचीं वस्त्रें साधीं पण तांबडीं असत,पण त्या धर्माच्या निरिनराळ्या शाखांत तांबड्या रंगाच्या छटा मात्र वेगवेगळ्या असत असे ह्युएनत्संगानें लिहिलें आहे (वाटर्स-पु. १ पा. १५०). जैन भिक्षूंना पिंवळ्या रंगाचीं वस्त्रें आवडत,व हिंदु संन्याशांना भगव्या रंगाचीं भावड असे. या तीन धर्मांनीं हे तीन रंग आपापल्या धर्ममताची विशिष्ट खूण म्हणूनच बहुधा निवडलें होते.

विधवा स्त्रियांनीं परिधान करावयाच्या साध्या शुम्र वस्त्रांचा उछेख महाभारताच्या आश्रमवासिक पर्वांतदेखील धृतराष्ट्राच्या विधवा झालेल्या सुनांच्या वर्णनांत आलेला आहे. पण विधवा-वाणांच्या वर्णांचे हें वैशिष्ट्य आतां बहुतेक नष्ट झालें असून त्याच्या जागीं दक्षिणेंत तांबडा रंग आला आहे व तो बहुधा बौद्ध भिक्षुणीच्या वस्त्रांच्या वर्णाची नक्कल आहे. उत्तर व पश्चिम या हिंदुस्थानाच्या भागांत विधवांच्या वस्त्रांचा रंग प्रायः निला काळा असतो. आणखी आश्चर्याची गोष्ट अशी कीं, पूर्वींचा विधवा वाणांचा शुम्र वर्ण आतां वेश्यावर्गानें आपली खूण म्हणून उचिला आहे.

<sup>\*</sup> प्रभाक रवर्धन मृत्यु पावला असतां हर्षानें केलेल्या शोकाच्या वर्णनांत पिर्धितां थ वले वाससी वसुमती ? ही (राजाच्या मृत्यू मुळे वैथव्याप्रत प्राप्त आसे आहेले ) पृथ्वी पांढरीं वस्तें (पातळें ) परिधान करो असे शब्द आले आहेल [ इ. च. उड्छात्रास ५ वा ).

पण तत्कालीन लोकांची वस्त्रें जरी वर सांगितल्याप्रमाणें भगदीं साधीं होतीं, तरी त्यांना दागिन्यांची मात्र फार आवड असे. खरोखर पहातां याविषयीं हिंदीलोकांची अभिरुचि, दागिन्या-पेक्षां वस्त्रांची अधिक छानछोकी करणाऱ्या पाश्चात्याच्या अभि-रुचीच्या अगदींच उलट दिसते. वस्त्रांच्या साघेपणाचा दागिन्यांच्या भपक्याशीं विरोध दाखवितांना ह्युएनत्संग म्हणतो, 'राजे व सरदार लोक यांचे दागिने कांहीं विलक्षणच असतात. ते डोन्या-वर हिरे-माणिकांचे किरीट चढवीत असून बोटांत अंगठवा, मनगटांत कडीं आणि गळ्यांत रत्नांचे हार वालितात.' (वाटर्स. पु. पा. ५१) आजिह दागिन्यांचा सोस या देशांत कांहीं कमी नाहीं. पण सोनें व माणकेंच नाहींशीं झाल्यामुळें दागिन्यांशिवायच पुष्कळांना हिंडावें लागतें तो भाग निराळा. अजूनहि श्रीमंत ब्यापारी, अमीरउमराव, राजेरजवाडे इत्यादि े आपापल्या वैभवाच्या मानानें दागिने घाछतातच. डोक्यांत घाछण्याचे रत्नखचित किरीट मात्र आतां नाहींसे झालेले आहेत व तें एकाप्रकारें योग्यच आहे. कारण मुसलमानांच्या अमदानी-पासून आतांपर्यंत किरीट घालण्यासारखे मूर्घीभिषिक्त राजेच मुळीं या देशांत शिवाजीखेरीज दिसत नाहींत. हर्पानें चक-वर्तित्वाची खूण म्हणून मुकुट किंवा किरीट न वालतां फक्त एक वलय (कडें ) मात्र मनगटांत घातलें होतें; असें बाणाच्या वर्ण-नावरून दिसतें. ( दूर्वापछवं विन्यस्य सह शासनवलयेन प्रकोष्ठे उच्छ्वास ७ ). पुढें दिवाकरिमत्राची गांठ पडल्यावर त्यानें हर्षाळा एक भारी मोत्यांचा हार (एकावछी) असर्छे मृल्यवान् भाभरण घालावयास तोच योग्य असे समजून नजर केला. ( ह. च. उच्छ्वास ८ वा ). या दागिन्यांशिवाय ेअंगद नांवाचीं बाहुभूषणें आणि कुंडलें व केयूर नांवाचीं कर्णभूषणें बाणानें

सांगितलीं आहेत. पण ह्युएनत्संगानें त्यांचा उल्लेख केला नाहीं. हर्षचिरतांत कुमारगृप्त व माधवगुप्त यांचे वर्णन करतांना (उच्छ्-वास ४ था.) त्यांच्या डोक्यावर फुलांच्या माळा होत्या, कुमारगुप्ताच्या हातांत कडें व कानांत केयूर हीं होतीं आणि माधवाच्या गळ्यांत हार होता असें सांगितलेलें आहे. ही पुरुषांच्या दागिन्यांची गोष्ट झाली. बायकांची गोष्ट याहून अगदीं वेगळी आहे प्रत्येक स्त्री मग ती कितीहि गरीब असो कांहीं तरी दागिने अंगावर घातल्याशिवाय रहाणारच नाहीं व श्रीमंत असल्यास सोन्यामोत्यांनीं व हिरेमाणकांनीं ती मढविलेली असणार.

पोषाक वगैरे संबंधानें ह्युएत्संगानें आणखीहि कांहीं माहिती दिली भाहे. तो लिहितो 'बहुतेक लोक अनवाणीं चालत असतात व पादत्राणें फारच थोडीं दृष्टीस पडतात. 'आजकाल देखील आपल्या स्त्रिया सामर्थ्य असतांनाहि बहुधा अनवाणींच बाहेर जातात व गांवढळ आणि गरीब लोकांना तर नाइलाजा-स्तव पायांत कांहीं घाटतां येत नाहीं. ह्युएनःसंग आणखी ह्मणतो " ते आपल्या दांतांना लाल किंवा काळा रंग देतात, केंस छाटून सारखे ठेवितात व कानांना छिद्रें पाडितात. त्यांचीं नाकें लांब व डोळे मोठे असतात. अशा प्रकारचें त्यांचें एकंदर बाह्यस्वरूप आहे". ( वाटर्स पु. १ पा. १५), कानांना भोंकें पाडण्याची चाल येथें अजून सार्वित्रिक आहे व हर्षकाळीं देखील ती तशीच असावी. कारण हिंदुधमीच्या शास्त्रांत तो विधि सांगितला असून हिंदुधर्माबाहेरील लोकांना याच कारणास्तव अविंध असें नांव पडलें आहे. केसांसंबंधें पाहतां ब्राह्मण लोक डोक्याचे व दाढीचे केस आजन्यासारखेच काढीत असावे; परंतु ह्युएनत्संगाच्या वर्ण-नावरून मात्र तसे दिसत नाहीं. पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें त्यानें डोक्यावरील केस मोकळे सोडीत असत असें म्हटलें आहे.

त्यावरून ते कापीत असणें जुळत नाहीं कदाचित् केंस कापिल्याचें वर्णन क्षत्रियांना व राजेलोकांना लागू असेल. लष्करी अधिकारी दाढी वाढवीत आणि कल्लेहि राखीत. याविषयीं ठाणेश्वरच्या सेनापतीचें बाणानें केलेलें वर्णन मोठें सूचक आहे. तो म्हणतों "शिरोरुहसटालः..........धवल-स्थूल-गुंजापिच्ल-प्रच्लादित-कपोल भागभास्वरेण.......मृतमपि हृदयस्थितं स्वामिनमिव सितचाम-रेण वीजयनाभिलंबेन कूर्चकलापेन "त्याचे डोक्यावरील केंस गुंतिलेले असून त्याचे पांढरे कल्ले गालांवर पसरले होते; त्याची पांढरी शुम्र लांब दाढी छातीवर बेंबीपर्यंत लोंबत असून जणं काय स्मृतिशेष होऊन आपल्या हृदयांत वास करणाऱ्या आपल्या स्वामीला तो (त्या कूर्चक्पी) शुम्र चामरानें वाराच घालीत आहे असें पहाणाराला वाटे. (ह. च. उच्छ्वास ६).

आतां हर्षकालीन लोकांच्या चालोरीतीकडे वळूं व प्रथम त्यांच्यांतील विवाहाच्या प्रकाराचा विचार करूं. या बाबतींत आद्य महत्वाची गोष्ट म्हणजे त्याकाळी या देशांत बालिववाहाची पद्भत चालू नव्हती ही होय. जर कदाचित् ती रूढ असती, तर स्त्रियांच्या पुनर्विवाहाच्या निषेधाचा जसा ह्युएनत्संगानें उल्लेख केला आहे, तसा या देखील रीतीचा केला असता. राज्यश्रीच्या विवाहाचें जें वर्णन बाणानें केलें आहे (उच्छ्वास ४) त्यावरूनिह हेंच अनुमान दढ होतें. राज्यश्रीचा विवाह ती शरीरदृष्ट्या उपवर झाल्यावरच घडलेला आहे, आणि विवाह झाल्यावर त्याच दिवशीं लगेच तिचा गर्माधान—संस्कार झाला असे सुद्धां त्यांत वर्णिलें आहे. आतां यावर कोणी असे ह्यांल कीं, हे प्रौढ विवाह क्षित्रियांपुरतेच होत; इतरत्र नव्हते. परंतु विवाहाच्या बाबतींत बाह्यण, वैश्य आणि क्षत्रिय यांत फरक होता असे मानावयास कांहीं कारण दिसत नाहीं. स्वतः बाणानेहि मयूरकवीच्या प्रौढ

बहिणीशींच विवाह केला अशी कथा आहे. तात्पर्य विवाहाच्या बाबतींत सुद्धां प्राचीन अर्वाचीन काळांना जोडणारा दुवा ह्मणजे हर्षाचा काळ होय असें ह्मणावें लागतें. यानंतर मात्र या देशांत बालविवाहाची पद्धति हळू हळू प्रचारांत आली; त्याचें वर्णन पुढें योग्य ठिकाणीं येईलच.

बाणानें हर्षचिरतांत केलेलें राज्यश्रीच्या विवाहाचें वर्णन हें खरोखरच फार सरसकाव्यमय असूनहि वस्तुस्थितीचा त्यांत मुळींच विपर्यास केलेला नाहीं. त्यांत वर्णिलेली उपवर कन्येच्या मातापितरांची चिंता वस्तुस्थितीचेंच हुबेहूब चित्र आहे. ही चिंता मातापितरांचें सामर्थ्य कितीहि असलें तरी त्यांना सोडीत नाहीं. विवाहापूर्वीच्या प्रचंड तयारीचें बाणाचें वर्णन देखील वस्तुस्थितीचेंच निदर्शक आहे. त्यांतील एका भागावरून असें दिसतें कीं, हर्पकाळी विवाहेच्छु वर उपवर असणाऱ्या कन्ये-साठीं मागणी घालीत असत ( शोभनेच दिवसें प्रहवर्मणा कन्यां प्रार्थियतुं प्रेषितस्य प्रधानदूत पुरुषस्य करे दुहितृ दानजलमपात-यत् । ह. च. उच्छ्वास ४ ). सांप्रत तरी हिंदुस्थानांत उच्च जातींत याच्या अगदीं उलट चाल आहे. असो.\* या मागणी घाळणाऱ्यांपैकीं ज्याला मुलीचा बाप किंवा पालक त्याच्या कुलशीलादि गुणांवरून पसंत करी त्याच्या कडून मागणी वाला-वयासाठीं आलेल्या दूताचे हातावर तो मग दानाचें उदक सोडी. एवढें झाल्यावर वर आपल्या मंडळीसह वधूचे गांवीं येई आणि मग ज्योतिष्यांनीं सांगितलेल्या शुभ मुहूर्तावर ( ज्योतिषाचें बंड त्यावेळींहि आजच्यासारखेंच जोरांत होतें ) तो वधुगृहीं

<sup>\*</sup> विवाह प्रयोगांत अद्यापिह बाणांने वार्णिलेली कन्या प्रार्थनेचीच चाल कायम ठेविली आहे व व्यवहार कसाहि असला तरी शास्त्र म्हणून लग्नाचे पूर्वी वराचा पिता वधूला मार्गणा घालण्याचा बहाणा करतोच.

समारंभानें आल्यावर वधूचा पिता त्याचें शक्य तितक्या उत्तम रीतीनें स्वागत करी, आणि नंतर शास्त्रोक्त व रूढीच्या नियमांना अनुसरून विवाहविधि साजरा करण्यांत येई. हल्ली क्षत्रिय जातींत जशी पडद्याची चाल आहे तशी ती तेन्हांहि होती व तिला अनुसरून प्रत्यक्ष विवाहविधि पडद्यांतच स्त्रियांचे समृहांत होई न तेथें पुरोहितांचा मात्र प्रवेश असे. कवि-श्रेष्ठ बाणभद्दानें राज्यश्रीच्या विवाहप्रसंगीं ती आपल्या सख्या समवेत वेदीपाशीं खालीं मान घालून पण उन्कंठेनें कशी वाट पहात उभी राहिली होती व नवरा अंतःपुरांत येण्याचे वेळी त्या सख्या तिला जरा मान वर करून त्याच्याकडे पहावयास सांगत असतांना ती रकीकडून त्यांना व एकीकडून आपल्या हृदयाला कशी दटावीत होती याचें मार्मिक वर्णन केलें आहे. आतांच्याप्रमाणेंच तेव्हां-य्याहि वधू वरासमोर असतां मान खालीं घालीत असत. मुहूर्ताची वेळ बरोबर भरतांच वधूवरें एकमेकांच्या गळ्यांत हार घालून, होमाग्नि प्रदीत करीत व त्यांत लाजांच्या आहुति देऊन त्याभोंवर्ती सात प्रदक्षिणा करीत. हा सप्तपदीचा विधि विवाहापैकीं अत्यंत महत्वाचा भाग होय असें स्मृतींतिह सांगितलें आहे. याप्रमाणें शास्त्रोक्त विवाहिविधि झाल्यावर वधूवरें सर्व वडील माणसांना व ब्राह्मणांना नमस्कार करीत. पण आश्चर्याची गोष्ट अशी कीं, विवाहानंतर होणाऱ्या भोजन समारंभाचा मात्र उछेख राज्यश्रीच्या विवाहवर्णनांत बाणानें केळेळा नाहीं. नवोढ वधूवरांसाठीं मुद्दाम शृंगारून तयार केलेल्या आवास-गृहामध्ये विवाहाची प**हिली** सौख्याची रात्र त्यांनी घालविली हें मात्र त्यानें वर्णन केलें आहे. विवाहानंतर प्रहवर्मा दहा दिवस श्वशुरगृहीं राहिला व तितक्या अवधींत त्यानें आपल्या सासूबाईस संतोष देण्याचा आटोकाट प्रयत्न केला, आणि मग सासऱ्याकडून मिळालेल्या मूल्यवान् वस्तु दासदासी वगैरे घेऊन तो आपल्या नगरी परत गेला, हेंही शेवटी बाणभट्टानें सांगून ठेविलें आहे.

सदरील सविस्तर वर्णनावरून असें दिसून येईल कीं, विवाह-विधीचा शास्त्रोक्त भाग तेव्हां होता तसाच आताहि बहुताशी राहिला भाहे, तरी दोन महत्वाच्या गोष्टींत मात्र त्यांच्यांत भेद दिसून येतो. त्यापैकीं पहिली गोष्ट म्हणजे वर वधूला मागुणी घाली, व दुसरी विवाहाचे दिवशींच वधूचा गर्भाधान-संस्कार होई. आतां या दुसऱ्या गोष्टीवरून् विवाहकाळी मुली चांगल्या प्रौढ असल्या पाहिजेत हें उघड होतें. या बाबतींत आणखी सांगण्यासारखी गोष्ट म्हणजे पूर्वी उल्लेख केल्याप्रमाणें एकदां विवाह झालेल्या स्त्रीचा वरच्या तीन जातींत तरी पुनः विवाह होत नसे, ही होय. या गोधींतहि हर्षकाळ व आजचा काळ यांत साम्य आहे. पण याच्यापुढें विधवांचें वपन जें आज दृष्टीस पडतें तें मात्र त्याकाळीं नव्हतें. एकाठिकाणीं बाणाने विधवा स्त्रीच्या वेणीचा उछेख केला आहे व त्याचे राब्द (ह. च. उच्छ्वास ५ वा ) 'बध्नातु वैधव्य वेणीं वरमनुष्यता ' असे भाहेत. भातां विधवाची विशिष्ट वेणी कशी असे हें समजण्याला मार्ग नाहीं. रामायणांत सीता पतीपा-सून दूर रावणगृहीं असतांना तिला ' एकवेणीधरा ' असे विशे-षण लाविलें आहे व अशा एक-वणीचा उल्लेख प्रोषितभतृ का स्त्रियांसंबंधांनें पुढील कवींनींहि वारंवार केलेला आहे. भाग्यवती स्त्रियांच्या वर्णनांत तीन-पेडी वेर्णीचा उहेख येतो. पण पति दूर असतांना घालावयाची एकवेणी व विधवा स्त्रियांची विशिष्ट वेणी यांत कोणत्या बाततींत फरक असे हें समजत नाहीं. पूर्वीं सांगि-तल्याप्रमाणें विधवांच्या वस्त्रांचा वर्ण विशिष्ट म्हणजे शुभ्र असून सौभाग्यवती स्त्रियांची वस्त्रें रंगीत व चित्रविचित्र कांठांची असत.

वैधन्य स्थितीत जन्म घालावा लागण्याची तेन्हांची चाल बाल-विवाहाच्या अभावीं फारशी जाचक होत नसावी, तथापि मधून

मधून राज्यश्रीप्रमाणें अकाल वैधव्याचे हृदयद्रावक प्रसंग तेव्हांहि येत असलेच पाहिजेत. अशा दुर्दैवी स्त्रियांना बौद्ध धर्मांत आश्रय मिळे व बौद्धभिक्षुणींचा वर्ग बहुतेक अशाच स्त्रियांचा बनलेलः असावा. जुलमाचें वैधव्य त्याकाळीं जरी समाजांत आपलें उम्र रूप वर सांगितल्याप्रमाणें प्रकट करीत नन्हतें, तथापि विधवांसंबंधाची जीएक अति दुष्ट चाल कवींनीं व हर्षचिरतांत स्वतः बाणानेंहि वर्णिली आहे तिचा येथें निर्देश करणें भवश्य आहे. ती अशी कीं, युद्धांत पराभूत होऊन मृत्युमुखीं पडलेल्या राजाच्या विधवा स्त्रियांना जेता राजा आपल्या कुटुंबांत दास्य करावयास लावीत असे. त्यामुळें अशा स्त्रिया प्रसंगीं मृत्युहि पत्करीत यांत आश्चर्य नाहीं. पण आश्चर्य वाटतें तें हेंच कीं, पराभूत झालेल्या राजांच्या विधवा स्त्रियांची दुर्दशा कविप्रतिभेला मोठा वर्ण्यविषय म्हणून प्रिय वाटतो. विधवा विवाहाच्या अभावीं जेत्या राजाच्या घरीं दास्यांत सांपडलेल्या अशा राजविधवांना प्रसंगीं नाटकशाळांची देखील अवस्था प्राप्त होणें अपरिहार्य होतें. त्याकाळीं राजाच्या अन्तःपुरांत अनेक विवाहित स्त्रियांबरोबर नाटकशाळा व वेश्या यांचाहि मोठा भरणा असे हें लक्षांत ठेविलें पाहिजे. नाटकशाळा व वेश्या यांना एक राजा टाकून दुसऱ्या बलिष्ट राजाचा आश्रय मिळाल्यास दु:ख वाटण्याचें कारण नव्हतें.\* परंतु मृत राजाच्या विवाहित स्त्रियांवर दास्य करण्याचा किंवा प्रसंगीं त्याच्याही पली-कडे जाऊन नाटकशाळा बनण्याचा प्रसंग यात्रा ही गोष्ट मात्र अनुचित व ऋरपणाची दिसते. इतर गोष्टींत सुव्यवस्थित व नीति-

<sup>\*</sup> उदाहरणार्थ राज्यवर्धनाने माठवराजाला पराभूत करून ठार मारिल्या-वर भंडीनें त्याच्या वारयोषिद्गणाला इपिने इवाली केल्याचें वर्णन बाणानें केलें आहे. 'अप्सरस इव बहुसमर-रस साइसानुरागावनीर्णी वार विलासिनी: '( इ. च. ७ वा उच्छ्वास ).

धर्मानें वागणाऱ्या तत्कालीन हिंदुसमाजांत अशा प्रकारची दुष्ट चाल अस्तित्वांत असावी हें आम्हाला खरें देखील वाटलें नसतें.पण बाणभद्दासारख्या प्रत्यक्ष पाहिलेन्या गोष्टी वर्णन करणाऱ्या लेख-काच्या लेखांमुळें तसें मानिल्याशिवाय गत्यंतर मात्र नाहीं.प्रभाकर-वर्धन मृत्युपंथास लागला असतांना त्याची राणी यशोमती अग्निप्रवेश करण्यास सिद्ध झाली व तेव्हां तिचा पुत्र हर्ष तिला तसें न करण्या-विषयीं विनवीत असतां तिनें जे उद्गार काढले त्यांत ' आपीतौ युष्मिद्धधैः पुत्रेरिमत्रकलत्र-बन्दिवृन्द-विधूयमान चामर मरुच्चलच्ची-नांशुकधरों पयोधरौं ( ह. च. उ० ५ वा ) ' असे शब्द आहेत व त्यांत शत्रूच्या स्त्रियांना दासी केल्याची प्रौढी मिरविली आहे.असो.

वरील राजे लोकांतच असणारा अपवाद वगळतां एरवीं त्या काळीं स्त्रियांची स्थिति फार चांगली होती. त्यांना शिक्षण मिळत असून वागणूकहि चांगली होती. हर्षाची वहीण राज्यश्री चांगली शिक्षित असून पुष्कळ कला व शास्त्रें तिला परिचित होतीं. नृत्य व गायन हे विषयपुद्धां तिला शिक्षित असे वाणानें लिहिलें आहे (राज्यश्रीरिप नृत्यगीतादिए विदग्धासु कलासु उपचीयमानपरिचया यौवनमाररोह हर्ष च. उच्छ्वास ४ था) पण आतां शिष्ट कुटुंबांतील स्त्रियांमध्यें या कला निषिद्ध मानिल्या गेल्या आहेत. हर्प जन्मप्रसंगीं सरदारांच्या व राजेरजवाड्यांच्याहि स्त्रियांनीं आनंदानें नृत्य केल्याचें जें वर्णन वाणानें केलें आहे, तेंसुद्धां लक्षांत ठेवण्यासारखें आहे. या स्त्रियोचें नृत्य अर्थात् कलावितिणीच्या नृत्याहून भिन्न असून त्या ठिकाणीं पुरुषांचा प्रवशिह नव्हता. पुरुष व स्त्रिया यांचें एकत्र नृत्य असण्याचा पाश्चात्य देशाप्रमाणें संभवच नव्हता. पडद्याच्या प्रवातामुळें स्त्रीपुरुषांचा समाज मिश्र होण्याची त्याकाळीं शक्यता नव्हती हें उघड आहे.

सतीची चाल त्या वेळीं अस्तित्वांत होती हें सांगावयास नकोच.. हर्षाच्या आईनें पति आसन्नमरण झाला असतांच निराशेनें अग्नि-प्रवेश केला असे बाणानें सांगितलें आहे. मृत स्वामीविषयींचें दुःख अनावर झाल्यामुळें केव्हां केव्हां पुरुषदेखील अग्निप्रवेशाचा अवलंब करीत. तसेंच असें करण्यापासून पुण्य लागतें अशी कांहीं ठिकाणीं समजूत असून, कांहींजण पुढील आपत्ति किंवा शारीर-दुःख टाळण्यासाठीहि अग्निप्रवेश करून देहत्याग् करीत. प्रहवर्मा मालवराजाकडून मारला गेल्यावर राज्यश्री कनोजहून निसटली व पुढील दुर्दशी टाळण्यासाठी अग्निप्रवेश करीत होती, तसेंच प्रभाकरवर्धनाच्या मृत्युसमयीं त्याचा राजवैद्य रसायन आणि विश्वासु मंत्रि आणि दुसरे कांहीं सेवक यांनीं अग्निप्रवेश केळा, भसें हर्षचरितांत वर्णन आलेलें आहे. जपानांत आज मितीसहि ही पद्धत असून थोड्या दिवसांपूर्वी माजी मिकाडो मृत्यु पावला तेव्हां जपानी प्रधानानें आपल्याला स्वतःला गोळी घालून घेतली; हें सुप्रसिद्धच आहे. बाणाची हीं वर्णनें म्हणजे कविकल्पनेची अतिशयोक्ति आहे असें कदाचित् म्हणतां आहें असतें. परंतु प्राचीन लेखांतून त्याला प्रत्यंतर मिळत असल्यामुळें तसें मानणें शक्य नाहीं. उदाहरणार्थ, अफसद शिलालेखांत कुमारगुप्त नांवाच्या राजानें प्रयाग येथें अग्निप्रवेश केल्याबद्दल उल्लेख आहे.\* असें करण्यांत त्याचा काय हेतु होता हें समजत नाहीं,तथापि हा प्रकार प्रयोग येथें झालेला असल्यामुळें त्यांत परमार्थबुद्धि असावी असें म्हणण्यास हरकत नाहीं. या स्वात्मनिरपेक्षतेव्या कृत्यांवरून त्या लोकांची दिसून येणारी मृत्युविषयक बेपवीई खरोखरच अवर्ण-नीय आहे. अग्रिप्रवेशाशिवाय आणखीहि जीविताचा अन्त करून

<sup>\*</sup> शोर्थ सत्यवत धरो यः प्रयाग गतो धने । अम्मसीव करीषाश्ची मग्नःसः पुष्पपूजितः ।

वेण्याचे दुसरे प्रकार त्या वेळी अस्तित्वांत होते. भृगुपतन म्हणजे पर्वताच्या कडवावरून खाळी उडी घेणें, विषप्राशन करणें इत्यादि इत्यादि उपायांचाहि कोणी अवलंब करीत.\* या गोष्टींचीं वर्णनें महाभारतांत आलीं असून अनेक कारणास्तव जीविताचा अन्त करून घेण्याची चाल फार प्राचीन काळापासून चालत आली आहे असें दिसतें.

आतां शेवटीं तत्कालीन अन्यविधीचें वर्णन करून हें प्रकरण पुरें करूं. संन्यासी खेरीज करून इतर मनुष्यांच्या प्रेतांना त्यावेळीं आजच्या प्रमाणें अग्निसंस्कारच करीत असत. संन्याशांचीं प्रेतें मात्र पुरीत असत. प्रेतदहनानंतर तिसरे दिवशीं किंवा दहावे दिवशीं चितेंत सांपडणाऱ्या अस्थि गोळा करून त्या एखाद्या पिवत्र मानिलेल्या नदींत किंवा सरोवरांत बहुधा नेऊन टाकीत. मृतांची श्राद्धें करून ब्राह्मणांना भोजन आणि दक्षिणा वस्त्रें इत्यादि वस्तु अर्पण करीत. पण या वस्तु म्हणजे आज पुराण ग्रंथांतून किंवा अलीकडील दुसऱ्या ग्रंथांतून ज्या दृष्टीस पडतात त्या त्यावेळीं देण्याचा प्रचार नव्हता. प्रभाकरवर्धनाच्या मृत्यूनंतर काय काय व्यवस्था झाली याचें जें बाणानें वर्णन केलें आहे त्यावरून वरील विधानाचा खुलासा होईल. बाणानें लिहिलें आहे.

" अथ भुक्ते प्रथम-प्रेत-पिंड-भुजि द्विजन्मिन, गतेषूद्वेजनी-येष्वाशौचदिवसेषु, चक्षुर्दाहदायिनि दीयमाने द्विजेम्यः शयना-सनचामरातपत्रामत्रपत्रशस्त्रादिके नृपतिनिकटोपकरणकलापे,

<sup>\*</sup> उदाहरणार्थ जयद्रथाला मारण्याची प्रतिज्ञा करून ती पुरी न झाल्यामुळें अर्जुनानें अग्निप्रवेश करण्याची सिद्धता केली. मूरिश्रध्यानें प्रायोपवेशन केलें (प्राण कोंडला). कोणी अन्नपाणी वर्ज करून प्राण देत. श्रयाग क्षेत्रीं श्राण देण्याच्या चालीचा शुपनत्सगानें सुद्धां उद्घेख कलो आहे.

नीतेषु तीर्थस्थानानि सह जनहृदयैः कीकसेषु,..........वनाय विसर्जिते महाजिति राजगजेन्द्रे देवो हर्षः महाजनैएऽ:मानं वेष्टय मानमद्रोक्षीत् " (सहावा उच्छ्वास प्रारंभ ) " प्रथम पिंड भक्षक एका ब्राम्हणांस भोजन देऊन झोलें असतां, आशौचाचे उद्देगका**रक** दिवस संपवृत मृत राजानें पूर्वी उपभोगिलेल्या शयन, आसन, चामरें, छत्री, पात्रें, रध, शस्त्रें इत्यादि दर्शनानेंच दुःख देणाऱ्या वस्तु ब्राह्मणार्पण केल्यावर, राजाच्या अस्थि तीर्थास नेऊन झाल्यावर व ज्या राजगजेदानें पुष्कळ लढाया जिंकिल्या होत्या, त्याला वनांत सोडून दिल्यावर हर्षाच्या भोंवतीं लोक गोळा झालेले त्याला दिसले. " या वर्णनांत प्रथम पिंडदान प्रसंगीं एकाच ब्राह्मणाला जेवावयास घातल्याचें सांगितलें आहे. तसेंच राजाचा हत्ती ब्राह्मणाला दिला नसून त्याला रानांत सोडून दिलें. राजाच्या उपयुक्त वस्तु बाह्मणांना दिल्या,पण त्या त्याला यमलोकी वैतरिणी नदी ओलांडितांना सुखं व्हावें सणून नसून मागें राहिलेल्यांना यांच्या दर्शनानें दुःख होत होतें म्हणून दिल्या. प्रभाकरवर्धना-सारख्या महाराजाच्या या अन्त्यविधिवर्णनावरून दिसून येईल कीं, मृताच्या आत्म्याला परलोकीं सुख व्हावें ह्मणून ज्या अनेक वस्तूंचें दान गरुड-पुराणांत सांगितलें आहे स्याची कल्पना हर्षकाळीं नव्हती. वर दिलेल्या अवतरणांत " सुधानिचयचिते चिता चैत्यचिन्हे " असे बाणाचे शब्द असून ते आम्हीं गाळले आहेत. त्यांचा अर्थ चांगलासा समजत नाहीं. तथापि मृतराजांच्या दहन-भूमीवर समाधि किंवा छत्री बांधण्याची आतांच्या प्रमाणेंच तेव्हांहि चाल असावी आणि त्यासाठीं ती जागा नीट लक्षांत रहावी म्हणून ताबडतोब चितेच्या जाग्यावर चुन्याची रास करून ठेवीत, व पुढें सवडीप्रमाणें त्या जागेवर स्मारक उभारीत असे त्यावरून अनुमान होतें. सावारण छोकांच्या चितास्थानावर अर्थातच अशीं स्मारकें होत नसत, हें ह्युएनत्सं-गाच्या पुढील लिहिण्यावरून दिसून येतें.

ह्युएनत्संग म्हणतो 'मृत मनुष्याच्या अन्त्यविधीचे प्रसंगी त्याचे नातेवाईक रडून शोक करतात, केंस तोडतात, कपडे फाडतात, व ऊर वडवितात. सुतकाचा पोषाक कांहीं विशिष्ट ठरलेला नसून आशौचाचे दिवस देखील ठराविक नाहींत. मृतशरीराची व्यवस्था लावण्याचे सामान्य प्रकार तीन म्हणजे चितेवर तें दहन करणें, किंवा पाण्यांत टाकृन देणें, किंवा दूर रानांत पुरून किंवा टाकून पश्च्या हवालीं करणें असें होते. बहुमानाच्या पदन्या काय त्या जीवंत माणसांसच देत, मृतांना अशा पदन्या नसत. ज्या घरांत मृत्यु झाला असेल, तेथें कांहीं दिवस इतर लोक अन्न प्रहण करीत नाहींत; परंतु सर्व अंत्यविधि उरकल्यावर सर्व गोष्टी पूर्ववत् चाल्च होतात. मृतशरीरावरोवर स्मशानांत जाणारे सर्व अपवित्र झास्याकारणानें नगराच्या किंवा गांवाच्या वेशीच्या आंत येण्यापूर्वीं त्यांना स्नान करावें लागतें.

जे अगदीं जराग्रस्त किंवा असाध्य रोगानें पछाडल्यामुळें जीवि-ताला कंटाळले असतात अशांना त्यांचे मित्र व सोयरेधायरे होडींत घालून वाजत गाजत गंगेच्या प्रवाहांत मध्यावर नेतात आणि तेथें ते 'आतां आम्हीं स्वर्गलोकीं जन्म घेणार 'असें म्हणून नदींत उडी घेतात.

'पण बौद्धसंघाला मृताबद्दल मोठयानें शोक करण्याचा निषेध केलेला आहे. त्यांच्यांत कोणाचा बाप मरण पावल्यास त्याचें कृतज्ञतादर्शक स्तोत्र ते म्हणतात व मृताच्या कृत्यांचें अनुकरणः करणें हाच परलोकीं सुख प्राप्त करून घेण्याचा उपाय होय असें ते समजतात."

## प्रकरण ६ वें.

9999<del>9</del>666

## धार्भिक स्थिति.

हर्षकाळी भरतखंडाच्या धार्मिक स्थितींतील अत्यन्त महत्वाची बाब म्हणजे ज्या दोन किंवा तीन धर्मांमध्यें सर्व देशांतील प्रजा बाट्न गेली होती त्या धर्मांत आढळून येणारी पराकाष्टेची परस्पर-सिहेण्णुता ही होय. प्राचीन हिंदुधर्म आणि त्याचें जोडीदार बौद्ध व जैन हे नवे धर्म जणूं काय हातांत हात घाळून चाउत होते. एकाच राज्यांत किंवा एकाच शहरांत किंबहुना एका कुटुं-बांत देखील हिंदु, बौद्ध व जैन या धर्मांचे अनुयायी गुण्यागीवि-दानें राहून धर्माच्या गहन तत्वांवर अत्यन्त सहनशीलतेनें वाद-विवाद करीत. त्यावेळीं असा चमत्कार पहावयास सांपडे एकाच कुटुंबांत बाप शैव, तर मुलगा बौद्ध असून तोहि पुढील आयुष्यांत मत पालटस्यास धर्मान्तर करी व हें धर्मान्तर स्याच्या कौटुंबिक किंवा सामाजिक नात्याच्या आड येत नसे. अशा प्रकारच्या थार्मिक सिंहण्णुतेचें कारण बहुशः असें होतें या धर्माचे अनुयायी लोक प्रायः एकाच वंशाचे असल्यामुळें त्यांचे सामाजिक आचारविचार सारखेच असून अन्नोदक-व्यवहार सुद्धां एकाच प्रकारचा होता. शिवाय जातिबंधनांना चिकटून रहाण्याची येथील लोकांची जी उपजत प्रवृत्ति दिसून येते ती या नन्या म्हणजे बौद्ध व जैन धर्मांनीं हाणून पाडँली नाहीं उलट तिनेंच त्यांच्यावर् पगडा बसविला, आणि बौद्ध व जैनधर्मीय लोक देखील जातिबंधनें पाळूं लागले. त्यांतील मठवासी व भिक्षु हे मात्र जातिबंधने झुगारून देत, पण इतर गृहस्थ लोक जातिबंधन पाळीत, या कारणामुळें त्या तिन्ही धर्मांची सिंहण्णुता अबाधित राहिङी होती.

हिंदुस्थानांतील त्या काळच्या अनेक राज्याचें जें वर्णन ह्युएनत्सं-गानें कें छें आहे, त्यावरून त्यांतील लोक जितके जुन्या धर्माचें होते तितके नव्याधर्मांचेहि होते असें दिसतें. जैनधर्म त्यांतले त्यांत भद्यापि इतका महत्वास पोंचला नसून त्याचे अनुयायी पंजाब, बंगाल आणि दक्षिण यांतच कार्य ते थोड्या ठिकाणीं दृष्टीस पडत होते. या पुस्तकास जोडिलेल्या नकाशांत हर्षकाळीं चालू असळेल्या या प्रमुख धर्मांची संख्येच्या दृष्टीनें स्थिति कशी होती हें दाखविण्यासाठीं ते धर्म निरनिराळ्या रंगांनीं दर्शविले आहेत. त्यांवरून असें दिसून येईल कीं, अगदीं वायव्य सरहदीवरील किपश किंवा काकिरिस्थान या मुलखांत केवळ बौद्धांचीच सरशी होती तर अगदी ईशान्ये कडील आसाम वगैरे प्रांतांत हिंदूंचाच बहुतेक भरणा होता; लाणि इतर प्रांतांत या दोन्ही धर्मांच्या अनुयायांची संख्या सामान्य छोक किंवा राजेरजवाडे या दोन्ही वर्गांत साधा-रणतः समसमानच होती. राजे आणि प्रजा या दोहोंतिह या दोन्ही धर्मांचें सारखेंच प्रावस्य असत्यामुळें याहि कारणास्तव आणखी त्या परस्परांमध्यें फारसा द्वैधीभाव न होतां सलोखाच नांदत होता.

या सलोख्याचें आणखी देखील एक कारण असावें असें दिसतें. त्या वेळचे हिंदु झाले काय व बौद्ध झाले काय दोघेहि सारखेच मूर्तिपूजेचे भक्त होते; आणि जर कांहीं फरक असलाच तर उलट बौद्धांमध्येंच ती अधिक जोरांत चालू होती. बौद्ध धर्माचा आरंभ पाहिला तर मुळीं ईश्वराचेंच अस्तित्व न मानण्यांत झाला; पण आश्वर्याची गोष्ट अशी कीं, त्याचें पर्यवसान मात्र बुद्धालाच प्रत्यक्ष परमेश्वर मानण्यांत झालें, व या कल्पनेची पुढ वाढ झाल्यावर त्यांत आणखीहि बोधिसत्वादि देवांची भर पडली व

एकंदरींत त्या धर्मांत व विशेषतः त्याच्या महायान पंथांत मूर्ति-नूजा कायमची स्थानापन झाली. पढें तिचा या देशांत तसाच बाहेर देखील इतका प्रसार झाला की, बुध हा शब्दच आरबी भाषेत मूर्ति या अर्थाने रूढ झाला. बौद्ध धर्मातच काय, खरें म्हटलें तर साहव्या शतकाच्या सुमारास मूर्तिपूजेचें साम्राज्य सर्व जगभरच पसरलें होतें. अतलांतिक महासागराच्या पश्चिम किना-व्यापासून तों थेट पूर्वेस पासि किक महासागरापर्यंत जगाचा सर्व भाग-मंग त्यांत खिस्ती धर्म असो, सेमिटिक धर्म असो, हिंदु धर्म असो की बौद्ध असो,-मूर्तिपूजेंत मग्न झालेला असून हे सर्व धर्म मूर्तींची पूजा करण्यांत एकमेकांशी जणूं स्पर्धाच करीत होते.\* या सर्वे परिस्थितीचा स्वाभाविक परिणाम असा झाला की, त्या सुमारास मूर्तिनिपेधक व मूर्तिमंजक अशा एका नवीन धर्माची प्राणप्रतिष्टा होणें अपरिहार्य होतें. पण ह्युएनत्संगाच्या वेळे. पर्यंत तो हिंदुस्थानांत येऊन पोंचला नव्हता. त्यावेळीं सर्व हिंदुस्थानभर जिकडे तिकडे हजारों देवळें व स्तूप यांची गर्दी उसळली असून त्यांत सर्व धर्मांचा वांटा होता. बुद्ध व बोधिसत्व यांचे किंवा जैन तीर्थंकराचे प्रचंड पुतळे देवळांत स्थापून त्यांची हजारों भक्त पूजा करीत, त्याप्रमाणें हिंदूच्या देवालयांतिह हिंदुधर्मी-यांकडून त्यांच्या देवांच्या मूर्तींची व विशेषतः शिव, विष्णु व सूर्य यांची पूजा होई. कल्हणाचा ऐतिहासिक ग्रंथ जो राजतरंगिणी यांत त्यानें हिंदु व बौद्ध अशा दोन्ही धर्मांच्या अनुयायी राजांनी कारिमरांत शिवाची व बुद्धाची शेंकडों मंदिरें बांधिल्याचें वर्णन केलें आहे. इतर प्रांतांत देखील शिव, विष्णु, सूर्य आणि बुद्ध **यांचीं** 

<sup>\*</sup> जैन धर्मीत देखील मूर्तिपूजेचे बंड फार झाले होते व त्यांच्या मूर्ति म्हणजे जिन अथवा तीर्थकर यांच नम्न उमे पुतळे असत. बोद्धांमध्ये बुद्धाची ध्यानस्थ बसलेली मूर्ति प्रिय होती तर जैनांना उभ्या मूर्ी की आवह होती.

मन्दिरें त्या त्या देवतेच्या भक्त राजांनीं व बड्या अधिकाऱ्यांनीं व श्रीमंत व्यापाऱ्यांनीं बांधिली होतीं असें तत्कालीन लेखांवरून दिसून येतें. या हिंदूंच्या व बौद्धांच्या सगळ्या मोठमोठ्या मंदिरांचें वर्णन येथें देणें शक्य नाहीं. त्यांपैकीं ह्युएनत्संगानें बन्याच मंदि-रांचें वर्णन केलें आहे, पण त्यांपैकीं दौन विशेष प्रसिद्ध असले-ल्यांचा मात्र येथें निर्देश करूं. मूलस्थानपुर म्हणजे हर्लीचे मुल-तान, येथें एक सूर्याचें प्रचंड व भव्य मंदीर होतें. ह्युएनत्संग म्हणतो, 'त्यांतील मूर्ति सुवर्णाची असून तिजवर रत्नजडित अलंकार होते. तिचें सामर्थ्य कांहीं अद्भुत होतें. मूर्तिसमीर गाणाऱ्या स्त्रियांचे ताफे एकामागून एक येऊन गायन करीतः मंदिरांत नित्य नंदादीप पेटत असून धूप व फुलें मूर्तीवर नित्य वाहिली जात. त्या मंदिराला हिंदुस्थानांतील सर्व ठिकाणच्या राजेराजवाडयांनी मोठमोठया मूल्यवान् देणग्या दिलेल्या असून गरीब लोकांची जेथें अन्तवस्त्राची व औषधंपाण्याची व्यवस्था होईल अञ्चा धर्मशाळा बांधून टेविल्या होत्या. या मंदि-रांत नित्यशः दूरदूरच्या ठिकाणाहून आलेले हजार भक्त तरी स्तोत्रपाठ करीत असलेले आढळून येत. मंदिराच्या सभोवार पाण्याच्या टांक्या व फुटांचे वगीचे असून त्यामुळें तें स्थान एकं-दरींत फार रमणीय झालें होतें. " ( बाटर्स पु. २ पा २५४ ). मुळतानच्या सूर्यमंदिरावरोवर काशीच्या शिवमंदिराचाहि उल्लेखः केला पाहिजे. " या मंदिरांत दररोज १०००० शिवभक्त दर्शनास येत असून त्यांतील देवाची (शिवाची) पुरुषाकार मूर्ति जवळ जवळ सत्तर हात उंचीची असून फार सुबक व भन्य असस्यामुळें हुबेहुब सजीव माणसासारखी वाटे. "

या दोन उदाहरणांवरून राजेरजवाडयांच्या दातृत्वामुळें हिंदूंच्या तसेंच बौद्धांच्या देवालयांची संपत्ति कशी संचित होता

होती व त्यामुळें ती पुढील काळांत **अ**त्याचारी व अधार्मि**क अशा** छुटारूंच्या छोमाचा विषय कशी होऊन बसली हें सहज समजून येईल. वस्तुतः मूर्ति म्हणजे मूळ उच प्रकारच्या ईश्वरविषयक कल्पनेचें केवळ प्रतीक होय. पण जेव्हां तिचें केवळ प्रतीकल जाऊन ती म्हणजेच देव असें होतें, तेव्हां तिजविषयीं अज्ञानामुळें नानाप्रकारच्या विलक्षण समजुती उत्पन्न होणें अपरिहार्य होतें. मूर्तीच्या श्रंगारार्थ मिळालेल्या दागदागिन्यामुळें अपरिमित संपत्ति तर सांचतेच; पण शिवाय त्या मूर्तीच्या अद्भुत सामध्यीविषयीं सुद्धां कित्येक वेडगळ कल्पना उद्भवतात. हर्ष-काळीं हिंदु व बौद्ध असे दोन्ही धर्मांचे छोक आपापल्या मंदिरां-तील मूर्तींच्या विलक्षण सामर्थ्याबदल नानाप्रकारच्या भोळ्या कल्पना करण्यांत एकमेकांवर कडी करीत होते. धर्मविषयक वैडया समजुती म्हणजे धर्मावर गुदरलेला अनर्थच होय व या नियमाला बौद्धधर्म कांहीं अपवाद ठरला नाहीं. बौद्ध धर्माचा उदय जसा ईश्वर नाहीं असें मानण्यापासून झाला तसाच तो वेडगळ समजुर्तीचा निपेध करीतच सुरू झाळा होता. पण जेव्हां स्याची प्रगति होऊन बुद्धाळाच स्वतः ईश्वर बनविण्यांत आ**लें तेव्हां** स्याच्या व्यक्तीच्या पूजेचें वेड इतक्या कळसास चढछें कीं, त्याची हाडें, त्याच्या मांसाचे तुकडे, त्याचीं काढिलेलीं नखें, केसांच्या बटा, हीं जशीं ज्याला सांपडलीं, तशीं त्यानें अत्यादरानें मिळवून त्यांची मंदिरांत व स्तूपांत स्थापना केली व त्यांना पुढें अद्भुत सामध्यीच्या करपनेचीहि जोड देण्यांत आछी. मंदिरांत स्थापन केँलेल्या बुद्धाच्या मूर्तींचें किंवा असल्या अवशेषांचें कसें विलक्षण सामर्थ्य असतें योच्या अनेक गोष्टी ह्युएनत्संगानें आपल्या प्रवासवर्णनांत् लिहून ठेविल्या आहेत. त्या वाचतांना वाचकाला असे आश्वर्य वाटतें की,\*

<sup>\*</sup> हि**द**ू लोकांच्या धर्मविषयक वेडगळ समज्जतीची एक गोष्ट **झ**एनत्संगार्ने

जो ह्युएनत्संग हिंदुलोक हिरद्वार येथें गंगेच्या पाण्यांत लाट? उत्पन्न करून किंवा मृतांच्या अस्थि त्या पाण्यांत टाकून त्यांच्या आत्म्याला पापमुक्त करतां येतें असें मानतात म्हणून त्यांच्या मोळपणावदल थट्टा करतो, (वाटर्स पु. १ पा. ३१९) तोच ह्युएनत्संग स्वतः असें ह्यणतो, कीं, 'मगध देशांतील नालंदा मठाजवळच्या भव्य स्तूपांत स्थापिलेल्या बुद्धाच्या शारिरांत्न (शरीर-भागांतृन) रात्रौ तेजस्वी प्रकाश निघत असतो.' हा प्रकार आपण स्वतः पाहिल्याचें नमूद करतांना तो लिहितो 'हा शारीर-स्तूप सूर्याप्रमाणें लखलखात व तेजस्वी असूनत्याच्या शिखरांत्न पंचरंगी थरथरणारी उथीत निघून ती आकाशाला मिळतेः तेव्हां चंद्र व तारे दिसेनासे होऊन तो प्रदेश एका सूक्ष्म गंधानें व्याप्त होऊन जातो." परदोषाधिष्करणाची इच्छा व स्वमतव्यक्तिविपयक आदरभाव याहून अधिक कोठें आढळेल काय ?

याप्रमाणें बुद्धाचे शरीर-अवशेष व त्याच्या मूर्ति यांनांच तेवहें अम्दुत सामर्थ्य होतें असें नाहीं, तर कित्येक बौद्ध मिक्षंच्याहि वांट्यास सांगितली आहे; ती अशे। की, " देवपुरुष हा एकदां सिहलदीपाहून इकड आला असतां कांही भोळे लोक पाण्यांत हात हालवृन त्यांत लाटा उत्पन्न करीत असलेले त्याला दिसले. तेव्हां त्यानें स्वतः खाली ओणवृन पाण्याला आडवृन घरण्याचा प्रयत्न चालविला. तेव्हां तीर्थिकांनी त्याला 'हें तूं काय करतोस 'असें विचारितां त्यानें उत्तर केलें " माइया सिहलांतील तृपाक्रान्त सोयन्यांना हें पाणी पाठवीत आहें. 'हा वेडचा असे त्यांनीं उलट बोलतांच, तो ह्यणाला 'येथे पाणा हालवृन जर परलोकीं असलेला पापी जनांचा उद्धार होतो, तर येथल्याच लोकी असलेल्या सिहलांत माइया नातेवाईकांना हें पाणी नद्या पर्वत इत्यादि मध्यें असतांहि कां पोंचणार नाहीं ?'हें देकून आपल्या वेडेपणाबदल तीर्थकाची खात्री झाली व लगेच त्यांनी बौद्ध धर्माचा स्वीकार केला.' (वाटसे पु. १. पा. ३२१).

तें आलें होतें. हिंदु तपस्वी सुद्धां असल्या कल्पनांत मागें होते असें नाहीं. असल्या अतिमानुष शक्ति म्हणजे सिद्धि, योगा-भ्यासानें साध्य होतात असा त्यांचा समज होता; व म्हणून बौद्ध भिक्षु व हिंदु तपस्वी अशा दोन्ही वर्गांनी त्याच्या मार्गे हागून त्याचें फारच स्कैम माजविछें होतें. तथापि असल्या योगाभ्यासाचे मार्ग हिडिस स्वरूपाचे नव्हते; परंतु शैव पंथांतील कित्येक शिवभक्तांचे वाममार्ग फारच भयंकर व त्यांच्या कल्पना अति विलक्षण असत. शियाचे गण म्हणून कोणी राक्षसच व पिशाच असतात व त्यांना संतुष्ट करावयाचे तर मनुष्याचे बळी अथवा प्रेतमांसाच्या आहुति दिल्या पाहिजेत असें ते मानीत. या छोकांना पाञ्चपत असें नांव असून गळ्यांत ते नरहंडाच्या माळा घालीत असें ह्युएनत्संगानें वर्णन केलें आहे-( वाटर्स पु. १) या पंथाचा मुख्य देव म्हणजे उज्जनीचा महाकाळ व त्याचा साथीदार म्हणजे पिशाचांचा नायक वेताळ. रमशानभूमींत प्रेताच्या तोंडांत अग्नि प्रदीत करून व त्यांत आहुति देऊन या देवांना संतुष्ट करावयाचें असे. या सर्व खटाटोपाचा उद्देश शिवसानि-ध्यांत रहाणाऱ्या विद्याधर नांत्राच्या भाग्यशाली देवकोटीच्या स्थितीला जाऊन पोंचावयाचें असा होता. ठाणेश्वरच्या वर्धन घराण्याचा मूळ पुरुष जो पुष्यभूति त्यानें भैरवाचार्य नांवाच्या एका पाशुपताला वर सांगितल्या प्रकारचें हिडिस स्त्ररूपाचें व्रत करून विद्याधर पद प्राप्त करून घेण्यांत साहाय्य केलें व आप-लाहि राजा या नात्यानें उत्कर्ष साधन घेतला असें हर्षचरिताच्या तिसऱ्या उच्छ्वासांत बाणभट्टानें वर्णेन केलें आहे.आतां या गोष्टी कितीहि काल्पनिक मानिल्या तरी त्यांबरून शैव पंथांत कशा विलक्षण भोळ्या समजुती रूढ होत्या व त्यांचा पगडा सर्व देश-भर कसा ब सला होता याची साक्ष पटते. ही जी तंत्रोक्त शिव पूजा ती दक्षिणेंतून उत्तरेकडे गेळी असें दिसतें; कारण असल्या विधींत पुरोहित म्हणून ज्याचें नांव येतें ते द्राविड व आंध्र असत.\*

शिय पृजेसाखीच जी दुसरी अघोरी पद्धतीची चंडिका-पूजा तींतिह द्रविड व आंध्र हेच पुरोहित असत. पंथ मूळ दिक्ष-णेंतून आलेले असोत या नसोत, एवढी एक गोष्ट निश्चित आहे कीं,हे तंत्रोक्त पूजाविधि व त्यांत रूढ असलेल्या मोळ्या पण अघोरी कल्पना यांचें साम्राज त्या काळीं काश्मीर व काबूलपासून तों पूर्वेकडे वंगालपर्यंत आणि दक्षिणेकडे कन्याकुमारीपर्यंत सर्वत्र पसरलें होतें. ह्युएनत्संगाच्या वर्णनावरून व तत्कालीन लेखांवरून असें सिद्ध होतें कीं, त्यावेळीं आदित्य व विष्णु यांपेक्षां शिवाचीच नक्त-मंडळी सामान्य प्रजेंत काय व राजे लोकांत काय पुष्कळ अधिक होती. शिव, विष्णु व आदित्य हे प्रमुख देव सोडून दिले तर हिंदूच्या इतर देवतांपैकीं कुमार म्हणजे कार्तिकस्वामी आणि चंडिका किंवा कालीमाता यांचें विशेष महात्म्य दिसून येतें व क्वचित् कोठें गणपतीचेहि भक्त आढळतात. ।

या देवांच्या पूजेबरोबरच जुनी वैदिक अग्निपूजाहि कोठें कोठें होत असे.ब्राह्मण लोक साधारणतः अग्निहोत्र पाळीत आणि क्षत्रिय

<sup>\*</sup> कचिन्मुण्डोपहारणेद्यत द्विद्ध प्रार्थ्यमानामदर्क कचिदान्ध्रोपिष्ठय माण बाहुवध्रोपयाच्यमानचंदितम् १ इ. ( ह. च. ५ वा उच्छ्वास—) टाणेश्वर नगराचें हें वर्णन आहे, व प्रमाकरवर्धन मृत्युपंथास लगला तेव्हांची स्थिति यांत वर्णिली आहे. कोठें द्रविद्य मुंड वहाण्यास तथार होऊन वेता-लाची ( आमदर्क ) प्रार्थना करीत आहे, कोठें आंघ्र बाहु उभारून चंडिकेला नवस करीत आहे. इ.

<sup>+</sup> आज ज्याप्रमाणें गणपतीचें नांव कोणत्याहि प्रसंगीं आरंभी येतें, तसें तें प्राचीन तात्रपटांतून वगैरे आलेटें दिसत नाहीं.

तर कांहीं मोठे श्रौत यज्ञहि करीत. अनेक ठिकाणच्या राजांनी अधमेध केल्याचे प्राचीन लेखांयरून दिसून येतें. या कारणास्तव अधमेधाचा कलियुगांतील निषेध हर्षाच्या काळानंतर प्रचारांत आला असे म्हणणें गैर होणार नाहीं. आम्हाला असे वाटतें कीं, कलिय जीचें सगळेंच प्रकरण या काळानंतर उत्पन्न झालेलें आहे; असें अनुमान करण्याचीं कारणें आम्हीं पुढें देणारच आहों. तात्पर्य असें कांहीं मोठे यज्ञहि त्या काळीं ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य\* राजां-कडून होत असत, परंतु शूद्र राजे व हूणादि परकी राजे हे मात्र त्या भानगडींत पडलेले दिसत नाहींत. यावरून असें उघड होतें कीं, बौद्ध धर्माचा विशेष प्रसार या शूद्र व परजातीय लोकांतच झालेला होता. त्यांना श्रौतस्मार्त यज्ञांचा निषेध असल्यामुळें यज्ञा-विरुद्ध असलेल्या बौद्धधर्मांकडे त्यांचा ओढा सहज वळला.

तथापि या यज्ञांत गाई, घोडे व इतर प्राणी यांची हत्या होत असल्यामुळें हर्षाच्या अमदानींत ते बंद झाछेछे असावेत

<sup>\*</sup> इ. स. ५७८ तील बदामीच्या कीर्तिवर्म्याच्या कोरीव लेण्यांतील लेखांत चालुक्य राजांनी अग्निष्टीम, बाजपेय, पोडरीक, अश्वमेध, इत्यादि केल्याचे सांगितलें आहे ( इंडियन अंटिकरी. पु. ६ पा. ३६३). कॉर्पम इन्स्किपशन पु. ३ यांतील २२ नंबरच्या मगधांतील स्कद्गुप्ताच्या स्तंम-लेखांत ह्यटलें आहे की 'समुद्रगुप्तानें पुष्कळ काळ लुप्त झालेला अश्वमेध केला " ( चिरो-त्सन्नाश्वमेधाहर्ता). पा. ५० याच लेख नालेतील ३६ नं. च्या लेखांत ( पा. १५९) एका इंद्रविष्णु नांबाच्या ब्राम्हण राजाला अनेक यज्ञांचा कर्ता ( कतुयाजी ) असे ह्यटले आहे. तसे ३५ नं. च्या लेखांत दुसऱ्या प्रवरसे-नाच्या वाकाटकांच्या ताम्रपटांत 'दशाश्वमेधावमृथ-स्नातानां मारशिवानां महाराज श्री भवनाग दाहित्र, असे शब्द आहेत. यांत मारशिवानें दहा अश्वभेध केले होते असे सांगितलें आहे.

व त्यामुळें जुन्या मताच्या क्षत्रिय घराण्यांत असमाधान उत्पन्न होऊन त्या योगानें पुढील शतकांत जी हिंदुत्व बौद्ध धर्माच्या लोकांमध्यें धुमश्रकी सुरू झाली तिचें एक कारण उत्पन्न होऊन बसलें. बैदिक यझमार्गांत झालें तरी भोळी समजूत होतीच. यज्ञाच्या साहाय्यानें इहलोकीं अथवा परलोकीं जी कांहीं इच्लित गोष्ट असेल ती प्राप्त होते;आणि पृथ्वीवरील व स्वर्गातील देवताहि त्यामुळें आपल्या अंकित होतात अशी यझमार्गायाची श्रद्धा होती. पण हर्षाचा बिल्ट राजदंड जिकडे तिकडे वावरत होता तोंपर्यंत ह्युएनत्संगाने सांगितल्याप्रमाणें सर्वप्रकारचे हिंसाप्रधान यज्ञ बंद झाले. यज्ञांचा भर होऊन बौद्धधर्माच्या पहिल्या भरभरा-दीच्या काळांत कुशान राजांच्या अमलाखालींहि ते यज्ञ असेच बराच काळ बंद होते. पण पुढें समुद्रगुतानें अश्वमेध करून त्याचें पुनरुज्जीवन केलें. यानंतर तीन शतकें जो या यज्ञांचा भर पुनः सुरू झाला तो हर्षकाळापर्यंत चालू होता व वर सांगितल्या प्रमाणें हर्षानें पुनः त्यांना बंदी केली.

पण हे मोठे यज्ञ बाजूस ठेविले तर नेहमींचें जे अग्निहोत्र तें मात्र ब्राह्मणांमध्यें हर्प काळींसुद्धां जारीनें सुरू असून आहिताग्नि गृहस्थांच्या वृत्तीनें राहणारे बहुतेक ब्राह्मण अग्निहोत्री असत. या ब्राह्मणांच्या धार्मिक क्रमांत प्राचीन वैदिक यज्ञ आणि नंतरची मूर्तिपूजा याचें कसें मिश्रण झालें होतें याचें स्पष्ट पण मजेदार वर्णन बाणाच्या हर्पचिरतांत आलें आहे. चक्रवर्ता हर्पाला मेटावयास जाण्याचें जेव्हां बाणानें ठरविलें तेव्हां या महत्त्राच्या प्रवासास निघण्यापूर्वी त्यानें जे धार्मिक विधि व उपचार केले ते सांगतांना तो म्हणतो 'अथान्यस्मिन्नहन्युत्थाय, प्रातरेव स्नात्वा, धृतधौतधवलदुकूलवासाः, गृहीताक्षमालः, प्रास्थानिकानि

सूक्तानि मंत्रपदानि च बहुशः समावर्त्य, देवदेवस्य बिरूपाक्षस्य क्षीरस्नपनपुरःसरां सुरभिकुसुमधूपगंधध्वजविविवेषनप्रदीपदान बहुलां विधाय पूजां परमया भक्त्या,....प्राज्याज्याहुति प्रवर्धित दक्षिणार्चिषं भगवन्तमाशुशुक्षणि हुत्वा, दत्वा सुम्नं यथाविद्यमानं बाह्मणेभ्यः, प्रदक्षिणीकृत्य प्राङ्मुखीं नैचिकिम्, शुक्लांगरागः, **शुक्लमा**ल्यः, शुक्लवासाः,....शिखा–सक्त–सिद्धार्थकः....आघातः शिरसि कुळवृद्धैः,....मौहूर्तिकमतेन कृतनक्षत्र-दोहदः....प्रणम्य **कु**लदेवताभ्यः, कुसुमफल-पाणिभिरप्रतिरथं जयद्भिर्निजद्भिजै रनुगम्यमानः, प्रथमचलित-दक्षिण-चरणः,प्रीतिकृटान्निरगात्। " "त्यानें (बाणानें ) दुसरे दिवशीं प्रातःकाळीं टवकर उठून स्नान केलें, धुतलेलें स्वच्छ पांढरें वस्त्र परिधान केलें, हातांत रुद्राक्षमाला चेतली, प्रस्थानप्रसंगीं म्हणावयाच्या वेदमंत्राचा वारं-वार जप केला, देवदेव शंकराची पयः स्नानपूर्वक पूजा करून त्याला सुवासिक पुष्पें, धूप, गंध, दीप, नैवेद्य भक्तिपुरःसर अर्पण केले;...मग घृताच्या आहुतींनीं प्रज्यलित झालेल्या अग्नीत हवन केलें, ब्राह्मणांना यथाशक्ति द्रव्य दान केलें, पूर्वाभिमुख उभी असलेल्या यज्ञ-घेनूला प्रदक्षिणा घातली. नंतर त्यानें स्वतःला पांढन्या चंदनाची उटी लाविली, पांढन्या फुलांच्या माळा घातत्या, पांढरें वस्त्र परिधान केळें,....व शेंडींत पांढच्या मोहच्या (सिद्धा-र्थक) घातल्या. त्याच्या वडील माणसांनी त्याचे मस्तक हुंगिलें, त्यानें ज्योतिष्यानीं सांगितल्याप्रमाणें नक्षत्रांचें दान केलें, कुलदेव-तांना प्रणाम केला, उजवा पाय पुढें टाकिला आणि हातांत फुलें, फलें घेऊन वेदमंत्र पठन करणाऱ्या ब्राह्मणांना पाठीशीं घेऊन तो आपल्या प्रीतिकूट गांवाहून निघाला." (ह. च. उच्छ्वास२रा) सातव्या शतकातील एका नामांकित ब्राह्मण पंडिताच्या (पुरो-हिताचा धंदा न करणाऱ्या ) आयुःक्रमापैकी धर्माच्या बाजूचे

हें असें हुबेहुब चित्र आहे. प्राचीन गृह्यसूत्रांवरून दिसून येणाऱ्या धार्मिक वर्तनाच्या मानानें पहातां सदरील कम बहुतांशीं वैदिकच आहे असें म्हणावें लागतें.\* दोन्ही प्रकारांत वेदमंत्रांचें पठण व अग्नि सिमद्ध करून त्याला आहुति देणें या गोष्टी आहेतच. पण बाणाच्या वर्णनांत शिवादि देवतांच्या मूर्तीची पूजा व फलज्योतिषावर बसविलेल्या कांहीं इतर चाली वगैरे ज्या गोष्टी आढळतात. त्या पूर्वकाळीं नव्हत्या, त्या हर्षकाळांत पूर्वीहून अधिक दिसतात. अलीकडे तर वरील विधीपैकीं वैदिक भाग बहुतेक गळला असून मूर्तीची पूजा व ज्योतिष—विषयक विधि या गोष्टी मात्र उरल्या आहेत. म्हणजे धार्मिक दृष्ट्या देखील हर्पाचा काळ प्राचीन व अर्वाचिन काळांना जोडणांग सांखळीचा दुवाच होय.

प्राचीन वैदिक कर्ममार्गाचा अवशेष म्हणून त्याकाळी बहुतेक ब्राह्मणांच्या घरांत जसें अग्निहोत्र होतें, तसा उत्तरवेदकाळीन मार्गाचा भाग जो संन्यासाश्रम त्याचे देखीळ भक्त व अनुयायी या हर्पकाळी पहावयास सांपडत होते. प्रत्येक नगरांत व देवळांत असळे संन्यासी वास करीत असून ते आपळा उदरिनर्वाह भिक्षेवर करीत व सर्व वेळ शांतपणें ब्रह्मचिंतन करण्यांत किंवा बाणानें म्हटल्याप्रमाणें देवाळ्यांतीळ मूर्तीपुढें प्रार्थना व ध्यान करण्यांत घाळवीत. त्यांना पाराशिर असें नांव हर्षचिरतांत व इतर प्रंथांत देखीळ दिळेळें आढळतें; कारण त्यांचा वर्तनक्रम बहुतकरून पराशर सूत्रांत घाळून दिल्याप्रमाणें

<sup>\*</sup> घराहून महत्वाच्या प्रवासात निघण्यापूर्वी थार्भिक विधि काय करीत असत याचें दुसरें प्राचीन उदाहरण कालिदासाच्या शाकुंतलात आहे. शकुन्तला सासरी जावयास निघाली तेव्हांचा प्रकार बहुतांशी वैदिक विणेलेला आहे.

होता. त्यांनीं जरी संसाराचा त्याग केलेला अस तरीत केवळ रानांत न रहातां नगरांतच रहातः, कारण उदरनिर्वाहाचें साधन नगरां-तील गृहस्थांचे घरांतून त्यांना मिळावयाचें होतें. या संन्याशांपैकीं कित्येक खरोखर फार सच्छील व विद्वान् असत. पण त्यांच्यांत बहुतेक भरणा बाणाच्या वेळीं तरी उदरंभरी अधार्मिक लोकां-चाच असून शिक्षणाच्या नांवानें शून्य असल्यामुळें त्यांनीं आपल्या या आश्रमोला तिरस्काराई करून सोडलें होतें. त्या कुळें संन्यासी वर्गाची बहुमान्य पदवी नष्ट होऊन पाराशिर हा शब्द हर्पकाळी ळफंग्या भोंदू माणसाचा वाचक झाला होता. तरुणपणींच्या स्वच्छंदी वर्तनांत बाणाचे देखील या पाराशरी व बौद्ध भिक्षूंपैकीं कांहीं जण संवगडी होते व त्यांसंबंधानें छिहितांना पुढें एके प्रसंगीं (ह॰ च॰ उच्छ्वास ६ ) तत्कालीन समाजस्थितीचें सूक्ष्म निरीक्षण करणारा बाणभद्द म्हणतो कीं, या पाराशरीमध्ये अधार्मिक नाहीं असा माणूस विरळा. असें असतांहि या वर्गालः अद्यापि थोडाबहुत मान असून त्यांना राजेरजवाड्यांचा आश्रय असे. हर्षाच्या दरबारांतिह जैन, पाशुपत, पाराशरि, भिक्षु इत्यादिकांचा सन्कार होत असे असे बाणाने लिहिलें आहे (ह. च. उच्छ्वास २. एकान्तोपविष्टैश्च जैनैराईतैः पाशुपतैः पाराशरिभि **र्वेणि**भिश्च....उपास्यमानं...राजद्वारम् । )

<sup>\*</sup> कमण्डलु जल शुचिशय चरणेषु चैत्य-प्रणितपेरपु पाराशिरपु, यशपात्रा पितत्रपाणी प्रकीर्णवाहण्युत्तेजिस जातवेदिस इवीषि वपट्कुंवित यायजुक जने ( ह. च. उछवास २ रा; हर्षाच्या नगरांतील संध्याकाळचें वर्णन ); कमंडलूंतील पाण्यानें हात पाय धुवून पाराशरी नमस्कार चैत्यापुढें करीत असतां हातांत यशपात्र धेऊन प्रदीप्त असीत असिहोत्री सायं आहुति देत असतां हस्यादि.

प्राचीन काळापासूनच प्रत्रज्या म्हणजे संसार-त्याग करण्याची उन्कंठा हिंदुधर्मीय लोकांच्या मनांत दढमूल झालेली दिसते.\* हैं जग दु:खमय आहे व आत्मा 'पुनरिप जननं पुनरिप मरणं ' च्या चक्रांत आपल्या कर्मानुसार पडला असून त्यांतून मुक्त होण्याचा मार्ग म्हणजे संसार व तदन्तभूति सर्व कर्मांचा सर्वथा त्याग करणें हाच होय, अशा कल्पनेमुळें व श्रद्धेमुळें ही प्रत्रज्या उत्पन्न झालेली आहे. या श्रद्धेमुळें प्राचीन उपनिष-कालीन ऋषि नगरवास सोडून अरण्याचा आश्रय करीत. बुद्धानें देखील याच विचाराला अग्रस्थान दिलें, व त्यांत मठांची मर घातली. ब्राह्मणधर्मीय संन्याशांना एक एकटेंच रहाण्याची शास्त्राची आज्ञा होती; परंतु बुद्धानें सर्व जातीच्या स्त्रोपुरुषांना मठवासी होण्याची अनुज्ञा दिली; इतकेंच नव्हे तर शांततेंत राहून त्यांचा उदरनिर्वाहिह चालावा एतदर्थ त्याने गृहस्थाश्रमी धर्मनिष्टांना त्यांचा परामर्श घेण्याची आज्ञाच दिलीं. त्यामुळें मंघाराम ऊर्फ बौद्ध मठ ठिकठिकाणी स्थापन होऊन बौद्धधर्माच्या प्रसाराबरोबर त्यांचाहि प्रसार झाला आणि अशा धर्मनिष्ठ लोकांच्या आश्रयावर संपन्न स्थितीला आलेल्या या संघारामांत सर्व जातींचे हजारों भिक्षु व भिक्षुणी निश्चितीनें व चैनीनें आयु-ष्यकाळ घालवीत असतं. कित्यं क धार्मिक राजे लोक या भिक्षु भिक्षुणीसाठी मोठमोठया सुंदर इमारती, मंदिरें व स्तूप बांधून देत असत. या बौद्धधर्मीय मठ-संस्थांच्यापासूनच पुढें खिस्ति वर्गातील मठ-संस्था निःसंशय उत्पन्न झाल्या असून यूरोपांत ज्या कारणास्तव त्यांचा लय झाला, याच कारणास्तव पुढें इकडेहि त्यांचा नायनाट झाला. पण हर्षाच्या काळी मठसंस्थांच्या न्हासाला अजून सुरवात झालेली नन्हती. ह्युएनत्संग व बाणभट्ट

<sup>\*</sup> अखिल-मनोज्वर-शमन-कारणं हि भगवती प्रवाशा ह.च. उछतास ८वा

या दोघांच्या साक्षीवरून त्यांच्या काळीं सर्व हिंदुस्थानभर बौद्धमठ पसरले असून त्यांत हजारों भिक्षु व भिक्षुणीं यांना आश्रय मिळे. व हीं संसार सोडलेलीं माणसें या काळीं बहुतेक सच्छील असून त्याविषयीं अजून तरी जुन्या ब्राह्मणधर्मीय पाराशरीसारखा प्रघाद सुरू झाला नव्हता. बौद्धांसारखे जैनधर्मीतहि संन्यासी व मठ होते, परंतु ह्युएनत्संगाच्या वर्णनावरून त्याकाळीं त्यांची संख्या फारशी वाढलेली नव्हती असें दिसतें. शैवपंथांत देखील असेच संन्यासी होते व ते बहुधा शिवालयांत किंवा स्मशानांत बांधलेल्या धर्मशाळेंत रहात असत.

वर दिलेल्या हर्पचिरतांतील उताऱ्यांत जे निरनिराज्या धर्माचे संन्यासी, म्हणजे जैन, आईत, पाशुपत, पाराशरी, वर्णि (ब्रह्मचारी) इत्यादि, सांगितले आहेत त्यांतील कित्येक जण आपापल्या पंथाच्या तत्वज्ञान विषयांत चांगले पारंगत असून अशा िनरनिराळ्या धर्माच्या विद्वानांमध्यें तात्विक विषयांव**र** होणारे वादविवाद ऐकण्याची तत्कालीन लोकांना व राजांना मोठी आवड असे ही गोष्ट लक्षांत ठेवण्यासारखी आहे. हिंदु-वर्मांत अत्युच्य तत्वज्ञानापासून तो अत्यन्त बालिश समजुती-पर्यंत सर्वांचा संग्रह झालेला आहे हें मोठें आश्चर्यकारक दिसतें. भारतीय आर्यांनी प्राचीन काळी परमेश्वर व आत्मा या विषयींच्या अत्यन्त गूढ प्रश्नांचा उलगडा करण्यासाठी अतोनात प्रयत्न केले य त्यांच्या विचारसरणींतून निष्पन्न झालेलें सार उपनिषद्रूपानें आपल्याला आज मिळालें असून त्यांच्या पलीकडे अजून कोण-स्याहि दुसऱ्या तत्वज्ञांची मजल गेलेली नाहीं. संसार-तापाच्या तीव्र सर्वेदनेमुळें भारतीय आर्यांचें लक्ष सहजच परलोक्-विषयाकड वळळें व त्यांच्या उलट त्यांच्या पाश्चात्य बंध्ंचें लक्ष ऐहिक विषयांकडे वळलें. आतां ज्यांना जो विषय पसंत<sup>े</sup> पडका

त्याचा सूक्ष्म विचार करतांना सरळ जें अनुमान निघेल त्याचा स्वीकार करावयास, मॅक्स मुल्लरने म्हटल्याप्रमाणें, भारती आर्था-पैकीं कोणीहि मार्गे पुढें पाहिलें नाहीं. यामुळें हिंदुधर्मांत निरनि-राळे अनेक पंथ व तत्वदर्शनें उत्पन्न होऊनहि धर्मवेड किंवा परमतासहिष्णुता यांचा प्रादुर्भाव झाला नाहीं. विविध धर्मतत्वांचें तर्कशास्त्राच्या नियमानुसार उद्घाटन करण्याची भारतीय आर्यांना नेहमींच आवड असे; व बौद्ध धर्माला तर असे विवाद फार प्रिय असत. न्यायशास्त्राची प्रगति होऊन बौद्धांनी त्याचा स्वीकार केल्यावर असल्या धर्मतत्वाच्या वादविवादांना खरोखरच मोठ्या गंभीर पांडित्याचें स्वरूप आलें व सत्यनिर्णयाचा मार्ग ह्मणजे वादांत प्रतिपक्ष्याला निरुत्तर करणें हाच होऊन बसला. तथापि असल्या वादांतिह तकीला उच्च स्थान दिलेलें असल्यामुळें त्यांत एक प्रकारचा भारदस्तपणा व मौज उत्पन्न झाली आहे. बौद्र लोक वेद-प्रामाण्य मानीत नसल्यामुळेंत्यांच्याशी वाद करतांना हिंदुपंडि-तांना क्रेवळ तर्काचाच अवलंब करावा लागे. असले वादविवाद बाणाच्या काळीं फार लोक-प्रिय असल्याचें त्यानें नमूद केलें आहे; व हर्पाच्या कारकीर्दांत प्रयाग येथें जे पंचवार्षिक जंगी दानसमा-रंभ होत व ज्यापैकीं शेवटच्या समारंभांत ह्युएनत्संगाकडे सभा-पतित्व आलें होतें त्यांतिह मोठे मोठे विद्वान लोक येत असत असें ह्युएनत्संगानें लिहिलें आहे. अशा समारंभांत जे वादिववाद होत त्यांत प्रथम एकाद्या पंडितानें आपल्या धर्ममताचें प्रतिपादन करून अन्यधर्मीयांना त्यावर उत्तर देण्यास आव्हांन करात्रें असा क्रम असे. कित्येक वेळां मठाच्या भिंतीला असा लेखी पूर्वपक्ष चिकट-वून ज्याला त्याचें खंडन करतां येईल त्यानें तो फाडून टाकावा असेंहि आव्हान केलेलें असे. नालंदायेथील मठाच्या दरवाज्यावर असा एक पूर्वपक्ष एका ब्राह्मणानें चिकटविला होता, व त्याला फाडून टाकावयास कोणीहि न भेटलेला पाहून ह्युएनत्संगनें स्वतःच तो फाटून टाकिला आणि जो वादांत हरेल त्यानें दुस-न्याचा दास व्हार्वे असें ठरवून ते दोवे वादास प्रवृत्त झाले. ह्युएनत्संगानें वाद जिंकिला, पण ब्राह्मणाला त्यानें आपलें दास्य करावयास न लावतां बौद्धधर्माची दीक्षा देऊन सोडून दिलें. ही गोष्ट ह्युर्नत्संगानें स्वतःच सांगितली आहे. बौद्धमठोतून असले बाद वारंवार होत; कारण त्यांतील भिक्षूंना पोटाची चिंता मुळींच नसे व नित्यविधि किंवा योगाभ्यास वगैरे आटोपून तत्वचिंतन करावयास पुष्कळ वेळ मिळत असे. बौद्धमठांतील भिक्षंच्या वर्तनक्रमांतील या गोष्टींचा हि ह्युएनत्संगानें उल्लेख केला आहे. स्वतः बौद्धधर्मातच अठरा पंथ असून इतरांवरोवर ते जसा वाद करीत तसा आपणांतिह करीत.  $\hat{i}$  हे लोक वादासाठीं सभा करीत त्यांत बुद्धिसामर्थ्याची पारख आणि नीतिवर्तनाच्या श्रेष्ट-त्वाची स्थापना होई. तत्वज्ञानांतील नाजुक मुद्दयांचें जे सप्रमाण उद्घाटन करीत, अथवा सूक्ष्मतःवांचें योग्य तें महत्व सिद्ध करीत, ज्यांची भाषारौढी अलंकार-प्रचुर व विषयाचें पृथक्करण करण्यांत जे कुशल असत ते उत्तम शुंगारलेल्या हत्तींवरून मिरवत आणि त्यांच्या मार्गे व पुढें अनुयायांचा घोळका असे. " हर्षचरितांतील बाणकृत वर्णनांत सुद्धां बौद्धिभक्षंच्या मठांत विरुद्ध धर्ममतांचे विद्वान पंडित वादासाठीं जमत असल्याचें नमूद असून तें वर्णन एकंदरीत वादक्षेत्रांत कोण कोणत्या मतांचा समावेश होत असे याची यादीच देत असल्यामुळें लक्षांत ठेवण्यासारखें आहे. आठव्या उच्छ्वासांत हर्ष दिवाकरमित्र नांवाच्या भिक्षूच्या मठांत गेला असतां तेथें दिवाकरमित्र त्याला कसा दिसला याचें वर्णन करतांना बाण लिहितो '' अथ....नानादेशीयैः....वीतरागैराहितै-र्मस्करिभिः श्वेतपटैः पाण्डुरभिक्षुभिर्भागवतैर्विणिभिः केशलुञ्चकैः कापिलेजेंनेलेकायतिकेः काणादेरीपनिषदेरेश्वरकारणिकेः कारन्ध-मिभिर्धर्मशास्त्रिभिः पौरागिकैः साप्ततन्तवैः शैवैः शाब्दैः पाञ्चरात्रि-कैरन्येश्व स्वान् स्वान् सिद्धान्ताञ्ञ्यण्यद्भिः....ब्युत्पादयद्भिश्व विवदमा-नैश्च....दूरादेवावेद्यमानं....दिवाकरमित्रमद्राक्षीत् " " त्याच्या-जवळ निरनिराळ्या ठिकाणाहून आपापले सिद्धान्त स्थापन कर-ण्यासाठीं किंवा तद्विषयक वाद एकण्यासाठीं आलेले जैन, संन्यासी, श्वेतांबर जैन, श्वेतवस्त्री भिक्षु, भागवत, ब्रह्मवारी, केशलुञ्चक ( डोक्यावरील केश उपटून काढणारे ), सांख्य, चार्वाक, वैशे-षिक, वेदान्ती, नैय्यायिक, धातुत्रादी, धर्मशास्त्री, पौराणिक, साततंतु ( पूर्वमीमांसक यज्ञवादी ), शैव, वैयाकरण, पाञ्चरात्र (वैष्णव) आणि दुसरे छोक जमलेले असल्यामुळे दु**रूनहि** ओळखूं येणारा दिवाकरमित्र त्याला दिसला. " ही वित्रिध सिद्धान्तवाल्यांची यादी इतिहासदृष्ट्या महत्वाची आहे; कारण तीवरून सातव्या शतकांतील तत्वज्ञानीयांत कसे कसे भिन्नवाद होते हें दिसून येतें. यांत जैन शब्द बौद्धवाचक असून हर्हीं आपण ज्यांना जैन महणतों त्यांना आहित महटलें आहे. जिन हें बुद्धाचेंहि नांव होतें, व म्हणून जैन म्हणजे बौद्धहाहि अर्थ होतो. भक्तिमार्गी-यांचेहि भागवत व पांचरात्र असे दोन पृथक् वर्ग यांत सांगित्छे आहेत. धर्मशास्त्री आपला सर्व कोटिकम वेदप्रामाण्यावर उभारीत असल्यामुळें त्या शब्दावरून मीमांसकांचा बोध होत असावा. तसेंच ब्रह्मचारी, औपनिषद व मस्करी असा जो पृथक्पणा दाख-विला त्याचेहि तथ्य नीट सम्जत नाहीं, म्हणून त्यांचा नामनिर्देश करूनच स्वस्थ राहिलें पाहिजे.

आतां हे निरनिराळे मतवादी आपआपसांत कितीहि निकरानें विवादले तरी त्या सर्वोंचें एक दोन मुद्यांवर एकच मत होतें. त्यांतील लोकायतिक म्हणजे नास्तिकवादी चार्वाक सोडून इतर सर्व आत्म्याचें अस्तित्व व कर्मानुसार त्याचें अनेक योनींत परिश्रमण मानणारे होते. हा कर्मवाद आणि आत्मपुनर्जन्मवाद पौरस्त्य त्तवज्ञानाचें पाश्चात्य ज्ञानापासून वैशिष्टय दाखवीत आहे. ह बाद खरे कीं खोटे हें ठरविष्याचें किंवा त्यांच्या उत्पत्तीचा इतिहास सांगण्याचे आमचें काम नाहीं. पण एवढें सांगणें अवश्य आहे कीं ज्या काळाचा प्रस्तुत आपण विचार करीत आहों ्या काळीं कर्मवाद व पुनर्जन्मवाद लोकांत चैतन्य उत्पन कर-गाऱ्या जबरदस्त व जिवंत शक्ति होत्या यांत संशय नाहीं. नीति-मत्ता उच्च स्थितींत राखण्यास त्या शक्तींचा चांगलाच उपयोग होई. या प्रकरणीं निःपक्षपाती व पूर्वप्रहानें दूषित न झालेल्या अशा तिन्हाईत ह्युएनत्संगाचे म्हणणे ऐकण्यासारखें आहे. 'हे जोक उतावळ्या व अनिश्चित स्वभावाचे असूनिह नीतिदृष्ट्या शुद्ध आहेत. ते कोणाची वस्तु अन्यायानें घेत नाहींत, व न्यायानें यावें लागावयाचें त्याहूनहि<sup>ँ</sup>अधिक देतात. पापाचें **पायश्चित्त** अन्य जन्मीं भोगिलें पाहिजे अशी त्यांची खात्री असल्यामुळें ते पापाला भितात व या जन्मीं नीतीनें वागण्याचा प्रयत्न करतात. ( वाटर्स पु. १, पा १७१ ). तसेंच भाणखी तो म्हणतो ' राज्य-कारभार प्रामाणिकपणें चालविला जात असून लोक गुण्यागोविं-दानें एकत्र रहात असल्यामुळें गुन्हेगारीचें प्रमाण अल्प आहे, ' आजकालच्या हिंदी समाजासंबंधानें हें विधान करतां येईल कीं नाहीं याची शंका वाटते. तःकालीन लोकांची ही उच्च नीतिमत्ता बौद्धधर्माच्या शिकवणीमुळें उत्पन्न झालेली होती. पुनर्जन्माचें तत्व बौद्धधर्मानें हिंदुधर्मातृनच घेतलें असून त्यावर व त्यामुळें अवश्य ठरणाऱ्या व्यवहारांतील उत्कट नीतिमत्तेवर बौद्धधर्माचा फारच भर असल्यामुळें त्याच्या भरभराटीच्या काळीं सामाजिक नीतिमत्ता उच्च असल्यास त्यांत नवल नाहीं.

या मतांखेरीज दुसऱ्याहि एका गोष्टींत म्हणजे अहिंसा-वादांत देखील वर सांगितलेल्या भिन्न पंथांत हर्ष काळी एक मत दिसून येतें. अहिंसेचे विरोधी म्हणजे मुख्यतः यज्ञवादी मीमांसकः ( नास्तिकवादी चार्वाकांना कसलाच निपेध नव्हता व पाशुपतानाहि हिंसा अवस्य होती ); पण त्यांनींहि सातव्या शतकांत यज्ञाखेरीज इतर कारणीं होणारी हिंसा त्याज्य ठरविली होती. महाभारता-वरूनच असें दिसून येतें कीं अहिंसेच्या बावतींत त्या वेळींच तडजोड होऊन यज्ञार्थ हिंसा ही हिंसा नन्हे; पण इतर कोणत्याहि कारणास्तव ती करूं नये असे ठरलें होतें. महाभारताच्या उपसंहारांत आम्हीं दाखिवछेंच आहे की अहिंसेचें तत्व मूळ हिंदु धर्मानेंच पशु-यज्ञाविरुद्ध सुरू केलें व ही गोष्ट बृहदारण्यकादि उपनिषदांतून स्पष्ट दृष्टीस पडते. पण जेव्हां बौद्ध व जैन धर्मानी त्याचा अंगिकार केला तेव्हां त्यांनीं याच तत्वाला प्राधान्य दिल्या-मुळें जेव्हां या धर्मीचा उत्कर्प झाला तेव्हां पशुयज्ञ व त्या-बरोबर मांसाहार हे साहजिकच मागें पडले. कृष्णभक्तीनें हिंदु-लोकांमध्यें गाई व बैल यांबदल उत्कट प्रेम व पूज्य बुद्धि उत्पन्न **झाल्या**मुळें तर गोवध व त्याबरोबर दुसऱ्याहि मोठयाँ प्राण्यांचा वध हे भरतखंडांतून अजीबात नाहींसे झाले होते. ह्युएनत्संग या देशांत सर्वत्र फिरून गेला तेव्हां गोवध-निपेध इतका तीव झाला होता की 'बैल, गाढव, हत्ती, घोडे, डुकरें, कुत्रे, कोल्हे, लांडगे सिंह, वानर व माकडें यांचे मांस छोकांत सर्वस्वी वर्ज आहे, व जे कोणी या मांसाचें सेवन करीत ते अत्यज वर्गांत जातात? ( वाटर्स पु. १ पा. १७८), असे छोक मानीत.

परंतु यांखेरीज इतर कांहीं प्राण्यांचें मांस निषिद्ध नसून तत्कालीन क्षत्रिय,बहुधा ब्राह्मण सुद्धां,बोकड व हरिण यांचें मास खात असत. मासे तर सर्वानाच चालत (वाटर्स. पु. १). शिवाय गुप्तांच्याः न्साम्राज्यांत अश्वमेधाचें पुनरुज्जीवन झाल्यामुळें त्यांत बैछ व घोडे यांचा वध होत असला पाहिजे. ''यज्ञार्थ हिंसा म्हणजे हिंसा**च** नव्हे " या तडजोडीच्या न्यायामागें या यज्ञ-प्रवर्तकांना छपा-त्रयास जागा सांपडे. पण अशा हिंसांमुळें बौद्धधर्मीय **प्रब**ळ-राजांना वैषम्य वाटे व ते आपल्या राजसत्तेच्या जोरावर सर्व प्रकारची हिंसा बंद करीत. पूर्वींच्या एका प्रकारणांत सांगि-तल्याप्रमाणें मोठापोच्या (माळव्याच्या) शिलादित्य राजानें साहव्या शतकांत आपल्या राज्यांत मांसाहाराळा निषेध केळा असून तो स्वतः घोड्यांना व हत्तींना गाळलेलेंच पाणी पाजाव-यास सांगत असे, ही गोष्ट ह्युएनत्संगानें नमूद केलेली आहे. राज-तरंगिणींत मुद्धां मेघवाहन राजानें काश्मीर प्रान्तांत हिंसा बंद कर-ण्यासाठीं कसे प्रयत्न केले हें सांगितलें आहे. पण हर्पकाळीं हर्पानें स्वतः केलेल्या पद्धतशीर मोठ्या प्रयःनापुढें हे किरकोळ प्रयत्न अगदींच फिक्के दिसतात. त्यानें आपल्या सर्व साम्राज्यांत प्राणिहत्या व मांसाहार बंद करून हा हुकूम मोडणाराला ज**बर** शासन ठेविलें होतें हें पूर्वीं सांगिलेंच आहे. हर्पाचीही आज्ञा हिंदु-स्थानाच्या पांची भागांत<sup>े</sup> छागू होती असें ह्युएनत्संगानें म्हटलें आहे. त्याच्या स्वतःच्या अमलाखाली जरी मध्यदेश, पूर्व, पश्चिम व उत्तर इतके चारच भाग होते, तरी पांचन्या दक्षिण भागांतिह तेथील राजांनी त्याच्या विनंतीचा आदर करून आधींच मांसाहार अप्रिय असलेल्या आपल्या प्रजेंत तो निषेध अधिकच पसरविला. हर्षाचे प्रयत्न बन्याच अंशीं सफल झाले; त्र जरी पुनः पुढील शतकांत हिंसा-प्रियतेनें उचल केली, तरी एकंदरींत हिंदुलोकांच्या मनावर अहिंसेचें तत्व ठाम बिंबलें व उत्तर हिंदुस्थानापेक्षां दक्षिणेंत हा परिणाम अधिक झाला. **हर्छी** दक्षिणेकडोल ब्राह्मण सर्वथा मांसाहारापासून अलिप्त **असून**  उत्तरेकडील ब्राह्मण अंग्रतः मात्र आहेत. क्षत्रिय लोक पुराण मताला सर्गात अधिक चिकटून रहाजारे असून ते हिंदुस्थानांत सर्वत्र मांसाहार करितात, पण त्यांनींसुद्धां वर सांगितलेल्या ह्युएन-संगाच्या निषिद्ध यादींतील मांस वर्ज केलेलें आहे. तिसरा वर्ग जो वैश्य तो पुनः बहुतेक सर्व ठिकाणीं मांसाहार-विवर्जितच आहे; आणि उरलेले इतर वर्ग क्षत्रियांचे अनुकरण करीत आहेत, तथापि शेकडों वर्णांच्या संवर्डनें व ब्राह्मणांचें उदाहरण पुढें असल्यामुळें त्यांच्यांति मांसवर्जन इष्ट मानण्याचीच साधारण प्रवृत्ति आहे. गोवध-निषेध तर प्रत्येक हिदुधर्मीयाच्या अंतःकरणांत आतं इतका खिळून गेला आहे कीं त्या विरुद्ध बोलणें म्हणजे त्याला खंवचून त्यांचें धार्मिक वेड जागें करण्यासारखेंच आहे, याचा खनुभव हलीं सुद्धां कधीं कधीं येतो.

चक्रवर्ती हर्णाच्या वैभवशाली कारकीर्दीत पशुहिंसेविपयीं च्या लोकांच्या धार्मिक प्रवृत्तींत झालेल्या या प्रचंड उल्थापालथीचें स्वरूप एकंदरींत अशा प्रकारचें आहे. धर्मासाठीं मांसाहाराचा त्याग करणाच्या इतक्या प्रचंड लोकसमाजाचें दुसरें उदाहरण इतिहासांत नाहीं. या अहिंसा तत्वानें हिंदुधमीला खरोखरच आध्यात्मक वैभवाच्या उन्नतशिखरावर नेऊन बसविलें आहे. परंतु अध्यात्मदृष्ट्या उच्च पद्वी प्राप्त करून देणाच्या या तत्वामुळें हिंदुस्थान देशाला राजकीय दृष्ट्या मृत्युपंथास जावें लागलें असें जें मॅक्समुल्हरनें विधान केलें आहे, तें मात्र इतिहास-लेखक या नात्यानें मान्य केल्याशिवाय आम्हांस गत्यन्तर नाहीं. कारण पुढील शतकांत दुर्दैवानें उघड दिसून आल्याप्रमाणें निवळ शाकाहारी लोकांनीं जगांतील मांसाहारी लोकांशीं जीवनार्थ कल्हांत टिकाव धरण्याची आशा करणें व्यर्थ आहे असेच बहुतेक हिंदुस्थानाच्या प्रत्ययास आलें.

## प्रकरण ७ वें.

## राजकीय स्थिति.

सर व्हिन्सेन्ट स्मिथ या इतिहासकारानें हर्षकालीन राजकीय परिस्थितीविषयीं विचार करतांना असे उद्गार काढिले आहेत कीं, ' हर्षराजा मृत्यु पावल्यावर त्याचा उदार थोरपणाचा पण एक-तंत्री अंमल संपत्यावरोवर लगेच हिंदुस्थानांत नित्य दिसून येणारी जी अराजक स्वयंशासनाची स्थिति ती पुनः चालू झाली, म्हणजे मध्यवर्ता सत्तेच्या अभावीं जो तो आपआपल्या ठिकाणीं स्वतंत्र होऊन कोणास कोणी विचारीनासा झाला.'पण व्हिन्सेन्ट स्मिथचें हें म्हणणें आमच्या मतें चुकीचें व विनआधारी आहे. जे लोक सर्व हिंदुस्थानाला एक देश समजून त्याच्या राजकीय दुःस्थितीवरील उत्तम तोडगा म्हणजे एकतंत्री साम्राज्य सत्ताच होय असें म्हणूं लागतात, त्यांच्या दृष्टीनें प्राचीन हिंदुस्थानची राजकीय स्थिति म्हणजे वर वर्णिलेली सांवळ्या गोंधळाची अरा-जक स्थिति असेल. परंतु ब्रिटिशांच्या अमदानीत जो येथें सर्वत्र एकछत्री अंमल सुरू झाला आहे तो सोडला तर त्यापूर्वी सर्व भरतखंडांत मिळून एकछत्री राज्य कधींच नव्हतें, ही गोष्ट विस-रतां कामा नये. वर्ण, धर्म व परंपरा यांच्या दृष्टीनें विचार केल्यास एका रीतीनें हिंदुस्थानाला एक देश म्हणतां येईल. परंतु राजकीय दृष्टीनें पाहिल्यास तो यापूर्वीं एक देश म्हणून केव्हांहि मानलेला नव्हता हैं नाकबूल करून भागणार नाहीं. प्राचीन इतिहासांतील त्याचें नांव जें भरतखंड त्यावरून हीच गोष्ट सिद्ध होते. त्यांत बहुशः अनेक लहान लहान राज्यें असून त्यांच्यांत नित्य युद्धें चालू असत. अशा स्थितीला बेबंदशाही नांव देणें केव्हांही योग्य होणार नाहीं.

आतां यूरोपखंडाचा विचार केल्यास, साहव्या, सातव्या शतकांत फार कशाला–कोणत्याहि शतकांत तें कोणत्या राजकीय स्थितींत असलेलें दिसून येतें बरें? यूरोपखंडाचें हिंदुस्तानाशीं हरएक बाब-तींत फारच साम्य आहे असे झणतां येईल. त्यांतील रशियाचा भाग वगळल्यास ऱ्याचा विस्तार व लोकसंख्या हीं बहुतेक हिंदुस्था-नच्या इतकींच आहेत, व या भागांतील बहुतेक लोकांचा धर्महि एक सारखाच म्हणजे रोमन खिश्वानिटि हाँ आहे. आतां ह्युएन-न्संगानें ह्राटल्याप्रमाणें इ. स. ७ व्या शतकांत हिंदुस्थानांत सुमारें सत्तर राज्यें होतीं ( वाटर्स ह्युएनत्संग पु. १ पा. १४० ). सातव्या शतकाचाच विचार केला तर यूरोपखंडांतिह याहून कमी राज्यें नसावीं. खुद इंलंग्डांतिह पाहिले तर या यावेळी पांच राज्यें होतीं. कान्स, जर्मनी, इटली या देशांत तर त्याहूनहि अधिक होतीं. खरें पहिल्यास त्या वेळची समाजस्थिति, सुवारणा व दळणवळ-णांचीं साधनें यांच्या मानानें दिसतात याहून मोठीं राज्यें हिंदुस्थानांत काय व यूरोपांत काय त्यावेळीं असणें शक्येच नव्हतें. हिंदुस्थानांतील राज्यांप्रमाणें यूरोपांतील गतकालीन राज्येंहि एकमेकांशीं नित्य लढण्यांत चूर झालेली असत असें इतिहास सांगतो. त्या वेळ**चा** यूरोपचा इतिहास क्षणजे अनेक राज्यांच्या परस्परांशी चाललेल्या भयंकर रक्तपाताच्या लढायांची सविस्तर कहाणीच होय. पण असें असलें ह्मणून यूरोपखंडांत त्यावेळीं केवळ वेवंदशाही असून जो तो आपापल्या पुरता मालक होता असे हाणणे, अथवा साम्य पुरेंच दाखवावयाचें तर, शार्लमेन बादशाहाच्या मृत्यूनंतर यूरोपखं-डाचे जेव्हा तुकडे पडले, तेव्हा पुनःतें आपल्या बेबंदशाहीला येऊन मिळालें असे ह्मणणें युक्त होइल काय ? रेलवे व तारायंत्रें यांनीं आज दळणवळण सुलभ झालें असूनहि यरोपखंडांत अजून भशीं किती तरी लहान राज्यें आहेत की ती ह्युएनत्संगानें वर्णि- लेल्या हिंदुस्थानांतील राज्यांपेक्षां फारशीं मोठीं नाहींत. ह्युएन-स्संगनें महाराष्ट्रासारख्या मोट्या राज्याचा परिघ ६००० छी झणजे १२०० मैल होता असे सांगितलें आहे, झणजे त्याचें क्षेत्रफळ सुमारें १,२०,००० चौरस मैल झालें. थोड**या** निराळ्या तन्हेनें हाच हिशोब केल्यास म्हणजे हिंदुस्थानाच्या सांप्र-तच्या क्षेत्रफळाला ७०नीं (राज्यांच्या संख्येनें ) भागिल्यास हर्ष-कालीन राज्यांपैकीं प्रत्येकाच्या सरासरी क्षेत्राला २५,७५२ चौरस मेल पडतात. आतां यूरोपकडे दिए फेंकल्यास तेथें आज जी बेलजम ( ११,३७३ चौ. मै. ), हालंड ( १२,५८२ चौ. मै. ), पोर्तुगाल ( ६२,००० चौ. मै. ), इटली ( १,१०,६३२ चौ. मै. ), बल्गे-रिया ( ३३,६४५ चौ. मै. ), रूमानिया ( ५३,४८९ चौ. मै. ) य प्रीस ( २५,०१४ चौ. मै. ) ही लहान राज्यें आहेत ती हर्ष-कालीन राज्यांपेक्षां मोठीं भरत नाहींत, मग त्याहून लहान लहान जी इतर संस्थानें जर्मन साम्राज्यांत आहेत त्यांची तर गोष्टच बोळा-ययास नको. हीं यूरोपीय राष्ट्रें हि वारंवार युद्धांत मग्न झालेलीं दिसतात. अशीं दहा वर्षे जात नाहींत की, ज्यांत त्यांच्यामध्यें चकमक झडळी नाहीं; आणि असे असूनहिंतीं सजीव व भरभ-राटीच्या स्थितींत आहेत; व इतिहासांत या असल्या स्थितीला कोणी वेबंदशाही हें नांवहि दिछेछें नाहीं. तेव्हां हिंदुस्थानाच्या बाबतींत जी ही चूक होत आहे तिचें कारण वर सांगित ल्याप्रमाणें हा देश एकच होता किंवा तो एकछत्री अमुलाखाली असला पाहिजे असे मानणें हें होय असे म्हणावें लागते.

यूरोप व हिंदुस्थान यांच्या साम्याचा विचार करितां इतिहास-कारापुढें असा प्रश्न पडतो कीं, हिंदुस्थानांतील हीं लहान लहान राज्यें पुढें १२ व्या शतकांत मुसलमानांच्या तडाख्याला बळी कां पडलीं १ यूरोपखंडांतील राज्यांप्रमाणें त्यांची वाढ होऊन

बलाढ्य राष्टें कां बनलीं नाहींत ? कांहींचें असें म्हणणें आहे कीं, स. ५२८ त हूण छोकांच्या मिहिरकुछ राजाचा पराभव **इा**ल्यापासून हिंदुस्थानाला स. १००० च्या सुमारास गिझ-नीच्या महमदाच्या अमदानीपर्यंत परकीय स्वारीची बाधा **झाली न**व्हती; म्हणून या काळांत त्याला आपर्ले नशीब काढून आपली स्थिति सुधारून ध्यावयाला पूर्ण मोकळीक असून ही संधि त्यांनें न्यर्थ घालविली. पण या महणण्याच्या मूळाशीं एक चुकीची कल्पना आहे. या छोकांनीं सर्व हिंदुस्थान एक देश होता असें गृहीत धरून वरती पुढें होणाऱ्या परकीय स्वाऱ्यांचें आगाऊ स्वप्नही पडतें असें मानिलें आहे; पण तें युक्त नाहीं. हे लोक २० व्या शतकांत आढळणाऱ्या गोष्टींवरून सातव्या शतकांतील परिस्थितीविषयीं अनुमानें काढितात. पण विचार केल्यास सातब्या शतकांतील कोणत्या अतिसुन्न माणसालाहि महंमदाच्या स्वाऱ्यांची आगाऊ खबर लागली असती बरें ? नवीन धर्माच्या वेडानें व नवीन स्वारी करणाऱ्यांच्या क्रूरपणानें भरून जाऊन तुर्कलोकांनी ११ व्या व बाराव्या शतकांत जो हा देश उद्ध्वस्त करून टाकिला त्याचें आगाऊ ज्ञान तेव्हांच काय पण पुढेंहि कोणास झालें असतें असें म्हणणें धाडसाचेंच आहे. फार काय ? अरबलोकांनी सिंघ प्रांत काबीज केल्यावरहि पुढील अन-र्थाची कल्पना कोणाळा होण्यासारखी नव्हती. सिंधप्रांत आरब-लोकांनीं काबीज करणें ही गोष्ट यूरोपखंडांतील कान्स्टॅंटिनोपल शहर तुर्कानी काबीज केलें या सारखीच आहे. हे तुर्क लोक आज पांच शतकांच्यावर यूरोपांतील लोकांच्या डोळ्यांत सलत आहेत, तसेच अरब लोक या प्रांतांत ८ व्या शतकापासून १३ व्या शतकां-पर्यंत होते. सिंध प्रान्तांत राहून हे अरब लोक हिंदूना सर्व बाजूंनी नको नकोसें करीत, तसेंच तुर्कांनीहि यूरोपखंडांत कास्टॅन्टिनोपल-

मध्यें राहून केलें होतें. तथापि यूरोपांतील राष्ट्रांना सुद्धां आपली खानगी भांडणें बाजूला ठेवून तुर्काविरुद्ध संगतमत करण्याची बुद्धि झाछी नाहीं. मेग हिंदीराजांनींच तेव्हढें तसें करावयास पाहिजे होतें असें म्हणण्यांत काय अर्थ ? हें दोघांतील साम्य भाणखीही पुढें नेतां येण्यासारखें आहे. राष्ट्रकूट राजांनी गुर्बरांविरुद्ध अरवांचें साह्य घेतलें याबदल रा. सरदेसाई यांनी त्यांना दोप दिला आहे. पण युरोपमध्येंहि हीच स्थिति आढळून येत होती व अजूनहि येते हें विसरतां कामा नये. फ्रान्सचा राजा पहिला फ्रान्सिस याने १६ व्या शतकांत जर्मन बादशहा पांचवा चार्रुस याच्या विरुद्ध तुर्कांना उठविल्याचें इति-हासांत नमूद आहे. आश्चर्य असें कीं त्या वेळचा सूड म्हणूनच कीं काय शेवटच्या जर्मन वादशहानें आपले सधर्मीय सजातीय व समानसुधारणावाले जे फ्रान्स, इंग्लंड वगैरे देश त्यांच्या विरुद्ध तुर्कोंची उठावणी केटी होती. या सर्व प्रकाराचें खरें कारण असें आहे की राजकीय छढ्यामध्यें धर्म व सुधारणा यांचा विचार कोणी करीत नाहींत. उदाहरण, रिशया व बल्गेरिया येथील लोक सजातीय व सधर्मीय असून आज एकमेकांचे शत्रु बनले आहेत. तरी राष्ट्रकूटांनीं आपल्या सधर्मीय गुर्जर बांधवांविरुद्ध अरवाचें साहाय्य घेतलें यांत आश्चर्य कसलें ? या दोन लोकांचा धर्म एक होता तरी त्यांचे राजकीय हितसंबंध भिन्नच होते, म्हणून त्यांनी धर्माला बाजूला सारून स्वहितासाठीं आरबांना आपल्या पक्षाला ओढिलें. येथपर्यंत हिंदुस्थान व युरोप यांत साम्य झालें. आता त्यांत जो भेद आहे तो खरोखर असा की,राष्ट्रकूट व गुर्जर हे दोघेहि शेवटीं यवनांच्या कचाटींत सांपडून हतवीर्य झाले, व याच्या उलट युरोपांतील जर्मनी, फ्रान्स इत्यादि राष्ट्रांनीं तुर्कापुढें काय-मची मान वाकविली नाहीं, व पुढें वाकवितील अशीं चिन्हें दिसत

नाहींत. म्हणून इतिहासकारापुढें खरा प्रश्न आहे तो असा कीं पाश्चात्य राष्ट्रांप्रमाणें राष्ट्रक्ट गुर्जर इत्यादि हिंदी राष्ट्रें किंवा राज्यें वाढत वाढत बलाढय कां झालीं नाहींत! सातन्या शत-कांत व तत्पूर्वींची येथील अशी काय परिस्थिति होती कीं जेणें-करून येथीन राष्ट्रांचा उत्कर्ष न होतां उत्तरोत्तर व्हासच होत गेला? जो प्रश्न आपल्याला आतां सोडावयाचा आहे तो हाच व त्याचे नीट उद्घाटन करावयाचें तर पाश्चात्य व पौरस्त्य अशा दोन्हीं देशांच्या प्राचीन व अर्वाचीन इतिहासांच्या निरिक्षणांनींच तें केलें पाहिजे

प्राच्य आणि पाश्चात्य राष्ट्रांच्या जीवनशक्तीमध्यें हा जो मोठा मेद दिसून येतो त्याचें कारण आमच्या मतें त्या दोघांच्या राजकीय बाबतींतील मूलभूत कल्पनाच भिन्न होत्या हें होय. यूरोपांतील ग्रीस देशांत फार प्राचीन काळीं राजकीय उच्च ध्येयांचा विकास होत असतां, ड़कडे हिंदुस्थानांतील आर्यलोकांच्या बुद्धीला तसस्या कल्पनांचा स्पर्शिह न होतां त्याच्या अगदीं उलट कल्पनांची वाढ होत होती. असेंहि म्हणतां येईल की भारतीय आर्यांच्या बुद्धीला ेहिक वैभवाचा तात्विक फोलपणा पूर्ण पटत्यामुळें, तिनें अध्या-त्मिक विचारांचीच कास धरून आकुंचित स्वरूपाच्या राजकीय कल्पनांचा धिकार केला आणि आप ही सर्व शक्ति आपिपीलिका-ब्रह्मपर्यंत चराचर मृष्टीच्या कल्याणार्थ खर्च करण्याचे ठरविलें. याच्या उलट यूरोपांत ग्रीस देशांतील शहरवजा लहान लहान राज्यें आपल्या बुद्धिबलावर बन्याच उत्कर्षास पोंचलीं व रोमन-लोकांनी आपल्या कायदेवाज मनोमूमिकेच्या जोरावर तर त्यास उत्कर्षाच्या शिखरास नेलें. रोमनसाम्राज्याचा नागरिक या शब्दा-लाच तिकडे जें महत्व आहे त्यावरून त्या साम्राज्यान्तर्गत लहान राज्यांचो उन्नति किती झाली होती याची साक्ष पटते. त्या साम्रा-

ज्याच्या काळी नागरिकांची कर्तव्यें व त्यांची योग्यता यांची कल्पना व जाणीव छोकांत स्पष्ट झालेली असून त्यामुळे पुढें जर्मन राष्ट्रांच्या राजकीय कल्पनानाहि तसेंच वळण लागलें; व त्यांत आणखी जर्मन लोकांच्या स्वतःच्या बुद्धीची व कल्पनांची भर पड्न राज्य-संस्थांचीं ध्येयें ठरविण्यांत आलीं. ग्रोक व रोमन साम्राज्यांतील राज्यांप्रमाणें जुनीं जर्मन संस्थानें प्रजासत्ताक नव्हतीं हें खरें, तरी त्यांच्या राजांची सत्ता प्रतिनिधिसंस्थांनीं मर्यादित झालेली होतीं, व त्यांचीच पुढें वाढ होऊन आजची यूरोपांतील नियंत्रित-राजसत्ताक राज्यें निर्माण झालेली आहेत. फ्रेंच राज्यकान्तीच्या वेळीं त्या देशांतील राजनीतिशास्त्रकारांनीं नागरिकांचे हक व कर्तव्यें यांचें अधिक उद्घाटन केलें व त्यांच्या कल्पना तेथी र सर्व समाजांच्या अगदीं कनिष्ट वर्गांपर्यंतिह आज मितीस जाऊन पोंहचल्या आहेत. या नवीन कल्पनांच्या अमला-मुळें पाश्चात्य समाजांतील प्रत्येक सज्ञान व्यक्तीला राज्यकारभारांत आपली भागी आहे असें वाटत असून आपण आपल्या परीनें राज्याचे धनी व चाकर असे दोन्ही आहों ही जाणीव सदैव जागृत असते. तसेंच त्या राष्ट्रांतील नागरिकांना असेंहि वाटत असतें कीं, राष्ट्राशीं आपला संबंध केवळ प्रेमाचा किंवा भक्तीचा नसून स्वहिताचाहि आहे, व ज्या मानानें राष्ट्राची उनित्त किंवा अवनित होईल तीप्रमाणें आपल्यालाहि तिचे भागीदार व्हावें लागेल. तात्पर्य ते देशभक्ति व स्वार्थ या दोन्ही हेतूंनीं प्रेरित होऊन राष्ट्राप्रीत्यर्थ स्वार्थाचा त्याम करण्यास प्रवृत्त होतात. अशा कल्प-नांचा ज्या राष्ट्रांत प्रसार झालेला आहे तें राष्ट्र अर्थातच व्यव-स्थित व बलाढ्य भसतें, व तसाच कोणी अचाट शत्रु भेटल्या-शिवाय त्याला चिरडणें किंवा नष्ट करणें कोणाला शक्य नसतें. इतकोंच नव्हे, तर पाश्चात्य राजनीतिशास्त्रवेत्यामध्यें अशी म्हणच पडून गेली आहे कीं, राष्ट्रांतील लोकसंख्या कितीहि अल्प असो, जर त्याच्यांत खऱ्या नागरिकत्वाच्या कल्पना नीट मुरल्या असतील, तर त्या राष्ट्राला निवळ शक्तीच्या जोरावर केव्हांहि चिरडतां येणार नाहीं.

ही पश्चात्य राष्ट्रांची स्थिति झाली. पण आमच्या इकडील राजकीय कल्पनांची वाढ अगदींच उलट दिशेनें होत होती. भारतीय आर्यांमध्यें देखील प्रथमतः पाश्चात्य आर्यांप्रमाणेंच जात्य-भिमान प्रखर असे. त्यावेळीं खरी राजसत्ता लोकांकडेच असून राजा म्हणजे त्यांचा पुढारी व प्रतिनिधि एवढवाच स्वरूपाचा असे, व सर्व महत्वाच्या बाबतींत त्याला सल्ला मसलत देण्यासाठीं लोक-सभांची योजना केलेली असे. कर वगैरे बसविणें तेहि लोकांच्या अनुमतीनेंच बसवीत असत. मनूला राज्यकारभार करण्याबदल लोकांनी आपल्या जिमनीच्या उत्पन्नाचा षष्टांश देण्याचें मान्य केल्या-विषयीं जी पुढें कथा प्रचलित झाली, तींत वरील तत्वच बीजरूपारें अन्तर्भूत झाँछेछे आहे. त्या काळी राजाची केव्हां केव्हां निवडणू-कहि होई, व कांहीं समाजांत तर राजा ही संस्थाच नसून छोकच स्वतः सुज्ञ व वयस्कर प्रतिनिधींचें मंडळ नेमून त्यांच्या द्वारा राज्याचा गाडा चालवीत असत. सारांश भारतीय इतिहासकाळाच्या आरंभीं लोकांच्या राजकीय कल्पनांचें स्वरूप पाश्चात्य आर्यांच्या कल्पनां-प्रमाणेंच होतें. खरोखर त्या वेळीं राष्ट्र व राजा यांशी लोकांचा इतका मिलाफ झालेला होता कीं, हे तीन्ही अर्थ जवळ जवळ एकाच शब्दाचे वाच्य बनले होते. राष्ट्राची व्याप्ति जाति पुरतीच आरंभी असून एकच नांवावरून वरील तिन्ही अर्थांचा बोध होई. म्हणजे ते नांव अनेकवचनी असल्यास त्यावरून देश अथवा छोक असा बोध होऊन, एकवचनी असल्यास तोच राजाचा वाचक होई. बौद्धकाळी, त्याचप्रमाणें रामायण-भारतकाळींहि हा नियम सामान्यपणें आढळून येत होता. उदाहरणार्थ, कुरु, मद्र, पांचाल, कोसल इत्यादि नांवावरून अनेकवचनांत लोक व त्यांचा देश असे दोन्ही अर्थ होत, व एकवचनांत त्यांचाच त्या त्या देशाचा राजा असा अर्थ होई. पाश्चत्य राष्ट्रांतिह हीच स्थिति आढळून येई. तिकडेहि देशाला लोकांवरूनच नांव मिळत असून राजा-लाहि तेंच लावीत असत. उदाहरण, फ्रांक लोकांचा देश तो कान्स, आंग्लांचा देश तो इंग्लंड, सॅक्सनाचा देश तो सॅक्सनी. तसेंच फ्रान्स इंग्लंड व सॅक्सनी म्हणज त्यात्या देशांचे राजे असाहि अर्थ होत असे. म्हणजे पौरस्त्य देशांत तसेंच पाश्चात्य देशांतिह लोकांच्या नांवावरून देशाला व राजाला नांव मिळत असे.

वर वर्णिलेली राजे लोकांची स्थिति बुद्धाच्या काळापर्यंत या देशांत चालू होती. पण पुढील काळांत तींत पालट होत गेला. हळू हळू छोकांचा अधिकार कमी कमी होत जाऊन राजांकडेच तो जाऊं लागला. असे होण्याचें कारण कदाचित् पुढें पुढें जन-तेमध्यें शूद्रांचा म्हणजे अनार्यांचा भरणा अधिक होऊन आर्यांचा भाग कमी झाला असेंहि असेल. यानंतर तर जेव्हां कांहीं अनार्य जातीचे छोक राजपद पावछे व परकीय छोकांनीं स्वान्या करून इकडे आपला अंमल बसियणास सुरवात केली, तेव्हां प्रजेकडून सर्वच अधिकार निघून राजसत्ता अनियंत्रित झाली. हळू हळू लोकहि क्षत्रिय जाती बाहेरच्या राजांच्या तसेंच परकी राजांच्या मुद्धां अमलाखालीं रहावयास शिकले, व राजकारणांत राजे लोक त्यांचा सछा मुळींच घेईनातसे झाल्यामुळें ऋमा ऋमानें राज-कारण हें आपलें कामच नव्हे असाच जनतेचा समज झाला. त्यांतले त्यांत ब्राह्मण, क्षत्रिय व वैश्य या जाती लष्करी व मुलकी खात्यांतून मोठास्या अधिकारावर असल्यामुळेत्या कांहीं तरी राजका-रणांत लक्ष घालीत; पण शूदप्रधान सामान्य जनतेला मात्र राजकीय

चळवळींतून अजिबात वगळण्यांत आलें. याचा परिणाम पुढें असा झाला कीं आपल्या देशाच्या राज्यकारभारांत आपला भागी-दारीचा हक्क आहे ही कल्पना देखील लोकांतून नष्ट झाली.

वर सांगितलेल्या प्रकारानें प्राच्य व पाश्चात्य राष्ट्रांमध्यें राज-कीय गोष्टीतील प्रजेच्या अधिकारविषयक कल्पनांची अगदी निर-निराळ्या मार्गानें वाढ झाली असें आम्हांला वाटतें. पौरस्त्य देशां-प्रमाणें पाश्चात्यांत कनिष्ट वर्ग उद्भवलाच नाहीं असें मात्र नाहीं.. श्रीस देशांत या कनिष्ट वर्गाला हीलाट म्हणतः रोमनराज्यांत प्लीबि-यन म्हणत; फ्रान्सांत गाल लोकांचा हा वर्ग बनला होता आणि इंग्लंडांत जुन्या ब्रिटन लोकांचा होता. एकटया जर्मनींत मात्र लोक एकजातीय होते. पण वरील सर्व राष्ट्रांत उच्च वर्ग व किनिष्ठ वर्ग यांत वंशदृष्ट्या म्हणण्यासारखा फरक नसून किनिष्ट वर्ग शारीरिक व मानसिक शक्तीनेंहि उच्च वर्गाच्या फारसा मागें राहिलेला नव्हता. म्हणून त्यांची राजकीय हक्क मिळवि-ण्यासाठीं सारखी धडपड चालू होती. रोमन लोकांशीं तेथील प्लीबियन लोकांनीं राजकीय व समाजिक हक्कांसाठीं केलेला नेटाचा झगडा सुप्रसिद्ध असून त्या झगडयांतच त्यांना राजकीय शिक्षण मिळालें. पण हिंदुस्थानांत झाला. विशेषतः उत्तरहिंदुस्थानांत कनिष्ट उलट प्रकार द्राविड जाती आर्यांच्या मानानें फार कमी प्रतीच्या असन त्यांचा वर्ण, तोंडवळा, चालीरीति सर्वच निराळी असल्यामुळें राजकीय किंवा सामाजिक हक्कांसाठीं भांडण्यांचें त्यांच्या मनांतच कधीं आलें नाहीं. त्यामुळें वरिष्ट आर्यजातींतच व विशेषत; क्षत्रि-यांत सर्व राजकीय सत्ता केन्द्रीभूत होऊन पुढें त्याच रीतीनें ती शेवटीं सर्वस्वीं राजांच्या हातांत येऊन बसली. नंतर राजा हा **ईश्वरांश आ**हे अशी कल्पना कांहीं अंशीं बहुजनमान्यतेमुळें व

कांहीं अंशों राजेलोकांच्या शिकवणीमुळें रूढ होऊन बौद्धकाळीं लोकांच्या हातून राजसत्ता सर्वस्वी निघून राजे लोक सर्वथा अनियंत्रित बनले.

तात्पर्य सातव्या शतकांत हिंदुस्थानची राजकीय स्थिति वर वर्णिल्याप्रमाणें होती. राजांच्या हातीं अनियंत्रित सत्ता असून छोकसमाजाचा त्यांवर कोणत्याहि प्रकारचा दाब नव्हता. एकंदर राज्य व प्रजा म्हणजे जणूंकाय राजांची खासगी जिंदगीच होती. अशी स्थिति झाल्यावर अर्थातच राज्यांना छोकांवरून नांव देण्याचा प्रघात बंद झाछा. ह्युएनत्संगानें सांगितछेल्या सत्तर राज्यांपैकीं फारच थोड्यांची नावें छोकांवरून पडछेलीं आहेत. कुरु, पांचाल, अंग, वंग इत्यादि प्राचीन नांव जाऊन त्याऐवर्जी आतां ठाणेश्वर, कनोज, कर्णसुवर्ण, ताम्निति इत्यादि सुरू झाली. हीं नांवें त्या त्या राज्यांच्या मुख्य नगरांवरून अथवा दुसऱ्या कांहीं विशिष्ट लक्ष-णावरून पडछेली होतीं. यानंतर राजांचीं नांवेंदेखील छोकांच्या नांवावरून न पडतां त्या त्या कुलावरून अथवा वंशावरून पडूं छागलीं, व वर्धन, मौखिर, गुप्त इत्यादि नांवें प्रचारांत आलीं.

वरील विवेचनावरून सहजच दिसून येईल कीं, या वर्धनादि कुलांना जें राजपद प्राप्त झालें, तें वंशपरंपरा हक्कानें किंवा प्रजेच्या संमतीनें मिळालेलें नव्हें; तर त्यासंबंधानें भोळ्या लोकांची अशी कल्पना झाली किंवा करून देण्यांत आली कीं, पूर्वजन्मा- जिंत तपश्चर्येच्या पुण्यामुळेंच कांहीं पुरुषांना तें पद प्राप्त झालें. या कल्पनेचा एकदां प्रसार झाल्यावर जो कोणी योग्य अयोग्य मार्गोनीं गादी बळकावून बसला, त्याचा तसा देवी हक्कच होता असें लोकांना वाटुं लागलें. कारण राजाला राजाद देण्यांत आपला प्रजेचा कांहीं हात असला पाहिजे अशी त्यांची कल्पनाच नाहींशी

झाली होती. लोकांच्या या भोळ्या समजुतीचें उदाहरण पाहिजे भसल्यास कल्हणानें राजतरंगिणींत (तरं. ३) सांगितलेली रणा-दित्याची कथा पहावी. हर्षचिरतांतिह तिसऱ्या उच्छ्वासांत वर्धन वराण्याचा मूळ पुरुष जो पुष्यभूति त्यानें भैरवाचार्य नांवाच्या एका शैवाला पाशुपत व्रताच्या सिध्यर्थ साहाय्य केल्यामुळें स्याला लक्ष्मी देवतेने प्रसन्न होऊन तुझ्या वंशांत चक्रवर्ती राजा जन्मास येईल असा आशीर्वीद दिला असे वर्णन आहे. तसेंच चच नांवाच्या ब्राम्हणानें सिंधची गादी बळकावतांना असे उद्गार काढस्याचें चचनामा ग्रंथांत सांगितलें आहे की 'ज्यानें तपश्चर्या करून देह कप्टविला असेल असा पुरुष पुढें आपल्या या पुण्य प्रभावानें राजकुलांत अथवा दुसऱ्या कांहीं थोर कुलांत जन्मास येतो असे हिंदुधर्मग्रंथांत म्हणतात. 'या कल्पने नुसार सामान्य जनतेला राजकीय बाबतीत कांहीं बोलावयाचा अधिकार नव्हता इतकेंच नव्हे, तर अमुक राजा आपल्याला हवा की नको हें म्हणण्याचादेखील त्यांचा कांहीं अखत्यार नव्हता; **कारण** राजा म्हटला म्हणजे तो भापत्या पूर्व पुण्याईमुळेंच राजपद पावत असतो. राष्ट्राच्या सामध्यीला अवश्य असलेली राष्ट्रीय भावना उत्पन्न होण्यां असल्या कल्पनासाम्राज्यांत वावच नसतो. त्यामुळें राष्ट्रभक्ति उर्फ स्वदेशाभिमान हा जो सद्गुण पाश्चात्य देशांत इतका वाखाणण्यांत येतो त्याचा या देशांत उदय झाला नाहीं तर त्यांत नवल कसलें ? ग्रीस, रोम किंवा अलीकडच्या पाश्चात्य राष्ट्रांच्या इतिहासांत जशीं उदात्त राष्ट्रभक्तीचीं उदाहरणें सांपड-तात तशीं हिंदी राष्ट्राच्या प्राचीन इतिहासांत सांपडत नाहींत. राष्ट्र हीच भावना जेन्हां अस्तित्वांत नसते, तेन्हां स्वदेशप्रेम किंवा राष्ट्रभक्ति तरी कोठें उद्भवणार ? अशा ठिंकाणीं राष्ट्रभक्तीबद्दछ राजमित हीच भावना उत्पन्न होते. राजा म्हणजे ईश्वरेच्छेनें

जनेयोजित असा देशाचा अनियंत्रित धनी असल्यामुळें असल्या .ईश्वरांशभूत राजाच्या भक्तीशिवाय दुसरी कोणतीच प्रेरक भावना त्याच्या प्रजेच्या अन्तः करणांत प्रादुर्मूत होत नाहीं. म्हणूनच हिंदी प्रजेमध्यें राजिनष्ठेचाच शुद्ध गुण प्रामुख्यानें दष्टीस पडतो. हर्पचरितांत असर्छी राजभक्तीची अनेक उदाहरणें बाणभ**ट्टानें** दिलीं असून त्यांत राजाच्या मृत्यूमुळें झालेल्या अनिवा**र दुःखानें** याच्या सेवकांनीं किंवा अधिकाऱ्यांना पटापट आपल्या जिवाचा अन्त करून घेतला आहे (ह. च. प्रभाकरवर्धनाच्या मृत्यूचें वर्णन पहा उच्छ्वास ५ वा). या कारणास्तव जेव्हां जेव्हां एखाँदें राजघराणें आपल्या वैभवाचा अनेक पिट्यांपर्यंत अविच्छिन टपभोग घेत असल्याचें आढळून येतें तेव्हां तें प्रजेच्या राष्ट्राभि-मानामुळें नसून त्याच्या सेवकांच्या व अधिकाऱ्यांच्या राजनिष्ठे-मुळेंच होय असें समजावें. सेवक व अधिकारी यांशिवाय इतर प्रजाहि सामान्यतः तक्तनशीन राजाशीं एकनिष्ट असेच. पण ती निष्टा बुद्धिपुरःसर नसून जो कोणी राजा गादीवर असेल त्याच्या पुरती ती असे, व एक राजा जाऊन दुसरा कोणी आला तरी प्रजेला त्यांत फारशी भिति वाटत नसे.

लहानसहान राज्यांत जी ही स्थिति आढळते तीच मोठया साम्राज्यांतिह दिसून येते. हिंदुस्थानाच्या इतिहासांतील बौद्ध कालाच्या पूर्ण भरभराटीची अमदानी म्हणजे हर्षाचें साम्राज्य होय. गुप्त साम्राज्यासारखें बलाढय साम्राज्य स्थापून हर्षानें तें चालिकें; त्याच्या पुढील शतकांत तितक्या विस्ताराचें किंवा तितपत सामर्थ्यवान् साम्राज्य दुसरें झालेंच नाहीं. स्वतः हर्षराजा अतिशय श्रद्धाळू व सद्दर्तनी असून प्रजेच्या हिताविषयीं नित्य दक्ष असे. तथापि लोकांच्या राजकीय कल्पना कायमच असल्यामुळें त्याच्या-कड्न राष्ट्रीयत्वाचें वारें प्रजेंत उत्पन्न करण्याचें काम होऊं शक्कें

नाहीं. उलट चुन्याच्या मदतीशिवाय नुसत्या एकावरएक रचलेल्या दगडांच्या राशीप्रमाणें केवळ सामर्थ्यांच्या जोरावर एकत्र
केलेले प्रांत लहानशा धक्कयानेंहि कोलमंडून पडावयाच्या बेतातः
होते. याचा दोष अर्थात् आम्ही हर्षाकडे लावीत नाहीं. कारण
हिंदीलोकांत प्रातिनिधिकसंस्थाचा अद्यापि उदयच झाला नसून
योग्य प्रकारच्या राजकीय कल्पनांचाहि विकास प्रजेच्या मनांतः
झालेला नव्हता. त्यामुळें राज्याच्या अधिकारांतील कांहीं अंश
लोकांच्या हातीं देण्याचें हर्षाच्या मनांत येणेंच शक्य नव्हतें।
उलट केवळ सामर्थ्याच्या जोरावर त्यानें राज्यांत शांतता राखिल्यामुळें राजाच्या अनियंत्रित सत्ताधारीपणाची व तदनुसार त्याच्या
ईश्वरांशित्वाची रूट कल्पना त्याच्या अमदानींत अधिकच्य
दिखमूल झाली.

अशा कल्पनांचा जोर असतां राज्यांतच काय पण साम्राज्यांतिह फारशी जीवनशक्ति असणें शक्य नाहीं. म्हणून हर्षाचा सबल दंड साम्राज्यांतून नाहींसा झाल्याबरोबर त्याचे तुकडे तुकडे होऊन गेले. मांडलिक राजे ताबडतोब स्वतंत्र झाले व हर्षाच्या खुद राज्यांतिह बखेडा झाला. कारण हर्षाला पुत्रसंतित नव्हती. वर सांगितलेल्या राजकीय कल्पनाच जेथें रूढ असतात त्या देशांत राष्ट्रप्रेमाची वाढ होणें तर शक्यच नाहीं, पण उलट देश-द्रोहाला फार वाव मिळण्याचा पुष्कळ संभव असतो. जो कोणी बच्याबुच्या उपायानें गादी बळकावं शकेल त्याची अशी खातरी असणार कीं, आपल्याला राजपद मिळालें कीं लोकांची मिक्त साहजिकच आपलेकडे ओढ घेणार. राजाला राज्याधिकार देण्यांत लोकांचा कांहीं संबंध नसल्यामुळें किंबहुना त्यांची तशी कल्पना असल्यामुळें त्यांना कोणत्याच राजकांतींत कोणी जुमानीत नसे व गादी बळकावून बसलेल्या मनुष्याचा प्रजेकडून बिनबोभाट स्वीकार होई. त्यामुळें राजदोही व देशदोही लोकांची त्याकाळीं फारशी वाण नव्हतो. अयशस्त्री झाळेल्या राजद्रोह्यांना **किंत्रा** बंडखोरांना शिक्षा म्हटली तर फार भयंकर होत असे हें खरें. म्हणजे आजच्याप्रमाणेंच त्याकाळीं सुद्धां अशा लोकांना "जन्मभर कारागृहवास प्राप्त होऊन ते जिते कीं मेले याची कोणी वास्त-पुस्तदेखील घेत नसे", असें ह्युएनत्संगानें लिहिलें आहे. पण बंड-खोरपणाला भयंकर शिक्षा मिळत असली तरी तिला धीट व सहत्वाकांक्षी लोक फारशी भीक घालीत नसतः, कारण योग्यसंधि सांपडली असतां विजय प्राप्तीबद्दल त्यांना फारसा वानवा नसे. तःकालीन राजकान्त्या ्लोकांच्या नसून व्यक्तींच्या अस्त. त्यांत बहुधा प्रवान किंवा सेनापति हेच गादी बळकावणारे असून जेव्हां राजा संततिहीन किंगा दुर्बेळ असे, तेव्हां क्रान्तिकारकांना यश हें बहुधा ठेवछेछेंच असे. शुंग राजापासून तो थेट पेशवे व यांचे हस्तक यांच्या काळापर्यंत आणि सर्वे मुसलमानी अमदा-नींत हिंदी राजकारणाच्या इतिहासाचा प्रवाह हा असा वहात आहे.राष्ट्रांतील प्रजेला आपल्या नागरिकत्वाची यथायोग्य कल्पना असल्यावर अशा राजकान्या कोण सहन करता? अथवा प्रवाना-सारख्या माणसांना गादी बळकावण्याचें तरी धैर्य काय म्हणून ज्ञाळें असतें ! प्रधानांनों राजपदाची आकांक्षा कथीं घरली नाहीं असा देखावा या देशांत ब्रिटिश अमदानींत काय तो दृष्टीस पड्डू जागला आहे.

येथपर्यंत हिंदी राष्ट्रांच्या दुर्बछतेचीं जी कारणें आमच्या मतें प्रमुख दिसछी त्यांचा उहापोह झाछा. त्याचें तात्पर्य एवढेंच कीं, प्रातिनिधिक तत्वावर उभारछेल्या राजकीय संध्यांच्या अभावीं राष्ट्राच्या सुखदु:खांबरोबर आपछें स्वतःचेंहि सुखदु:ख गुंतछें आहे अशी प्रजेची भावना न झाल्यामुळें राष्ट्रसंरक्षणाची जबाबदारी

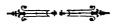
लोकांना वाटनाशी झाली व राजसत्ता ही ईश्वर-सत्ता आहे व ती पूर्वजन्मार्जित पुण्यकर्मानें प्राप्त होते या कल्पनेमुळें राजकीय उँछाढालींत प्रजेचें कांहीं अंग असावें ही जाणीव उत्पन्न न होऊन आपल्यावर कोणी कां राज्य करीना ? आपल्याला त्याचें काय ? असें मानण्याची लोकांत सार्वत्रिक प्रवृत्ति झाली. राजाचा अधिकार अगदीं पूर्णपणें अनियंत्रित असून राज्य म्हणजे जणृं-काय त्याची खासगी मिळकतच समजली जात असून त्यामुळें साहा-जिकच राष्ट्राभिमान या सद्रणाला फारका वाव उरत नसे. राष्ट्रभ-क्तीची जागा जरी राजभक्तीनें अंशतः भरून काढिली तरी राजद्रोही माणसें कांहीं कांहीं उत्पन्न होतच; व अशा ऋान्ति-कारकांना यश मिळाल्यावर त्यांचाहि सर्व लोक बिन-बोभाट राजा म्हणून अंगीकार करीत. हा प्रकार पेशवाईच्या अखेरपर्यंत चाऌन राघोबादादानें जेव्हां पेशवा-ईची गादी बळकाविली तेव्हां त्याचें मंडन करावयासिह हजारों मंडळी पुढें आलीच. मराठी साम्राज्याचे नागरिक या नात्यानें आपल्या योग्य कर्तव्यांची जर तत्कालीन लोकांना चांगली जाणीव असती, तर पुढें दुदेंवानें मराठेशाहींत जी शोचनीय फूट पडली तिला कारणीभूत झालेल्या मूर्ख माथेकिरू राघोबाचा पक्ष उचलून धरण्यास कोणता मराठा म्हणविणारा पुरुष पुढें आला असता ? हिंदुस्थानाला ब्रिटिश राज्यापासून जे कांहीं फायदे **झा**छे आहेत असें दिसतें, त्यांत राष्ट्घटक या नात्याने आपस्याछ। असलेल्या नैसर्गिक हक्कांची व तदनुसार आपल्यावर पडणाऱ्या कर्तव्याच्या जबाबदारीची लोकांमध्यें जाणीव जागृत झाली हा होय. या लोकजागृतीकडे लक्ष देऊन देशाच्या कारभाराचा योग्य हिस्सा लोकप्रतिनिधींकडे सोंपविण्याचा जो सरकारानें विचार टरविला आहे तो निःसंशय सुज्ञपणाचाच आहे. कारण ब्रिटिश्ट

राज्य झालें तरी प्रजेच्या सिक्तय सहकार्यतेच्या भभावीं केवळ मानसिक राजिनेष्ठेवरच त्याला विसंबून राहतां येईल असें नाहीं; व सिक्तय सहकार्यता आणि साम्राज्याच्या हिताहिताशीं एकतानता म्हटली म्हणजे प्रातिनिधिक संस्थांच्या द्वारा स्वतः चालविलेल्या राजकारभाराच्या योगानेंच उत्पन्न होत असते.

राष्ट्रांचें पतन कां होतें हा प्रश्न सोडिवणें मोठें दुर्घट काम आहे. तथापि राष्ट्रांच्या प्राणांचा प्राण, जी राष्ट्रहित म्हणजेच स्वहित असें मानण्याची लोकांची प्रवृत्ति ती प्रातिनिधिक संस्थांच्या योगानेंच उत्पन्न होत असते यांत कांहीं शंका नाहीं. असल्या उदात्त राष्टीय विचारांनीं प्रेरित झालेलीं प्रीसमधील नगरवजा लोकसत्ताक-राज्यें व रोमचें साम्राज्य हीं सुद्धां नष्ट झालीं असें इतिहास सांगत आहे ही गोष्ट खरी. पण त्याबरोबर हेंहि लक्षांत ठेविलें पाहिजे की. त्या राष्ट्रांतील राष्ट्रीय भावना नीतिभ्रष्टता व चैनबाजी या दुर्गु-णांना प्रथम बळी पडल्या आणि मगच त्या राष्ट्रांचा व्हास होऊन तीं पतन पावलीं. तथापि जेव्हां पुनः सदर सद्गुणांचा तेथें परिपोष होऊं लागला, तेव्हां तीहि पुनः उत्कर्षास चढूं लागली. याच्या उल्टट हिंदी राष्ट्रांत राष्ट्रीय मावनाच कधीं उःपन्न झाल्या नाहींत व त्यामुळें त्यांच्यांत खरें सामर्थ्यहि उद्भवलें नाहीं. तेव्हां पुढील शतकांत त्यांची बलिष्ठ राष्ट्रें बनणें शक्यच नन्हतें. उलट पुढें एका ठिकाणीं ज्यांचें विवेचन करावयाचें आहे अशा कारणामुळें त्यांचें दौर्बल्य ऋमशः वाढत जाऊन तीं शेवटीं मुसलमान स्वान्यांच्या पुरांत बाहून गेलीं.

पण शेवटीं एका गोष्टीचा मात्र अवश्य निर्देश केला पाहिजे. ती अशी कीं, सातव्या शतकांतील हिंदी अनियंत्रित राज्यें आशियांतील त्या वेळच्या इतर राष्ट्रांच्या मानानें बिलिष्ठ होतीं; आणि म्हणूनच ज्या हूण लोकांनीं यूरोपांत दंगल उडवून दिलो व ज्यांच्या पुढें तेथील लोकांना हात टेकावे लागले त्या हूणांची ये**थें** फारशी डाळ शिजली नाहीं. लोकांच्या शारीरिक व नैतिक सामर्थ्यानें राष्ट्राच्या जीवनांत जोम येत असतो. लढाऊ बाण्याचे व आहारादि व्यवहार मित ठेवणारे निवळ शाकाहारी लोक-मुद्धां राष्ट्राराष्ट्रांच्या झगड्यांत उत्तम टिकाव धरूं शकतात. सातव्या शतकांत येथील निरनिराळ्या प्रांतांच्या राजांमध्यें नित्य युद्ध-प्रसंग होत असल्यामुळें छोकांचा छढाऊ बाणा सदैव जागृत असे. तसेंच ह्युएनत्संगानें म्हटल्याप्रमाणें त्यांची रहाणी साधी वं व्यस-नातीत असल्यामुळें सातव्या शतकांतील हिंदी राष्ट्रें अनियंत्रित राजांच्या अमलाखाली होतीं तरी तीं चांगली बलिष्ट राहून चैनबाजी किंवा अविच्छित्र शांततेमुळें उत्पन्न होणाऱ्या दौर्बल्याच्या तडाख्यांत सांपडलीं नाहींत. राष्ट्रांतील प्रजेन्या दौर्बल्याचें ठळक लक्षण म्हटलें म्हणजे भाडोत्री सैन्य ठेवण्याचा प्रसंग येणें हें होय; पण ह्युएनत्संग किंवा बाण यांनीं केलेल्या वर्णनावरून पहातां इर्षाच्या सैन्यांत असले भाडोत्री शिपाई असलेले दिसत नाहींत.

## प्रकरण ८ वें.



## राज्यव्यवस्था.

सातव्या शतकांतील एतदेशीय राज्यें जरी तत्वतः जुलमी म्हणजे एकतंत्री होतीं, तथापि तत्कालीन पाश्चात्य राज्यांपेक्षां त्यांची व्यवस्था अधिक ठाकठिकीची असल्यामुळें ती सुखी असून त्यां**चीं** प्रजा समाधानांत रहात असे. 'नाविष्णुः पृथिवीपतिः' असा न्याय उरविणाऱ्या भारतीय आर्यांनीं राजाच्या ऑनियंत्रित सत्तेला आळा वालण्यासाठीं व्यवहारधर्म व राजांची कर्तव्यें सुद्धां ईश्वरप्रणीत अतएव अनुलुंघनीय आहेत असें ठरविलें होतें. राजन्यवहारांतील प्रत्येक लहान मोठी बाब म्हणजे त्याच्या खासगी वर्तनापासून तो करवसुळी व गुन्हेगारांचें शासन इत्यादिकांपर्यंत सर्वच गोधी स्मृत्युक्त दैवी नियमांनीं बांधून टाकिलेल्या आहेत असाच खरोखर प्रांचीन आर्योचा समज होता. पण याच्या उलट पाश्चात्य देशांत सर्व ऐहिक सत्तेचें उगमस्थान राजा होय असें मानीत. हें उगमस्थान भारती-आर्यांच्या दृष्टीनें श्रुतिस्मृतींतच असून त्यांत हात घाळण्याचा मानत्री सत्तेला अधिकारच दिलेला नन्हता. लोकांच्या अनुमतीनें देखीळ कायदांत फेरफार करणें राजाच्या अधिकाराबाहेरचें होतें. राजाचें कर्तव्य म्हटलें म्हणजे स्मृत्युक्त नियमान्वयें राज्यकारभार चालवृ्न प्रजेला न्याय द्यावयाचा आणि गुन्हेगारांचें शासन करून राज्यांत शांतता व सुव्यवस्था राखावयाची.ही प्रजेची कामगिरी करण्याबद्द छ प्रजेकडून त्याला जिमनीच्या पिकापैकीं त्याचप्रमाणें व्यापार उदी-माच्या उत्पन्नापैकी ठराविक कर मिळत असे. जिमनीवरील कराचें प्रमाण उत्पन्नाचा षष्ठांश ठरलें असून व्यापारावरील कर मालाच्या किंमतीवर शेंकडा दोन या प्रमाणांत असे. प्रसंगविशेषीं जिन-

नीच्या उत्पन्नाचा चौथा हिस्साहि द्यावया। असे. तत्काछीन राज्यन्यवस्था भानगडीची नसल्यामुळें द्युएनःसंगानें वर्णिल्याप्रमाणें.
तिला खर्चिह फार लागत नसे, आणि म्हणून स्मृतींत सांगितलेल्या करांच्या बाहेर कर वसूल करण्याची बहुधा अवश्यकताच
राजे लोकांना भासत नन्हती. लोकांच्या बाजूचा विचार करितांहि
बहुजनसमाजाची स्वाभाविक प्रवृत्ति धर्माला आणि नीतीला
धरून असल्यामुळें गुन्ह्यांचें प्रमाण फार कमी असे व त्यामुळें
तत्कालीन राज्यांत सुखासमाधानाची स्थिति सामान्यणें नांदत
असून तिचें अवलोकन करणान्या ह्युएनत्संगासारख्या भिन्न परिस्थितींत वाढलेल्या परकीय गृहस्थाला मोठें कौतुक\* वाट.
प्वढी प्रस्तावना करून आपण हर्पकालीन राज्यन्यवस्थेकडे
बळूं. हा विचार पूर्वीप्रमाणें हर्पचरित आणि तत्कालीन ताम्रलेख व
रिरालालेख यांत आढळून येणाऱ्या प्रमाणांवरूनच करावयाचा आह.
त्यांबरोबर स्मृति प्रंथांचाहि या वाबतींत पुष्कळ उपयोग होईल.

त्यावेळीं एका राज्यांत मोडणाऱ्या सर्व प्रदेशाला देश असें नांव असून त्या शब्दाचा वराहमिहिर आणि दुसरे ग्रंथकार यांनीहि याच अर्थानं उपयोग केलेला आहे. या अर्थाचा पूर्वींचा शब्द जनपद हा असून, या शब्दभेदावरून बदललेल्या परिस्थितीचाहि

<sup>\*</sup> ह्युएनःसंगानें याविषयी म्हटलें आहे:—'' राज्यकारभार उदार धोरणाचा व विन भानगडीचा असल्यामुळें राज्यांतील कुळांची नोंद करण्याचें कारण पडत नाहीं; आणि वेठीचें काम व जादा करवस्ती यांचीहि आवश्यकतः कोणाला वाटत नाहीं. करांचें प्रमाण इलकें आणि वेठीचा उपयोग किचित् होत असल्यामुळं जो तो आपला विडलाजिंत धंदा व संपत्ति सांभा-कून रहात असे. शेतकरी लोक शेती उत्पनाचा पष्टांश राजाला कराबदल देतात आणि व्यापारी लोक नद्यांचे उतार आणि रस्त्यांची नाकीं या ठिकाणी योडाबहुत कर देऊन अपाला धंदा चालवितात. (वाटर्स १ पु. पा.)

बोध होतो. म्हणजे पूर्वीची राज्यें जशीं एकाच जातीच्या व एकाच सांप्रदायाच्या लोकांचीं बनलेलीं असत तशीं आतां नसून त्यांत भिन्न जाती व भिन्न सांप्रदायांचा समावेश होऊं लागल्यामुळें त्याच्या लोकवाचक नांवांत आतां अन्वर्यकता नाहींशी होऊव त्यांच्या जागीं देश हा भूमिवाचक सार्थ शब्द योजण्यांत आला. तथापि दक्षिणेकडे देश शब्दाबदल अजूनिह मंडळ शब्दाचाच या अर्थी अधिक प्रचार असून तत्कालीन दक्षिणेकडील लेखांत चोलमंडल, तोंडमंडल, कोंगमंडल असे प्रयोग आढळून येतात व याशब्दांतील पहिल्या भागावक्तन विशिष्ट लोकजातीचाच बोध होतो. याशिवाय मंडल शब्दाचा लोकांच्या जातीवक्तन झालेला देशाचा भाग या अर्थीहि अनेक वार प्रयोग आलेला असून याच अर्थी पुनः राष्ट्र किंवा राज्य या शब्दांचाहि उपयोग केलेला आढळतो.

राज्यकारभाराचे सोईसाठीं जे देशाचे भाग केलेले असत, त्यांस उत्तरहिंदुस्थानांत भुक्ति आणि दक्षिणहिंदुस्थानांत वाड किंवा मंडल म्हणत. आजच्या भाषेंत बोलावयाचें तर या विभागाला जिल्हा असें म्हणतां येईल. भुक्ति शब्दावरून मूळ वसूल होणाऱ्या कराच्या प्रमाणाचा बोध होत असून इंग्रजी कलेक्टोरेट म्हणजे कलेक्टरच्या हाताखालील मुलूख असा त्याचा अर्थ घेतां येईल. या भुक्तीचे आणखी पोटभाग केलेले असून त्यांना सर्वत्र विषय ही संज्ञा असे. हे विषय म्हणजे आजकालच्या तहशिली किंवा तालुके होत. अगदीं दक्षिणेकडील तामिळ वगैरे प्रदेशांत विषयाबदल नाड शब्द प्रचारांत असून गुजराथेंत त्याला अहार म्हणत. विषयाचे आणखी पोटविभाग केलेले आढळत नाहींत; तरी क्वचित् उत्तर, दक्षिण, पूर्व, पश्चिम, असे दिशांच्या अनुरोधानें त्याचेहि विभाग कोठें कीठें दिसतात. विषयाचे शेवटचे

वटक प्राम असून कित्येक प्राम मिळून विषय होत असे. म्हणजे राज्यकारभारासंबंधानें पाहतां देशाचा सर्वात लहान घटक म्हणजे प्राम असून प्रामाविषयीं बोलतांना तो अमुक मुक्ति किंवा मंडल्लाच्या अमुक विषयांतर्गत आहे असा निर्देश होत असे. विषयांतां नांव यावयाचें तें बहुधा त्यांतील प्रमुख नगरावरून देत असून मुक्तीचें नांव केव्हां केव्हां लोकवाचक असे. उदाहरणार्थ, खेटक अहार म्हणजे हल्लींच्या भाषेंत खेड तालुका, व जेजाक मुक्ति किंवा चीन मुक्ति म्हणजे जेजाक किंवा चीन जिल्हा असें समजावें. मुक्तीचेंहि नांव क्वचित् प्रमुख नगरावरून पडल्याचें दिसतें. हर्षवर्धनाच्या बांसखेडा येथील ताम्रपटांत अहिच्लत्र मुक्ति असा प्रयोग आलेला आहे.

देशाच्या राज्यव्यवस्थेच्या दृष्टीनें ग्राम हा त्याचा मुख्य महवाचा भाग असून त्याच्या मर्यादा व स्थान नक्की केलेलें असे;
व राज्याराज्यांमधील युद्धाचीं वावटलें वरून कितीहि गेलीं, तरी
ग्रामसंस्था जशीच्या तशी राहून नवीन राजाच्या सत्तेपुढें मान
वाकवावयाला नित्य तयारच असे. असल्या युद्धामध्यें मोठमोठ्या
शहरांचा विध्वंस पुष्कळ वेळ होई व कित्येक तर पूर्णपणें नामशेष होत. पण लहान ग्राम मात्र होते तसे राहून आपला कारभार पूर्ववत् चालवीत असत. त्यांचे कारभारी बहुधा आजच्या
पाटीलकुळकण्यांप्रमाणें पिढीजात असल्यामुळें त्यांच्या कारभारांत
व्यत्यय येत नसे. हर्षचरितावरून असें दिसून येतें कीं, हर्लीच्या
पाटलाचें व कुळकण्यांचें काम करणाऱ्या तत्कालीन ग्रामाधिकान्यांना अक्षपटिलक आणि करणिक अशीं अनुक्रमें नांवें होतीं.
करण म्हणजे गांवांतील शेतकरी कुळांच्या नोंदणीची वही. अद्यापिहि मद्रासेकडे कुळकण्यांबदल करणम् किंवा करणिक असे शब्द

उपयोगांत आहत. हलींचा पाटिल शब्द माझ्या मतें अक्षपटल शब्दापासूनच निवाला असावा हा शब्द कौटिल्याच्या अर्थशास्त्रांत-देखील आलेला असून त्याठिकाणी त्याचा अर्थ नोंदणी पुस्तकें ठेवण्याची कचेरी असा उघड आहे.\* आणि त्यावरून त्याकाळीं नोंदणीपुस्तकें ठेवण्याच्या सरकारी कचेऱ्या होत्या हें स्पष्ट दिसतें. **प्रामाक्ष्पट**ल या शब्दाचा अर्थ हलींची चावडी असा एकंदरींत असून तीवरील अधिकाऱ्याला श्रामाक्षपटलिक असें म्हणत. हा गांवचा मुख्य अधिकारी असून राजांच्या दौऱ्याचे वेळी त्याला नजरनजराणा अर्पण करण्याचा अधिकार त्यास असे, ही गोष्ट बाणानें केलेल्या हर्पचरितांतील वर्णनावरून उघड दिसून येते.+ इ. स. ५१२ तील धरसेनाच्या ताम्रपटांत महाक्षपटलिक असा **श**ब्द आला असून (हिंदी ताम्रपट ३. पा. १८०) त्यावरून सर्व राज्याच्या वसुलावरील एक मुख्य अधिकारी असे, असे दिसून येतें. याप्रमाणें प्रत्येक गांव व प्रत्येक नगर यांतील कुळांची नोंद असून तीवरून राज्यकारभाराचें गाडें त्यावेळीं चांगलें सुरळीत चाळत असे असे सिद्ध होतें. अशा नोंदी सर्व राज्यांत ठेवलेल्या असत असें ह्युएनत्संगानेंहि सांगितलें आहे. असो, ग्रामाक्षपटलिक म्हणजे हर्हींच्या पाटल।चें मूळ असून तोच प्रत्येक ग्रामांतीङ मुख्य सरकारी अधिकारी असे. या अधिकाऱ्याचा उल्लेख दुसऱ्या एका ताम्रपटांत आलेला असून तेथें 'अन्यग्रामाक्षपटलाधिकृत ' असे शब्द आहेत व त्यावरून असा अधिकारी प्रत्येक गांवांत नेमिलेला असे हें सिद्ध

<sup>\*</sup> अक्षपटलमध्यक्ष: प्रत्यङ्मुखमुंदङ्मुखं वा विभक्तोस्थापनं निबंधपुरतक स्थाने कारयेत्। कीटिल्य.

<sup>† &#</sup>x27;तत्रस्थस्यचास्य प्रामाक्षपटिकः--....भुद्रां समुपिनन्थे '( इ. च. वा उच्छ्वास ) या वर्णनाचा मार्गे उद्येख आला आहे.

हर्षचरितांतील वर उल्लेखिलेल्या वर्णनांत प्रामाक्षपटलिकाबरो-बर 'सकल-करणि-परिकरः' असा शब्द आला आहे. म्हणजे मुख्य प्रामाधिकाऱ्याच्या हाताखाळी दुसरेहि नोकर किंवा उपा-विकारी असत असें यावरून दिसतें. हे पाटील, पटवारी, इतरहि सर्व ग्रामाधिकारी पिढीजाद असून त्या सर्वामिळून राज्यव्यव-स्थेचा सर्वांगपूर्ण घटक बनलेला असे. हे अधिकारी जिमनीच्या उत्पन्नावरील पष्टांश कर व तसेच दुसरेहि बारीकसारीक पुष्कळ कर वसूल करण्याचें काम करीत. दान दिलेल्या गांवावर असले अधिकारी नसतः, व हें दाखविण्यासाठीं दानलेखांत त्या काळीं विशेष शब्द योजना केलेली असे. उदाहरणार्थ, महाराज हस्ती यांच्या खोह येथील ताम्रपटांत (हिंदी ताम्रपट पु.३ पा.९६) 'सोदंगः सोपरिकरः अचाटभटप्रवेशः असे शब्द आहेत. तसेंच इ. स.५७१ तील धरसेनाच्या दानपत्रांत 'सोद्रंगं सोपरिकरं सवातभूत-धान्यहि-रण्यादेयं सोत्पद्यमानविष्टिकम् ' असे शब्द असून शिलादित्याच्याः लेखांत (सदर पा. १७९) 'सोद्रंगः सोपरिकरः सोत्पद्यमान-विष्टिकः सभूतवातप्रःयादेयः ' इत्यादि शब्द आहेत. आतां त्यांचा अर्थ काय तो पाहूं. या सर्वे ठिकाणीं उदंग म्हणजे सर्वांत मुख्य कर जिमनीवर ध्यावयाचा असेच समजलें पाहिजे. हा शब्द अदापि आम्हांला कोठल्या प्राचीन प्रंथांत आढळलेला नाहीं. पण सदर ताम्रपट प्रसिद्ध करणाऱ्या डा॰फ्लीटनें सुचविल्याप्रमाणें गांवांतीळ मुख्य सरकारी उत्पन्नाची बाब असाच त्याचा अर्थ असला पाहिजे. उपरिकर याचा अर्थ डॉ. फ्लीट म्हणतात त्याप्रमाणें जादा शेतकऱ्यांवरील कर नसून नुसते जादा कर असावे असे आम्हाला

<sup>\*</sup> या भर्थी ध्रुव हा शब्द गुजरार्थेतील ताम्नपटांत आढळत अस्त अजू-नहि गुजराथी भाषत तो रूढ आहे.

चाटतें. हे जादा कर कोणते असावे याचा निर्णय स्मृतिग्रंथ व स**दर** ताम्रपटसंग्रह यावरून करतां येण्यासारखा आहे. धान्याशिवाय इतर करासंबंधानें विचार करतांना मनु म्हणतो ' आददी<mark>ताथ षड्-</mark> भागं द्रुमांसमधुसर्पिषाम् । गंधौषधिरसानांच पुष्पमूलफलस्य च। पत्र-शाक-तृणानांच चर्मणां वैदलस्यच । मृण्मयानांच भाण्डानां सर्वे स्यारममयस्य च ॥ ( ७-१३१,१३२ ). हे जे सतरा पदार्थ सांगि-तले आहेत त्यांच्या विक्रीवर कर ध्यावयाचा असून कोणी स्वतःच्या उपभोगासाठींच ते संप्रहकेल्यास तो कर ध्यावयाचा नसे. मनुकालानंतर सातव्या शतकांतिह वरील पदार्थांच्या विक्रीवर कर वेत असत ही गोष्ट तत्कालीन लेखावरूनहि स्पष्ट होते. या बाब-नींत चम्मक येथील ताम्रलेख पहाण्यासारखा आहे (ताम्रलेख, पु. ३. पा. २३८ ). त्यांत ज्या प्रामाचें दान केलें आहे त्याला े अकरादायि अभटछात्रप्रवेश्यः अपारंपरगोवलीवर्दः **अ**पुष्प**क्षीर** संदोहः अचारासनचर्माङ्गः अलवणिकलन्नेणिखनकः सर्व विष्टिपिरहारपरिहृतः सनिधिः सोपनिधिः सक्छप्तोऽसोपऌप्तः " इत्यादि प्रकारें अटी घातल्या आहेत. त्यांचा अर्थ असा:- 'या गांवानें कर द्यावयाचा नाहीं, त्यांत पोलीस किंवा फौजी अधि-काऱ्यांचा शिरकाव व्हावयाचा नाहीं. गाईबैलांच्या वृद्धीचा भागः यानें कर म्हणून द्यावयाचा नाहीं. फुलें, दूध, कुरणें, कात**डीं,** कोळसा यांवरील कर त्याला द्यावयाला नको. तसाच मीठ, खरेदी विक्री आणि खनिज पदार्थ यांवरचाहि कर द्यावयास नको. त्यापासून कोणत्याहि प्रकारची वेठ ध्यावयाची नाहीं. त्यांतीछ निधिनिक्षेप आणि इतर वस्तु, क्लप्त आणि उपक्लप्त यांसह उ**फ** भागासाठीं तो दिलेला आहे. यांत निधि आणि क्लप्त यांच्या-पुढें त्यांच्याच जातीचे पण कमी महत्त्वाचे पदार्थ दर्शविण्यासाठी

जे उपनिधि आणि उपक्लप्त असे शब्द आहेत त्यांच्या अनुरो-धानें विचार करतां उद्रंग आणि उपरिकर यांवरूनहि एकाच जातीच्या म्हणजे जिमनीच्या मुख्य उत्पन्नावरील कराचा व दुसऱ्या फुलें, फळें वगैरे किरकोळ वस्तूंच्या विक्री-वरील कराचा बोध होत असला पाहिजे असें म्हणावें लागतें. हा उदंग म्हणजे जमीन महसूल दरसाल प्रत्यक्ष पिकाच्या पहाणी-वरून ठरवीत असत किंवा कित्येक वर्षांच्या सरासरीवरून ठर-वीत असत हें निश्चित समजत नाहीं. जिमनीची त्यावेळीं मोजणी होत होती हें तन्कालीन लेखांवरून स्पष्ट दिसतें. उदाहरणार्थ, धरासेनाच्या ताम्रलेखांत ( भार. ताम्र. पु. ३ नं. २८ पा. १६६) कित्येक गांवांतील शेतांचीं विशिष्ट नांवें दिलेली असून त्याचें क्षेत्रफळ सांगतांना पदावर्तशतम्, पदावर्तनवति, पदावर्त अष्टाविशति असे शब्द घातले आहेत. यांत पद म्हणजे पाय असा अर्थ नसून पाऊल म्हणजे सुमारें दीड हात व त्यावरून पदार्वत हाणजे एक चौरस पाऊल असा अर्थ धरिला पाहिजे हीं क्षेत्रें अर्थात् फार लहान दिसतात; पण गुजराथच्या सुपीक जिमनीपैकी तीं आहेत हें लक्षांत ठेविलें पाहिजे. कमी सुपीक जिमनोचीं मापें निराळीं होतीं. वन्हाडांतील (भोजकट-राज्य ) एका गांवासंबंधीं प्रवरसेनाच्या दानपत्रांत (पु. ३ पा. २४१) जमीन मोजण्याचें माप राजमान म्हणून सांगितलें आहे. हें राजमान केव्हढें होत हें मात्र त्यांत आढळत नाहीं. 'राज-मानिकभूमिसहस्रैरष्टाभिः ' असे शब्द त्यांत आलेले आहेत. डॉ. फ्लोटच्या मतें यांतील मापाचें नांव भूमि हें होय. पण भूमि श्चन्द केवळ सामान्य जिमनीचा वाचक आहे हें उघड आहे. वरील गांव ८००० मापें असून तो१००० ब्राह्मणांना दिलेला आहे. यावरून तें माप हलींच्या विध्याएवढें जवळजवळ असून तो गांविह बराच मोठा असला पाहिजे. या लेखमालेंत निवर्तन हा शब्द कोठें आलेला नाहीं. पण त्याहून प्राचीन लेखांत आलेला असल्यामुळें तो बराचा जुना आहे यांत संशय नाहीं. विशेपतः दक्षिणेंतील प्राचीन लेख आणि नाशिक येथील लेण्यांतील लेख यांतिह तो येतो. म्हणजे दक्षिण देशांत तो चालू असून उत्तरेकडे मात्र त्याबद्दल दुसरे शब्द प्रचारांत आले असावे असें दिसतें. कौटिल्याच्या अर्थशास्त्रांतिह तो आलेला असून त्याचें कोएक असें दिलें आहे:—

४ हात = दंड १० दंड = रञ्जु ३ रञ्जु = निवर्तन

यावरून एका निवर्तनाची लांबी १२० हात म्हणजे ६० वार ठरते. म्हण्न एक चौरस निवर्तनाचें क्षेत्र म्हणजे २६०० चौरस वाराचें झालें. हर्हींच्या एकराचे ४८४० चौरस वार होतात: व त्या मानानें एका एकरांत जवळजवळ १ निवर्तनें बसतात. मुसंछ-मानांचा विघा देखील दंडानेंच मोजीत. वीस चौरस दंडाइतकें त्याचें क्षेत्र होतें; म्हणजे तो र् निवर्तनाइतका जवळ जवळ होता. वरील ८००० मापांच्या गांवांचें क्षेत्र या प्राचीन निवर्तनानेंच कदा-चित् सांगितलें असेल. असो, जिमनीवरील उदंग कराचें प्रमाण कोणत्याहि रीतीनें ठरविलें असलें तरी तो धान्य रूपानेंच घेत असत, व उपरिकरसुद्धां तशाच रीतीनें म्हणजे त्या त्या पदार्थांच्या रूपानेंच घेत असत. हा पदार्थरूपानें वसूल केलेला दोन्ही प्रकारचा कर कोष्टागाराध्यक्ष नांवाचा अधिकारी सरकारासाठी कोठ्यांत सांठवून ठेवीत असे व त्यावर देखरेख करीत असे. त्या पदार्थांच्या टिकाऊपणाच्या मानानें पुढें तो लगेच विकून टाकीत किंवा पुढील उपयोगासाठीं तसेच ठेवून देत. याविषयीं बारिकसारीकरें खीळ मजेची माहिती कौटिल्यानें आपल्या अर्थशास्त्रांत दिलेली आहे.

हर्षचरित आणि ताम्रपत्रादि तत्कालीन इतर लेख यांवरून ग्रामसंस्थाचा कारभार आणि त्यांतील रहाणी यांविषयीं आणखीहि कांहीं माहिती मिळण्या-सारखी आहे. प्रामसंवंधीं दानलेख गांवांतील लोक किंवा अधिकारी यांनाहि उद्देशून पुष्कळ वेळां लिहिलेले आढळतात. उदाहरणार्थ डॉ. फ्ळीट कृत हिंदी ताम्रपट मालेच्या ३ ऱ्या पुस्तकांतील (पा. १९३-१९५) एका लेखांत ' प्रतिवासिकुटुंबिनः समाज्ञापयित ' असे शब्द असून त्यांत त्या प्रामस्थांना आपले कर वगेरे अतःपर प्रामदान घेणाऱ्या ब्राह्मणाळा देण्याबद्दळ आज्ञा केलेली आहे. या प्रामस्थांत सर्व जातींच्या लोकांबरोबर बाह्मण आणि पाटील यांचा प्रामुख्यानें उक्लेख केलेला असतो. डॉ. ५लीट-कृत सदर पुस्तकांतील पा. २१६ वरील लेखांत ' प्रतिवासिनश्च बाह्मगोत्त -रान्महत्तरान् ' इत्यादि शब्दांत्रह्म ही गोष्ट दिसून येईछ. ज्या दानलेखांत अधिकाऱ्यांचा उल्लेख असतो त्यांत दानविषक गांवांत त्यांनी कोणत्याहि प्रकारची ढवळाढवळ न करतां तो घेणाऱ्या ब्राह्मगाला त्याचा सुखानें उपयोग घेऊं द्यावा अशी त्यांना आज्ञा केलेली असते. त्याचप्रमाणें प्राम-स्यांनी आणि दानोत्तर स्वामी बनलेल्या बाह्मगानी देखील न्यायाने व सळोख्यानें वागण्याविषयीं दानपत्रांत उद्घेख असतो. चम्मऋच्या दानलेखांत ( सदर पा. २३९ ) यांसंबंधानें पुढील महत्राचे शब्द आहेतः - 'अदोह-प्रवृत्तानां अत्रह्मध्न-चौर-पारदारिक-राजापथ्यकारि-प्रभृतीनां असंग्रा**म** कुर्वतां अन्यग्रामेष्वनपराधानामाचन्दार्ककालीयः । याचा अर्थे असा आहे कीं ' जोंवर दान घेणारे गृहस्य छोकांचा दोह, ब्रह्महत्या, चोरी, व्यभिचार, राजदोह, इत्यादि गुन्धांपासून अलिप्त राहून युद्धाच्या भानगडींत न पडतां इतर गांवांशीं कांहीं आगळीक करीत नाहींत तों वर आचन्द्रार्क म्हणजे अनंतकाल पिढचानुपिढचा या गांवाचा त्यांनीं उपभोग ध्यावा, तो त्याजकडून काढून घेतला जाणार नाहीं. दानलेखांत समाविष्ट केलेल्या या अटीवरून प्रामसंस्थांची व्यवस्था किती न्यायाची व सरळ होती आणि एकं-दर राज्ययंत्रहि किती सावधिगरीनें चाळविलें जात असे हें दिस्न येई छ

खेडचा गांवांतील छोकांच्या नित्योपयोगी अवस्य पदार्थीत मीठ, जळवण आणि गवत यांची प्रामुख्यानें गणना करावी लागते. यांपैकीं सर्व वस्तूंचा पुरवटा त्या काळीं मुबळक असून छोकांना त्या बहुधा फुकट मिळत असत. मात्र विकीसाठीं त्यांना बाजरांत आणिल्यावर त्या षष्टांश कराळा पात्र होत. पूर्वी सांगितलेंच आहे कीं, इनाम दिलेल्या गांवाला सुकें (खाणींतील) व ओलें ( समुद्राच्या पाण्याचें ) मीठ आणि गवत यांवरीळ कर द्यावा टागत नसे. म्हणजे याचा अर्थ असा होतो कीं त्या काळीं मीठ उत्पन्न करण्याचा सर्व हक्क केवळ सरकाराकडेच नसून वाटेल त्याळा तें करण्याची मुभा होती. त्याकाळीं बऱ्याच गावांत खाऱ्या विहिरी असून त्यांचा मिठा-साठीं उपयोग करीत; तसेंच कित्येक ठिकाणीं मिठाच्या खाणीहि असत. वण त्यांत्न निघणारें मीठ अर्थातच मर्यादित प्रमाणांत असणार, म्हणून समुद्राच्या पाण्यापासून मोठचा प्रमाणावर विकीसाठीं मीठ तयार करण्याचा तेव्हां प्रघात होता, आणि त्याच्या विकीवरील कर ही एक उत्पन्नाची चांगलीच वाब असल्यामुळें तत्कालीन राजे त्याकडे दुर्लक्ष करीत नसत. मिठानंतर दुसरी वस्तु ह्मणजे गुरांचा चारा या संबंधानें असें आढळून येतें कीं, गुरांना चरण्यासाठीं म्हणून प्रत्येक गांवाची गुरचराईची समाईक जमीन त्याकाळी राखून टेविलेली असे. सभोवती आवार घातलेल्या आणि उत्तम प्रकारचें गवत उत्पन्न करणाऱ्या कुरणांचा उल्लेख स्मृति प्रंथांत केलेला असून त्यांना ''विवीत'' अशी संज्ञा दिलेली आहे. या कुरणांतीळ गवत स्वतःच्या गुरांनाच पाहिजे असल्यास तें मोफत मिळे, पण तें का विकीसाठीं बाजारांत गेल्यास त्यावर ठराविक कर द्यावा लागे. तिसरी मह-त्वाची गोष्ट जी जळवण तीहि ग्रामस्थ लोकांना गांवच्या जंगलांतून फुकट मिळत असे, व त्यासाठीं प्रत्येक गांवाचीं जंगलेंहि स्वतंत्र असत. या शिवाय प्रत्येक राज्याच्या सरहद्दीवर मोठीं जंगलें असून त्यांतूनहि लोकांना सरपण मिळत असे. या जंगलांचा धनी ह्मणून कोणी नाहीं असं स्मृति प्रयांत हाटलें आहे. तथापि त्यांचें कांहीं भाग नागवन म्हणजे हत्तीचें रान या नांवानें प्रसिद्ध असून तें राजानें राखून ठेविलेले असत; याशिवाय

उरलेलीं जंगलें व गांव जंगलें हीं मात्र लोकांच्या सार्वत्रिक उपयोगी पडण्या-सारखीं होतीं. सिवस्तर व हुबेहुष देखावा उठवून देणारें वर्णन करण्याची जी बाणभटाची अजब शैछी त्याच्या ग्रंथांत दिसून येते ती या दोन्ही प्रका-रच्या जंगलांच्या हर्षेचरितांतील वर्णनांत चांगलीच हग्गोचर होते. त्यांतील कांहीं भागांचा निर्देश येथें अवस्य करण्यासारखा आहे व त्यावरून तत्का-लीन जंगलव्यवस्था व आजची व्यवस्था यांची तुलना करतां येईल. बाण-भट्ट म्हणतो "अनियंत्रित असें जंगळ अधिकारी जवळच्या दुसऱ्या गांवांतून लांकूडफांटे तोडण्यासाठीं आलेल्या छोकांच्या कुऱ्हाडी जबरीने त्यांच्यापासून हिसकून घेत आहेत. (अनियंत्रितवनपालहठिह्यमाण परयामीणकाष्ट्रिककुठारै: । उच्छ्वास ४ ह. च. ) या जंगलांत कोठें कोठें लहान छहान शेतें असून त्यांचें नांगरण्याचें काम बेळांकडून न करतां शेतकरी हात कुदळानेंच करीत. ज्या जंगलांत पाणी मिळण्यासारखें नसे, र्यांच्या तोंडाशीं लहानशी झोंपडी बांधून त्यांत पाणपोई ठेवलेली असे. कित्येक जंगलांत लोगारी लोक कोळसे पाडीत असल्यामुळे प्रखर उप्पता उत्पन्न होई. तेथें फिरतांना कित्येक ठिकाणीं ळांकडें तोडण्याच्या नित्य व्यवसायामुळे शरीरानें मजवूत बनलेल्या लांकुडतोडचांच्या टोळ्या खांदा-वर कु-हाडी टाकून व त्यांच्या टोकाला न्याहारीच्या टोपल्या अडकवृन जातांना दृष्टीस पडत. कांहीं ठिकाणीं मध गोळा करणारे लोक मध काट्न त्यांचीं भांडीं डोक्यावरून नेतांना दिसत; कोणी मोराचीं पिसें तर कोणी मधाचीं पोळीं, कोणी खैराच्या साली तर कोणी दुसरा कांहीं जंगली पदार्थ विकप्यासाठीं गांवांत घेऊन जात. कित्येक टिकाणीं जंगली लोकांच्या बायका तेथील फुलें व फलें गोला करून टोपल्यांत्न गांवांत विकीसाठी नेत " या बारीकसारीक गोष्टींवरून असे उघड होते कीं, त्याकाळी लोकांना जंगलांतील पदार्थ आणण्याची पूर्ण मोकळीक असून जंगली लोक तसले पदार्थ जवळच्या गांवांत विकावयास आण्न त्यावर आपला निर्वाह करीत.

येथपर्यंत केलेल्या विवेचनांवरून हर्षकालीन ग्रामब्यवस्था कशी सुरळीत होती, त्यांतील समाज सर्वांगपूर्ण व आपल्या सर्व गरजा आपल्या येथेंच भागविण्याला समर्थ कसा होता, तसेंच त्या छोकांचा आयुष्यक्रम किती साधा व सुयंत्रित होता याची बरीच चांगली कल्पना येईल. पण एवढ्यावरून त्या लोकांना अडचणी मुळींच नव्हत्या असें मात्र नाहीं. आजच्याप्रमाणेंच तेव्हांहि ळोकांची बारीकसारीक गा<sup>-</sup>हाणीं पुष्कळ असत. उदाहरणार्थ, दानपत्रांत ज्यांना चाट आणि भाट असे ह्मटलें आहे ते मुलकी आणि लब्करी शिपाई ह्मणजे गांवांतील लोकांचे नेहमींचेच जाचक होत. यासाठीं इनाम गांवाच्या इनामदारांना त्यांपासून इनामाच्या लेखांत स्पष्ट निर्देश करून मुक्त केलेलें असे व त्यामुळें े. असल्या गांवांत या शिपायांचा जाच होत नसे. ही मुक्तता दर्शवि-गारा " अचाटभटप्रवेशः " हा शब्द बहुतेक दानलेखांत आलेला असून त्यावरून इनामदारांना मिळालेल्या या महत्वाच्या हकाचा बोध होतो. मुलकी किंवा लब्करी शिपायांचा प्रवेश होऊं न देण्याच्या हकाला अपवाद म्हणून प्रसंगोपात्त ' चोर-वर्जम् ' हा शब्द कित्येक छेखांत योजिलेला आढळतो. डा. फ्लीटने या शब्दाचा अर्थ 'चोरांना केलेला दंड खेरीज करून ' असा केला आहे. पण आमच्या मतें त्यावरून, 'सदर शिपायांचा त्या गांवांत प्रवेश फक्त चोरांचा पत्ता लावून त्याला पकडण्यासाठीं मात्र व्हावा ' इतरत्र होऊं नये असा अर्थ होतो; कारण या अपवादाचा संबंध या शिपायांच्या गांवांतील प्रवेशाशीं आहे हैं उघड आहे. कांहीं

<sup>\*</sup> चाट किंवा कोठें कोठें ज्याला छात्र असेंहि ह्यटलें आहे तो समाजरक्षक झणजे पोलीस शिपाईच होय. हा शब्द हर्पचिरतांत आलेला आहे, व त्याचा उलेख पुढें थेणार आहे. याझवल्क्य स्मृशितिह तो आलेला आहे, पण आमच्या अतें विज्ञानेश्वराच्या (बारावें शतक) टीकेंत त्याचा अर्थ चुकीचा केलेला आहे.

दानलेखांत 'चोर' शब्दाच्या जोडीला 'द्रोहक ' शब्द घातलेलां असतो. उदाहरण संक्षोभाच्या कोह येथील लेखांत 'चोरद्रोहक वर्जः' असा शब्द आहे. (डॉ. फ्लीटकृत ता. ले. पु. ३, पा. ११५), व त्यावरून चोरांप्रमाणेंच वंडखोरांचा पाठलाग करून त्यांना पकडण्यासाठीं देखील मुलकी व फोजी शिपायांना इनाम गांवांत येण्यास परवानगी ठेवलेली होती असें दिसतें. चाट-भटांचा प्रवेश न होऊं देण्याचा हक इनाम गांवाला मिळाला म्हणजे त्यांनीं दरवंखोर, बंडखोर इत्यादि गुन्हेगारांनासुद्धां त्यांत बेलाशक आश्रय चावा, ही गोष्ट कोणत्याहि राजाला कबूल असणें संभवनीय नाहीं. अर्थात् या हक्काला वरील अपयाद चाल्चन ठेवणें स्वाभाविकच आहे. इनाम गांवाशिवाय इतर गांवांना मात्र या शिपायांचा त्रास सहन करावा लागे. त्यांत लब्करी शिपायांचा त्रास अर्थातच नित्याचा नसून लब्करच्या हालचाली किंवा युद्ध असल्या प्रसंगींच तो होत असे.

या किरकोळ त्रासाच्या बाबती सोडून दिल्या तर साधारणत हर्पकालीन गांवांची स्थित समाधानाची व भरभराटीची होती असेंच भाढळतें. प्रत्येक गांवाला कांहीं विशिष्ट धार्मिक संस्वा चाल वाव्या लागत. त्यांतील महत्वाच्या संस्था म्हणजे सदावर्त आणि प्रणा किंवा पाणपोई या होत. या संस्थांतून गरीब प्रवासी व गरज़ लोकांना नित्य धान्य व पाणी हीं मिळत असत. तसेंच दर गांवांत एक सभा म्हणजे धर्मशाळा आणि प्राग्वंश म्हणजे यज्ञशाळा ह्याही ठेवाव्या लागत. प्रभाकरवर्धनाच्या अमलाखालीं उत्कर्णस चढलेल्या श्रीकंठच्या म्हणजे ठाणेश्वर राज्याच्या भरभराटीचें वर्णन करतांना बाणभद्दानें या सर्व गोष्टींचा उल्लेख केला आहे. 'बहिरुपरचित विकटसभात्रप्रपाप्राग्वंश मण्डपैः प्रसुतिमव ग्रामैः (ह. च. उच्छ्वास ३) असे त्याचे शब्द असून त्यांवरून असा बोध होतो कीं, दरगांन

बाच्या बाहेर सभा (वाटसरूंसाठीं विश्रांति-गृह), सत्र (अन-छात्र), प्रपा (पाणपोई) आणि प्राग्वंश (यज्ञशाळा) इत्यादि-कांसाठीं विस्तीर्ण मंडप उभारले असत. हे मंडप अर्थात् तात्पु-रते उभारलेले असून त्यांचा उपयोग उन्हाळा व हिंवाळा एवढ्या-पुरताच असे, व पावसाळ्याचे चार महिने प्रवास बहुधा बंदच असल्यामुळे त्यांची आवश्यकताहि तेव्हां नव्हती.

ग्रामसंस्थांची हर्पकालीन स्थिति ही अशी वर दर्शविल्याप्रमाणें आढळून येते. ग्रामाहून मोठा असा राज्यकारभाराचे सोईसाठी केलेला देशविभाग जो विषय त्याकडे आतां वळूं. गांवांत जसा पाटील ( अक्षपटलिक ) हा मुख्य अधिकारी असे तसा विषयाचाही एक मुख्य राजाधिकारी असून त्याला विपयपति म्हणत व त्याचा उल्लेख अनेक प्राचीन हैखांत आछेहा आहे. ( उदा. डॉ. फ्लीट. ता. ले. मा. पु. ३ पान ७० पहा-विषयपति सर्वनागस्यान्तर्वेद्यां इ०). प्रत्येक प्रामाला, त्यापुढें प्रत्येक दहा गांवा-मिळून, पुढें वोस गांवामिळून, त्यापुढें शंभर गांवामिळून, पुढें हजारे गांवाच्या समूहाला याप्रमाणें उत्तरोत्तर मोठमोठ्या देश-विभागांना एक एक मुख्य अधिकारी असावा असे मनुस्मृतींत (अ. ७, श्लो. ११५) सांगितलें आहे. ' प्रामस्याधिपर्ति कुर्याद् दशग्रामपति तथा । विंशतीशं शतेशंच सहस्रपतिमेवच ।' हे गांवचे आंकडे गणिताच्या प्रमाणांत असल्यामुळे वास्तविक नसून पुस्तकी असण्याचा जरी संभव आहे तथापि विषयांतील ग्रामांची संख्या साधारण मानानें शंभर असून त्यावरील अधिकारी जो विषयपति त्याविषयींचे स्पष्ट उहेख प्राचीन लेखांत अनेकवार आढळतात. विषयाच्या पुढचा मोटा देशभाग जो भुक्ति किंवा मंडळ ( म्हणजे अलीकडच्या जिल्ह्याएवढा ) त्यांत कमीअधिक मानानें हजार ग्राम असावे असें मानण्यास हरकत नाहीं. या

भागांवरील अधिकाऱ्याला मंडलेश्वर किंवा राष्ट्रपति अशी संज्ञा असून तो राजप्रतिनिधि म्हणून समजला जाई व त्या अर्थाचे त्याचें ' राजस्थानीय ' असें नांचे ताम्रलेखादि जुन्या लेखांत आढ-ळून येतें (उदा॰ ता. ले. मा. पु. ३, पा. १५४ पहा—राजस्थानीय वृत्त्या इ० ). या मंडलेश्वराच्या हाताखाठीं दुसरे कित्येक अधि-कारी असून त्यांची कामें मुख्यतः हर्हींच्या पोलीस सुपरिटेण्डन्ट आणि डिस्ट्रिक्ट मॅजिस्ट्रेटांप्रमाणें असत. चोर आणि दरवडेखोर यांना पकडून त्यांचा नायनाट करणें हें राजाचें प्रधान कर्तव्य मानिलेलें असल्यामुळें दर दहा पांच गांव मिळून एकेक पो. चौकी ठेविलेली असे. अशा चौक्या ठेवून बंदोबस्त करण्यावदल मनुस्मृ-तींतिह सांगितलेलें आहे ( द्वयो स्त्रयाणां पंचानां मध्ये गुल्ममधि-ष्टितम् । तथा प्रामशतानांच कुर्यादाष्ट्स्य संग्रहम् ॥ ७, ११४) सरासरीनें शंभर ग्रामांभिळून बनलेल्या विषयावरील ( हल्लींच्या तह्ङील किंवा तालुक्याएवट्या मुलखावरील ) रक्षणाधिकाऱ्याला चौरोद्धरणिक असें नांव असून, पकडून आणलेल्या गुन्हेगारांस चौकशी करून योग्य तो दंड करणाऱ्या ( हर्लीच्या मॅजिस्ट्रेटा-सारख्या ) अधिकाऱ्याळा दंडनायक अशी संज्ञा असे. ही दोन्हीं नांवें तत्कालीन बऱ्याच लेखांतून दृष्टीस पडतात. हीं नांवें प्रांत-मेदानें व राज्यमेदानें अर्थात् भिन्न भिन्न असतील, तथापि त्यांचीं कामें व तीं करण्याची पद्धति हीं साधारणतः एकाच प्रकारचीं होतीं. बंगाल्यांतील देवबरनाक येथील तामलेखांत (फ्लीटकृत ता. हे. मा. पु. ३. पा. २१६ ) असल्या अधिकाऱ्यांची नांवें आर्छी आहेत; तीं अशीं–' नगरमुक्ती वालवीवैषयिक श्रीवापद-लिक्षान्तःपाति वारुणिकाग्रामः.....दूतसीमकर्मकरमध्य राजपुत्र राजामात्य महादण्डनायक महाप्रतीहार......( पुढें लागलेला नाहीं )......प्रमाता कुमारामात्य राजस्थानीयोपरिक....धिक

चौरोद्धरणिकदाण्डिक दण्डयाशिक ' इत्यादि. यांतील ज्या अधि-काऱ्यांच्या नांत्रांचा आपल्याला चांगला बोध होण्यासारखा आहे ते अधिकारी दूत, सीमकर्मकर; राजपुत्र, राजामात्य, महादण्डनायक, महाप्रतिहारी, प्रमाता, कुमारामात्य, राजस्था-नीय, चौरोद्धरणिक, दण्डिक आणि दण्डपाशिक हे होत. यांत दूत म्हणजे परराज्यांत पाठविळेळा वकीळ, सीमकर्म-कर म्हणजे हद्दी ठरविणारा, राजपुत्र म्हणजे राजाचा वडील मुलगा किंवा गादोचा वारस, राजामात्य म्हणजे राजमंत्री, महा-दण्डनायक गुन्हेगारांची चौकशी करून पारिपत्य करणारा सर्व राज्यावरील मुख्य अधिकारी, महाप्रतिहारी म्हणजे राजाच्या दर-वाजावरील मुख्य अधिकारी, प्रमाता म्हणजे ( मोजणारा ) जमीन मोजणी खात्यावरील मुख्य अधिकारी, कुमारामात्य म्हणजे राजपुत्रांवर देखरेख करणारा प्रधान, राजस्थानीय म्हणजे भुक्ति-मण्डलावरील राजप्रतिनिधि ( कलेक्टर किंत्रा मामलतदार ), चौरोद्धरणिक म्हणजे चोरांना पकडणारा (पोलीस सुपरिंटेण्डण्ट), दंडिक म्हणजे चोरादिक गुन्हेगारांना दंड करणारा ( मॅजिस्ट्रेट) आणि दंण्डपाशिक म्हणजे दंड किंवा शिक्षा अमलांत आणणारा ( जेलर किंवा तुरंगावरील अधिकारी). या नांवाचा विचार केन्यास . असें उघड दिसेल कीं, सुधारलेल्या सुयंत्रित राज्यकारभारासाठीं जितक्या खात्यांची साधारणतः आवश्यकता आहे तितकीं सर्व खातीं हर्षकालीन राज्यांत चालू होतीं. जिमनीची मोजणी करणारे, हदी ठरविणारे, वसूल गोळा करणारे, गुन्हेगारांचा बंदोबस्त कर-णारे, गुन्हेगारांना न्यायाधिशानें दिलेली शिक्षा अमलांत आणणारे कारागृहावरील अधिकारी, इत्यादिकांचा या वरील यादींत समावेश झालेला असून राज्यव्यवस्थेतील निरनिराळी अनेक भानगडी**ची** खातीं ते चालवीत होते.

या देशांत प्राचीनकाळीं दिवाणी आणि फौजदारी असा न्याय-खात्याच्या कामांत भेद करीत असत असे दिसत नाहीं. त्याकाळी बहुधा दिवाणी दावे फार क्वचितच प्रसंगी न्यायाधीशाकडे जात. साधारपणें त्यांचा निकाल गांवांतल्या गांवांत पंचाइतींकडूनच होई जेव्हां तेथें बरोबर निकाल न मिळाल्यामुळें किंवा दुसऱ्या कांहीं कारणानें ते राजदरबारीं नेण्याचा प्रसंग यई, मग ते प्रत्यक्ष राज-सभेंत राजापुढें असोत अथवा मुख्य न्यायाधीशाकडे असोत, तेव्हां त्यांना फौजदारी खटल्याचें स्वरूप मिळून हरणाऱ्या पक्षाछा दंड द्यावा लागे. असले दावे बहुत करून राजस्थानीय किंवा महाद-ण्डनायकाकडे येऊन तो अधिकारी तोंडी किंवा कागदोपत्रीं लेखी पुराव्यावरून परिषदेच्या म्हणजे हर्लीच्या भाषेत असेसरांच्या सल्त्यानें त्यांचा निवाडा करी. या परिषदा स्मृतिग्रंथांत सांगि-तस्या आहेत व जरी ताम्रपत्रादि प्राचीन टेखांत त्यांचा स्पष्ट उल्लेख दिसत नाहीं, तरी स्मृत्युक्त नियमाला अनुसरूनच हें न्याय-दान इतर गोष्टीप्रमाणेंच चाल्हेलें असलें पाहिजे. न्यायदानासंबं-धानें टिहितांना ह्युएनत्संगानें टिहिलें आहे, "स्पष्ट पुरान्याच्या अभावीं न्यायाधीशाला शंका उत्पन्न झाल्यास निवाडा देणें तो आरोपिताकडून कांहीं दिव्य करवृन त्यावरून देण्यांत येई. हीं दिव्यें विशेषतः चार प्रकारचीं होतीं. जलदिव्य, अग्निदिव्य, तुला-दिन्य आणि विपदिन्य. जलदिन्यांत आरोपीला एका पोत्यांत घालून आणि दुसऱ्या एका पोत्यांत जड धोंडा बांधून दोन्हीं पोर्ती एकत्रं जुळवीत आणि खोल नदीच्या प्रवाहांत पेंकून देत. धोंड्याचें पोतें तरंगत राहून आरोपीचें जर बुडूं लागलें तर आरोपी-वर आरोप शाबीत झाला असें समजत. अग्निदिन्यांत आरोपीला गुढगे टेंकून तापलेल्या लोखंडावरून चालवीत, त्याच्या हातांत ताप्रेठी सळई देत किंवा ताप्रेठें होखंड त्याला चाटावयास लावीत. आरोपित मनुष्य निरपराघी असल्यास त्याला कांहीं इजा व्हावयाची नाहीं, पण इजा झाल्यास तो अपराधी होय असें मानीत. तुलादिन्य महणणें आरोपीला तराजूच्या एका पारड्यांत बसवून दुसऱ्यांत घोंडा ठेवावयाचा; आणि जर घोंडा कमी भरला तर आरोप खोटा नाहीं तर खरा, असें ठरवावयाचें. विषदिन्यांत असें करीत कीं, मेंड्याची मागचो एक तंगडी कापून व तींत विष भरून ती आरोपीला खावयास सांगत, जर तो खरा अपराधी असेल तर विषाचा परिणाम होईल व निरपराधी असल्यास तो जीवंत राहील असें समजत. " (ह्युरनत्संग, पु. १. पा. १७२).

वर सांगितल्याप्रमाणें विविध खात्यांवरील टहान मोठे अधि-कारी नेमृन व न्याय-सभा (कोर्टे) सारख्या संस्था स्थापून चालविलेल्या राज्ययंत्रांत त्या त्या खात्यांसंबंधीं वर्षांनुवर्ष होणाऱ्या नोंदी, निवाडे इत्यादिकांसंबंधाचे छेख राखून ठेवणें हि अवस्य होतें; व त्याप्रमाणें ते राखून ठेविलेले असत ही गोष्ट ह्युएन-त्संगाच्या साक्षीवरून सिद्ध होते. त्यानें म्हटलें आहे (त्याचे वाटर्सकृत चरित्र, पु.१.पा.१५४):-"सरकारी लेख व ते ठेवण्याची लेखसंग्रहालयें ( पीठें ) यांची काळजी घेण्यासाठीं स्वतंत्र अधिकारी नेमलेले आहेत. सरकारी कामाची वार्पिक पत्रकें आणि इतर कागदपत्रें यांना ' नीळपीठ ' अशी संज्ञा आहे. त्यांत चांगल्या वाईटाची नोंद असून सार्वत्रिक आपत्ति किंवा भाग्योदय यांच्या प्रसंगांचें सविस्तर वर्णन लिहून ठेवण्यांत येई." यांतील 'नील-पीठ ' शब्दावरून, प्रस्तुत ब्रिटिश राज्यव्यवस्थेतील सरकारी 'ब्ल्यू बुकांची' वाचकांस आठवण झाल्यावांचून रहाणार नाहीं. राजतरंगिणी नामक काश्मीरच्या इतिहास प्रंथाचा कर्ता जो कल्हण पंडित त्यानें आपला ग्रंथ नीलपीठांच्या आधारानें लिहिला असल्याचें स्पष्ट सांगितलें आहे. हिंदुस्थानांत प्राचीन काळी रेतिहासिक लेख ठेवण्याची पद्धतच नन्हती असे म्हणणाऱ्या कांहीं आधुनिक विद्वानांचीं तोंडें बंद करण्यास वरील प्रमाणें पुरीं होतील. दुर्देवाची गोष्ट अशी आहे कीं, प्राचीन ऐतिहासिक लेख मध्यंतरीं मुसलमानांच्या स्वान्यांनी उत्पन्न केलेल्या दंगलींत नष्ट झाले व वरील प्रमाणें उपलब्ध होई पर्यंत पाश्चात्य पंडितांचा एतद्विषयक परिवाद हिंदी लोकांस ऐकून ध्यावा लागला. असो, आपण प्रस्तुत विषयाकडे वळं.

विपय किंवा गुजराथेंतील आहार अथवा मदासकडील नाड हा देशविभाग ग्रामाप्रमाणेंच नित्य असून मोठ्या राज्यांच्या घडा-मोडींत त्याच्यावर कांहीं परिणाम होत नसे. त्याच्या हदी निसर्ग-सिद्ध असल्यामुळें ते देशाचे राजकीय भाग नसृन केवळ नैसर्गिक भाग असत असे म्हणावयास हरकत नाहीं. हे विभाग आजच्या तालुका किंवा तहशिलीएवढें असून साधारणतः ते सातव्या शतकांत जसे व जेवढे होते तसे व तेवढेच आजिह आहेत असें आम्हांला वाटतें. विपयांतील ग्रामसंख्या याप्रमाणें निसर्गानें ठर-छेछी असल्यामुळें भुक्ति किंवा मंडल यांतील ग्रामांची संख्या**हि** सामान्यतः ठरलेली असे. सामान्यतः म्हणण्याचें कारण असें कीं, राज्यक्रान्तीबरोबर मुक्तीचा विस्तार कमी अधिक होण्याचा थोडा बहुत संभव असे पण विषयांत तसा फारसा नसे हर्छींच्या जिल्ह्यांएवढें हें मंडल किंवा भुक्तिनामक कित्येक विभाग मिळून देश, राष्ट्र किंवा राज्य बनत असल्यामुळें एकंदरींत त्यांतील ग्राम-संख्या देखील स्थूलमानानें ठरलेलीच असे. म्हणून प्राचीन लेखांत देशाचे वर्णन करतांना त्यांच्या नांवापुढें अमुक हजार किंवा अमुकरों अशी ग्रामसंख्या दिलेली आढळून येते आणि काळानें ही संख्या कायम बनून ती देशांच्या नांवापुढें लिहिण्याचा संप्रदा-यच पडला. उदाहरणार्थ, ऐहोळे येथोल लेखांत महाराष्ट्राला

 नञ्याणाव हजारांचा\* असें म्हटलें असून त्यांत तीन महारा-ष्ट्रांचा समावेश होत असल्याचें सांगितलें आहे. हे तीन महाराष्ट्र कोणते हें मात्र त्यांत स्पष्ट सांगितछेछें नाहीं. पण तिन्ही देश मिळून होणारा बडा महाराष्ट्र म्हणजे चालुक्यवंशांतील सम्राट जो पुलकेशी त्याच्या अमलाखालील सर्व मुद्धख असे मानिल्यास त्यांत हर्लीच्या मध्यप्रान्तांतील नागपूर व वर्हाड, मुंबई इलाख्यां-तील मध्यभाग आणि दक्षिणभाग, व उत्तरभागापैकीं ठाणें आणि सुरत हे जिल्हे, आणि शेवटीं मोंगलाईपैकीं औरंगाबाद वगैरे मराठी जिल्हे इतक्यांचा समावेश होतो. एवट्या प्रदेशांतील ग्राम-संख्येचा विचार केल्यास आज ती अशी आहे:-नागपूर वन्हाड **१६५६५**, मुंबईइलाख्यापैकीं दक्षिण व मध्यभाग रे७६९**९,** मोंगलाईंतील जिल्हे सुमारें १७००० व ठाणें, सुरत ४०००, यांची एकंदर बेरीज ५५२६४ भरते व ती पुलकेशीच्या साम्राज्यांतील ग्रामसंख्या जी ९९००० तिच्याहून फारच कमी येते. याचें कारण कदाचित् असें असेल कीं, तत्कालीन चालुक्यांच्या साम्राज्यांत आजच्या मोंगलाईचा बराच भाग मोडत असावाः † व तसें मानि-ल्यास वरी र दोन संख्यांतील विरोध बराच कमी होतो. राष्ट्र किंवा देश यांच्या नांवाला जोडलेल्या असल्या संख्यांवरून नेहमीं म्हणजे त्यांतील प्रामसंख्येचाच बोध होतो असे मात्र नाहीं. ती संख्या प्रामांची आहे असा स्पष्ट निर्देश असल्याशिवाय तसें नेहमीं धरतां येत नाहीं; कारण तिचा संबंध दुसऱ्याहि कांहीं गोधींशीं असतो ( विषेश विवेचनासाठीं प्रकरणाचे शेवटीं जोडलेली टीप पहा )

<sup>\*</sup> अगमदिधपितित्वं यो महाराष्ट्रकाणां नवनवित सहस्रग्रामभाजां त्रयाणाम्॥

<sup>†</sup> पुलकेशी नंतरच्या चालुक्यांच्या राज्याचे वर्णन करतांना जुन्या लेखांत • सप्तार्थ लक्ष रहुपाडि 'असे शब्द येतात, व त्यांत आंध्र मंडलाचा समावेश

केलेला असतो. या विषयाचा विशेष विचार एका स्वातंत्र टीपेंत करूं.

येणेंप्रमाणें सातव्या शतकांत भरतखंडांतील राज्यांचा नित्याचा कारभार कसा चालत असे हें दाखितण्याचा आम्हीं प्रयत्न केला आहे. त्याचा थोडक्यांत गोषवारा सांगावयाचा तर असा कीं, तत्कालीन राज्ययंत्रांतील मूलघटक म्हणजे प्राम असून त्यावरील अधिकाव्याला अक्षपटिलक किंवा महत्तर म्हणत व त्यांतील नोंदणी कामगाराला करणिक म्हणत. कांहीं प्रामांमिळून एक विषय (म्हणजे तालुका) होई व त्यावर विषयपित, चौरोद्धर-णिक आणि दंडनायक असे अधिकारी असत. विषयाहून मोठा प्रदेश म्हणजे मुक्ति, व तीवर देखील विषयाप्रमाणेंच पण अधिक दर्जाचे कामदार असत. याच अनुरोवानें एढें सर्व राज्याचीं खातीं असून त्यांवरिह मुख्य अधिकारी नेमलेले असत व त्यांना महाक्ष-पटिलक, महादण्डनायक इत्यादि संज्ञा होत्या.

या अधिकाऱ्यांना वेतनासाठीं जिमनी तोडून दिलेल्या असत, व त्यांचा विस्तार अधिकाराच्या प्रमाणांनें कांहीं शेतांपासून, तों गांव, किंवा नगरापर्यंत वाढता असे. यासंबंधानें मनुस्मृतींत सांगितलें आहे कीं, राजाला जी मिळकत गांवांत रोजची असते तितकी गांवपाटलाला वर्षाची असावी, शंभर गांवावरील अधिकाऱ्याला एका प्रामाचें उत्पन्न असावें व सहस्रप्रामाधिपतीला एका नगराचें उत्पन्न असावें. हें मनुवचन सातव्या शतकांतिह पाळिलें जात होतें; कारण "राज्यांतील प्रवानादि अधिकारी व इतर कामगार या सर्वांना वेतनासाठीं जिमनी दिलेल्या असत व जो तो अधिकारी आपल्या वांच्यास आलेल्या गांवाच्या किंवा नगराच्या उत्पन्नावर आपला चरितार्थ चालवी " असें ह्युएनत्संगानें लिहिलें आहे.

<sup>\*</sup> यानि राजप्रदेयानि प्रत्यहं प्रामवासिभि: । अन्नपानेन्धनादीनि प्रामिक स्तानवाप्नुयात् । प्रामं प्रामश्चताध्यक्षः सहस्राधिपतिः पुरम् ॥ मनु. ७-११८, ११९.

## प्रकरण ९ वें.

## सेना, सापन्त, सभा इत्यादि.

आतां सैन्याच्या स्थितीचा विचार करूं. हर्पकालीन सैन्यांत पायदळ, घोडेस्वार आणि हत्ती अशीं तीन प्रमुख अंगें होतीं. प्राचीन काळापासून सुप्रसिद्ध असलेल्या चतुरंगदलापैकीं चतुर्थ अंग जे रथ त्याचा बुएनत्संगानें नामनिर्देश केला आहे. परंतु तें अंग तेव्हां वहिवाटींत नसून इतराबरोबर तेंहि पूर्वसंकेता-नुसार त्यानें सांगून टाकिलें इतकेंच. कारण बाणानें हर्वाच्या सैन्याचें जें बारकाईचें वर्णन दिलें आहे त्यांत त्यानें र**थांचा** उल्लेख केलेला नाहीं. स्वतः ह्युएनत्संगानेंहि हर्षाच्या सेनेची पृथक् पृथक् माहिती सांगतांना पुनः त्यांचा निर्देश केलेला नाहीं. असो, फार प्राचीन काळापासून हिंदुस्थानांत हत्तींच्या पथकाळा सैन्याचा अतिमहत्वाचा भाग मानीत आलेले आहेत. परकीय लोक त्याकाळी हिंदीसैन्याला जे घावरून जात त्याचेंहि कारण हत्तीचें दळच होय. आज तोफखान्यांचें जें महत्व युरोपांत आहे तेंच पूर्वी हस्तिसैन्याला ह्या देशांत होतें. आज ज्याप्रमाणें सैन्याचें सामर्थ्य तोफांच्या पछेदारीवर व संख्येवर बरेंच अवलंबून असते, तसें त्यावेळीं तें हत्तींच्या संख्येवर अवलंबून असे. हे शेंकडों हजारों हत्ती हिमाज्य व विंध्यपर्वताच्या आसमंतात् असलेल्या प्रचंड अरण्यांतूनच पैदा होत. रानटी हत्तींना पकडणें, व त्यांना माणसाळवून युद्धोपयोगी शिक्षण देणें ही कला हिंदुस्थानांत त्या काळीं बहुतेक पूर्णत्वाला गेलेली असून या विषयांवर अनुभिवक वाङ्गय देखील तयार झालें होतें. हत्तीं शी लढावें छागत असल्यामुळे छढवय्यामध्येंसुद्धां शारीरिक सामर्थ्य, धैर्य,

भाणि चपलता यांची उत्तम वाढ होत असे. तःकालीन हिंद सैनिक व घोडेस्वार हत्तीशों अनेकवार झुंज करून यश मिळवीत असत. हें हत्तींचें सैन्य जसें मालकाला उपयोगी पड़े तसेंच उलट खाल्यास त्यालाच तें प्रसंगीं अनधीवह होई. हत्तींचें दळ मागें पळावयास लागल्यामुळें स्वतःच्याच सैन्यांत दाणादाण उडाल्याचीं उदाहरणें हिंदी इतिहासांत नमूद आहेत. सेनापित बहुधा हत्तींच्या पथकाची हालचाल अशाच रीतीनें करीत असत कीं, तेणेंकरून त्यांना पळावयाची वेळ आल्यास सैन्याच्या इतर अंगांला त्यापासून उपद्रव होऊं नये. सैन्य कृच करीत असतांना देखील हत्तींच्या रांगा बन्याच दुरून चालवीत असत, असें बाणानें वर्णन केलें आहे. (उच्छ्वास ८)

हत्तींच्या खाळोखाळ घोडेस्वाराचें महत्व असे. या सेनांगाळा ळागणारे घोडे याच देशांत बहुधा पैदा होत; परंतु ते पारसीक अरबस्थान, अफगाणिस्थान या देशांतून येणाऱ्या घोड्यांइतके चांगळे नसत. बाणानें हर्पाच्या मंदुरेचें (अश्व-शाळेचें) वर्णन करतांना त्यांत बनायुज, आरहज, काम्बोज, भारतद्वाज, सिन्दुठे-शज, आणि पारसीक (उच्छ्वास २) अशा सहा देशचे घोडे त्यांत होते असें सांगितळें आहे. यांपैकीं काम्बोज म्हणजे अफगा-णिस्तानांतीळ, पारसीक म्हणजे इराणी, व सिंधु देशज म्हणजे आरबी घोडे असावेत; कारण अरबस्तानांतून येणारे घोडे बहुधा समुद्रमार्गानेंच इकडे येत होते. बाकी उरलेळे बनायु, आरह व भारद्वाज हे देश कोणते हें सांगतां येत नाहीं. हलायुध व विश्व या कोशांत बनायुज व पारसीक हे शब्द सामानार्थक म्हणून दिले आहेत, पण या वर्णनांत पारसीक शब्द पुढें स्पष्ट आलेळा असल्यामुळें तें जुळत नाहीं. आरह हा बहुधा पंजाबचा देश असावा. कारण 'पर्वतावरून निघणाऱ्या या पांच नद्या ज्यांत वाहतात तो आरह देश होय; त्यांत आर्यानें दोन दिवससुद्धां राहूं नये ' असें वर्णन \* आहे. वराहिमिहिरानें दिलेल्या
लोकांच्या नांवांत भारद्वाज हें नांव आलेलें आहे, व त्यावरून तो
कोणता तरी हिमालयाच्या लगतचा प्रांत असावा असें वाटतें.
पण या नांवाविषयीं अजून पक्कें समजलें नाहीं हीच गोष्ट खरी.
असो, हत्ती पकडून त्यांना शिकविण्याच्या कसबाप्रमाणें घोडे
शिकवून तयार करण्याची कलाहि या देशांत त्याकाळीं पूर्णत्वास
पोंचली असून त्या विपयावर चांगले प्रंथिह निर्माण झाले होते.
उत्तम घोड्यांचीं लक्षणें, त्यांचे निरिनराले रोग बरे करण्याचे
उपाय, इत्यादि अश्वसंबंधीं अनेक विपयांचा शालिहोत्र प्रंथांत
सिवस्तर विचार असून बाणानें या शास्त्राशीं असलेला आपला
परिचय हर्षचरितांत ( उच्ल्वास २ हर्पाच्या अश्वशालेचें वर्णन )
थोडा बहुत व्यक्त केला आहे. पण सांगण्यासारखी गोष्ट अशी
आहे कीं, त्या घोड्यांचे रक्षक ऊर्फ मोतद्दार हे सगले चांडाल
जातीचे असत असें तो ह्यणतो ( प्रकुपित-चण्डचण्डाल-हंकारकातरतर-तरल-तारकैः.....भूपाल-वल्लभेसतुरंगैः )

सैन्याचें शेवटचें अंग म्हणजे पायदळ. त्याकाळीं याची फारशी मातब्बरी नसे. पायदळांतील शिपायांच्या हातांत ढाल व तरवार असे. त्यांच्यांत तिरंदाज लोक होते असें दिसत नाहीं. पण हत्तीं-वरून लढणारे लोक बहुतेक धनुष्य बाणाचा उपयोग करीत. बाणानें हर्ष, राज्य, कुमार, माधव इत्यादि राजपुत्रांचें जें वर्णन केलें आहे त्यावरून तत्कालीन सर्व राजपुत्रांना तिरंदाजीचें शिक्षण मिळे असे दिसून येतें. कारण त्या सर्व राजपुत्रांची मणगटें व दंड यांवर धनुष्य ओढल्यानें घट्टे पडले होते असें म्हटलें आहे.

<sup>\*</sup> पञ्चनद्यो वहन्त्येता यत्र नि:सत्य पर्वतात् । आरट्टा नाम नाहिका न तेक्वार्योद्वहं वसेत । अर्थात् पंजाब देश होय.

दिग्वजयासाठीं निघालेल्या हर्षाच्या फिरत्या सैन्याचें बाणानें केलेलें वर्णन अगदीं सविस्तर व हुबेहुब असून त्यांत वस्तुस्थितीला सोडून एकहि गोष्ट त्यानें सांगितलेली नाहीं. त्या वर्णनापैकीं कांहीं उतारे देणें येथें अप्रस्तुत होणार नाहीं. त्यांत हें लक्षांत ठेविलें पाहिजें कीं, त्यांतील बराच भाग आज पूर्णपणें लक्षांत उत्तरण्यासारखा नाहीं; कारण एकतर तत्कालीन रीति आज पुष्कळच पालटलेल्या आहेत व दुसरें त्या वेळच्या सैन्यविषयक संस्कृत शब्दांचे अर्थ निश्चित कळण्यालाहि आज पुरेसें साधन नाहीं. तथापि त्यावरून तत्कालीन सैन्याच्या हालचालीची थोडीबहुत तरी कल्पना येईल.

" मग (रात्रीचा) तिसरा प्रहर संपत आला असतां प्रयाणाची सूचना देणारा भेरीचा गंभीर ध्वनि सुरू झाला, व तो झाल्या-वर थोड्या वेळाने पुनः, त्या दिवशीं करावयाच्या आठ कोसांच्या मजलीचे दर्शक असे आठ टोले त्यावर जोरानें व स्पष्ट रीतीनें देण्यांत आले. नंतर नान्दो (विजयभेरी), कुंज ऊर्फ गुञ्जा,काहल, शंख इत्यादि दुसरी रणवादों सुरू होऊन छावणीत जिकडे तिकडे निघण्याची गडबंड उडालो. कोणी आपल्या राहुट्या आवरण्या-साठीं त्यांच्या खुंट्या उपटूं लागले, कोणी आपापलें सामान पेटयांत भरूं लागले, काणी हत्तींना जागें करून त्यांवर होदे बांधू लागले, तर कोणी घोड्यांवर खोगीर चढवून त्यांना सज्ज केलें; कोणाचे नवे ठेवछेछे नोकर चुकल्यामुळें ते त्यांना हाका मारताहेत, तर कोणी इकडे मत्त हत्तींना लोखंडी सांखळदंडानें बांधून वाटेंत्न दूर करीत आहेत. इकडे कुलपुत्र ( राजाचे आप्त संबंधीं ) आणि सामन्त आपापल्या कुटुंबांना हत्तींवर किंवा बैलगाडयांत बसवून निघावयास तयार झाले. तर इकडे राजाचे स्वयंपाकी आपर्छे सामान, भक्ष्य पशुंचा समूह,\* दुधाची पात्रें व इतर तयार केलेले

<sup>\*</sup> इर्ष आरंभी तरी मांसादार करीत असावा असें दिसतें.

उदार्थ नीट बंदोबस्तानें बांधून घेऊन लोकांना बाजूला सारोत व मारीत निघूं लागले. याप्रमाणें तयारी होऊन सूर्येादय होण्यापूर्वी राजाचे सरदार मानकरी इत्यादि मंडळी पोषाख करून व हत्तिणीं- वर बसून आपापल्या हातांखालील सैनिकांसह राजद्वाराशीं येऊन उमे राहिले.

" सूर्योदय होतांच हर्पमहाराजांची स्वारी प्रयाणास निघण्या-साठीं पोपाख चढवीत आहे असें सुचिवणारा शंख वाजूं लागला. योड्या वेळानें उत्तम शृंगारलेल्या करिणीवर**\* वसून** हर्षराजा आपल्या तंबूच्या दरवाजांतून बाहेर आला. त्याच्या डोक्यावर <mark>लत्र</mark> वरिलेलें असून त्याच्या मुखांत विडा होता (त्याचें स्नान व प्रातःकालचा अल्पोपहार पूर्वीच झाला होता ). त्याने अंगावर अतिशय नाजूक असें नैत्रवस्त्र धारण केलें होतें. सरदारांचे मुजरे चेत चेत व कोणाला कुशल प्रश्न करीत, तर कोणाला पा<mark>हून</mark> मंद हास्य करीत तो पुढें आला. तेथें शेंकडों सुवर्णदंडधारी भाळ-दार छोकांना दूर ढकछ्न त्याच्यासाठीं जागा करीत होते; तेथें तो उभा राहिला, व तेथून आपल्या जणूंकाय क्षीरसागरांतून उत्तीर्ण झाछेल्या विश्वाप्रमाणे अफाट पसर्छेल्या सैन्याचे प्रयाण त्याने अवलोकन केलें. याप्रमाणें सैन्य कूच करूं लागून आठ को**सांवर** ठरविलेल्या दुसऱ्या मुक्कामावर स्वरेनें येऊन दाखल झालें. " तेथें येऊन पोंचण्यापूर्वी वाटेंत झालेल्या प्रकाराचेंहि हुबेहुब व मजेचें वर्णन बाणानें केलें आहे. " काहीं गांवातील लोक आपल्या महत्तरांना ( हलीचे म्हात्रे पाटलांना ) पुढें करून राजदर्शनार्थ रस्त्यावर येऊन उमे रहात. कोठें कोठें उदकाचे

<sup>\*</sup> प्रयाणाच्या वेळी राजे लोक बहुधा इत्तिणीवर वस्तच जात असत असे दिसते.

कुंभ डोक्यावर घेऊन गांवांतील स्त्रिया राजाला पहाण्यासाठीं रस्याकडे येत,व राजसेवकांनीं त्यांना तेथून हुसकून लाविलें म्हणजे धडपडत मार्गे पळत वळून राजास पहात. कांही ठिकाणी लोक **आ**पल्याला छळून अधिक वसूल करणाऱ्या भोगपती विरुद्ध ( कर वसूली करणारा ) तकार करण्यासाठीं ओरडा करीत, कोणी नगर रक्षक ( चाट उर्फ पोलिस) लोकांबद्दलची गा-हाणीं राजाला कळविण्यासाठीं एकत्र होत. दुसऱ्या ठिकाणीं राजाच्या लोकांनीं आपल्या शेतांतील धान्य व गवत नेल्यामुळें सतावलेले लोक रागा-रागानें राजालाच शिव्या शाप देत. कोणी क्षणे ' आहे कोठें तो राजा, कोठून आला आहे तो ? असला कसला आहे तो राजा' तर कोणी अधिकाऱ्यांच्या चांगत्या वर्तणुकीनें संतुष्ट होऊन 'राजा प्रत्यक्ष धर्मराज आहे ' अशी त्याची स्तुति करीत. एका ठिकाणीं तर गाऱ्हाणीं करण्याकरितां आहेले दोन ब्राह्मण राजसेवकांच्या भोतीनें झाडावर उंच चढून बसले, व तेथूनच आपल्या तकारींची आरडाओरड करूं लागले. " अमले प्रकार आजिह कित्येक प्रसंगीं अधिकारी दौन्यावर निघाले असतां अडाणी लोकांत जसे दृष्टीस पडतात, तसेच ते पूर्वीहि पडत असत हें पाहून मौज वाटते.

हर्षाच्या सैन्यांत आपल्या स्वतःच्या अधिकाराखाळी घोडे-स्वारांच्या तुकड्या बाळगणारेहि कांहीं सरदार असत. या सैन्याच्या वर्णनांत पुढील काळांतील मोंगल सैन्यावरोबर मिर-वत असलेल्या राजाच्या जनानखान्याचा उल्लेख कोठें नाहीं. जनाना म्हणजे मोंगल सैन्याचा मोठा महत्वाचा भाग होय असें वर्णन मनुची यानें केलें आहे. हर्षावरोबर तो नसल्याचें कारण या सुमारास त्याचा विवाह झालेला नसावा हें असेल; व त्यामुळेंच त्याच्या हालचालीला कोठें व्यत्यय आलेला दिसत नाहीं. पुढच्या मुकामावर पोचतांक्षणीं त्याकरितां तयार केलेल्या शिविराहीं ्र्वाने आपत्या परिवारांतील सरदारांना आपत्या शिविरांत जाव-यास रजा दिली व स्वतः एकट्यानेंच आपल्या स्थानांत प्रवेश केला.

हर्पाच्या सैन्यांत भाडोत्री\* सैनिक बहुधा नव्हते. कुलपुत्र म्हणजे राजवराण्यांशीं कांहीं संबंध असलेले लोक, मांडलिक राजे व त्यांचे संबंधीं, राजाच्या जानीपैकीं इतर लोक आणि प्रजे-नैकीं कनिष्ठ वर्गाचे छोक यांचेंच बहुधा सैन्य बनछेलें होतें. कु**ल**-पुत्र म्हणजे खरोखर कोण होत हें मात्र आज निश्चित सांगतां येण्यासारखें नाहीं. कदाचित् आज व्यांना रजपुतांमध्यें <mark>भाइबंद</mark> म्हणतात तशांसारखे ते कोणी असावत. असो, सैन्याच्या प्रत्येक अंगाचा एक मुख्य अधिकारी असून सर्वावर मुख्य सेनापतीची योजना असे. हर्पाच्या मुख्य सेनापतीचें जें सविस्तर व पूर्ण वर्णन बाणानें दिलें आहे त्याहून अधिक कांहीं आधुनिक ऐतिहासिक कादंवरीकार खास देणार नाहीं. त्या सेनापतीचें नांव सिंहनाद असून तो प्रभाकरवर्धनाचा अत्यंत विश्वासू मित्र होता. ( उच्छ्-वास ६ वा ). त्याचा वांघा उंच, वर्ण पीतगौर, व शरीराची ठेवण मांसल् असून, त्याचा आवाज खडा, आणि दाढी व कल्छे मळेमकम होते. त्यांचे वय ऐशी वर्षांचे असून त्याच्या शरीराच्या उचड्या भागावर पुष्कळ जखमांचे वण पडलेले दिसत होते. या पुष्कळ वणांचा निर्देश जरा चमन्कारिक दिसतो; कारण ऱ्याच्यासारस्या बङ्या लष्करी **अं**मलदारांच्या अंगांत युद्धाचे वे**ळीं** बहुधा चिलखत असलें पाहिजे, व तें असल्यावर वारीकसारीक जखमा होऊन वण रहाण्याचा संभव कमी असतो. बाणानें

<sup>\*</sup> तथापि कांहीं दक्षिणी घोडेस्वार (दाक्षिगात्य सादिन: ) त्याच्या सैन्यांत असल्याचें बाणानें सांगितलें आहे. ते असले तरी थोडे असावे; पण त्यांच्या निर्देशावरून दाक्षिणात्यांच्या प्राचीन घोडेस्वारीच्या कर्तवगारीची साक्ष पटते.

अपल्या सैन्य—वर्णनांत कवचांचा फारसा उल्लेख केला नाहीं, तरी राज्यवर्धनाला कवचधर\* स्थितींत हूणांवर पाठविल्याचें त्यानें सांगितलें आहे; व महाभारत रामायणकालापासून तीं चालत असल्यामुळें यावेळीं देखील त्यांचा प्रचार असलाच पाहिजे.

या सैन्याचा खर्च राजा आपल्या स्वतःच्या उत्पन्नांतून करीत असे. शिपायांचा पगार वार्षिक असून तो द्रव्य व धान्य या दोन्ही रूपांनी त्यांना मिळत असे. शेतकऱ्यांकडून वसूल केलेल्या षष्टांश धान्यांचां पेवें ठिकाठिकाणीं ठेविलेलीं असत् व त्यांतील धान्य सैन्यालः पगारादाखल मिळत असे. वेतनाचा हा प्रकार मनुस्मृतींत सांगि-तला आहे. पण त्याचा स्पष्ट निर्देश बाण किंवा ह्युएनत्संन यांपैकां कोणीच केलेला नाहीं. सैन्याचें मुख्य अंग ज्या गजघटः ( हत्तींचीं पथकें ) त्यांचें रक्षण व पोषण म्हणजे मात्र अतिशय खर्चाची वाब होती. याचा नीट विचार केत्यास हर्षाच्या पदरी **६००**०० हत्ती होते असें जें ह्युएनत्संगानें लिहिलें आहे त्यांत कांही अतिशयोक्ति असावी असें वाटूं छागतें. निदान हे सर्व हर्त्ती केवळ एकाच ठिकाणीं न ठेवतां सर्व साम्राज्यभर सोईस्कर ठिकाणीं वांटून वांटून ठेविलेले असावे. त्यांच्या वाणेची व्यवस्थः व पोपण हीं कशीं होत असतील याची आज कल्पना देखील करतां येत नाहीं. एवढें हत्तींचें सैन्य नित्य तयार ठेवणें ही गोष्ट भाज कित्येकांस कल्पनासृष्टींतील वाटण्याचाहि संभव आहे. बाणानें हर्षचिरतांत (उच्छ्वांस ६ वा) हर्षाच्या गजशालेचें तिच्य! सर्व इतमामासह सविस्तर वर्णन केलें आहे. हें वर्णन ठाणेश्वरचे असून तेव्हां हर्प चवकर्ती झालेला नव्हता; तरी तेव्हांचीहि त्याची गजशाला बरीच मोठी होती. तिच्यावरील मुख्य अधिकारी

<sup>\*</sup> उच्छ्वास ५ वा आरंभ.

स्कंधगुप्त नांवाचा असून त्याच्या वर्णनांत बाणानें त्याचें नाक त्याच्या राजाच्या वंशाइतकें \* लांब असल्याचें सांगितलें आहे. या गजशालेच्या वर्णनांतुन थोडें अवतरण येथें घेण्यासारखें आहे. ''त्या गजशाळेवर गजवैद्य नेमिलेले असून ते प्रत्यहीं मोठया हत्तींच्या प्रकृतीबद्दल अध्यक्षाला खबर देत. त्यांच्या महा-तांचीं शिरस्त्राणें मयूरपिच्छांनीं सुशोभित केलेली असत. नवीन हत्तींना हिरव्या गवताच्या साहाय्यानें रिझवून माणसाळविणारे लोकहि त्यानें ठेविले होते. हत्तींना नवीन मदे येऊं लागला कीं, त्याची बातमी कांहींजण देत व उन्मत झालेल्या हत्तींत्रर डिण्डिम चढवावयाची कांहीं परवानगी मागत. रानांत नवीन पकडलेल्या हत्तींची वार्ता कोणी सांगावयास येत. नवीन रानटी हत्तींना पकडण्यासाठीं गणिका नांवाच्या हत्तिणी शिकवून ठेवीत, व त्या हत्तींना फुसलावून मनुष्यांच्या ताव्यांत आणीत. हत्तींना झुंज शिकविण्यासाठीं हत्तींसारख्या चामड्याच्या आकृति करीत व त्यांवर हत्तींना टक्कर द्यावयास ठावीत. त्यांना लागणारी घान्य-सामुग्री खेड्यापाड्यांतून व मोठ्या बाजारांतून खरेदी करण्यासाठी देखील स्वतंत्र अधिकारी नेमिलेले होते. "हत्तीच्या पथकांचा हिंदी सैन्यांत आतां अगदीं अस्त झाल्यामुळें वरील वर्णनांतील बारीकसारीक गोष्टी देखील आजकाल मोठ्या मौजेच्या वांटतात.

यापुढील विपयभागाकडे वळण्यापूर्वी सैन्यासंबंधी ह्युएनत्सं-गानें काय लिहून ठेविलें आहे हें पहाणें तुलनेच्या व पूर्ततेच्या दृष्टीनें अवश्य असल्यामुळें तेंहि थोडेंसें येथें देऊं. तो म्हणतो " राष्ट्रीय सैनिक म्हणजे निवडक वीर असून त्यांची क्षात्रवृत्ति आनुवंशिक असल्यामुळें युद्धकलेमध्यें ते पूर्ण निष्णात असतात.

<sup>\*</sup>निजन्पवंशदीर्घं नासावंशं दथान: I

शांततेच्या काळीं ते राजधानीचें रक्षण करितात व युद्ध उद्भवलें कीं, त्याची अघाडी संभाळण्याचें काम त्याजकडे येतें.

सैन्याचीं हत्ती, रथ, घोडे व पायदळ अशीं चार अंगें असतात. लढाऊ हत्तींच्या अंगावर एक प्रकारचें चिलखत घालून
त्यांच्या सुळ्यांवर लोखंडी कांटे जडवीत. सेनाध्यक्ष अशा हत्तीवर
बसून त्याच्या प्रत्येक बाजूला हत्तीचें नियमन करण्यासाठीं एकेक
सैनिक राही. लढाऊ रथांना चार घोडे जोडलेले असत व त्याच्याहि
दोन्हीं बाजूना पायदळ सैनिक रक्षणार्थ उमें असे.पायदळांतील लोक
अतुल घैर्यशाली व शूर असून बेफिकीरपणें ते युद्धांत प्रवेश करीत.
त्यांचीं शस्त्रें म्हणजे तरवारी असून युद्ध सुरू होतांच ते अघाडीशीं तुटून पडत. सर्व शस्त्रांचा उपयोग करण्यांत ते वाक्बगार
असून पिट्यानपिट्या हाच घंदा ते करीत असत. '' ( वाटर्स
ह्युएनत्संग पु. १, पा. १७१).

#### सामन्त ऊर्फ सरदार छोक.

सामन्त किंवा मांडलिक राजे म्हणजे ज्यांना अलीकडच्या भापेत सरदार किंवा अमीर उमराव म्हणतात ते कोणत्याहि राजसत्ताक देशांत राज्ययंत्राचे अवश्यक भाग समजले जातात. सामन्त शब्द समन्त (म्हणजे समीप भाग) या शब्दावरून निघालेला असून राजाच्या सित्रध असणारे बढे लोक असा त्यावरून बोध होतो. हे सामन्त म्हणजे राजाचे जातभाई, नातेवाईक किंवा ज्या घराण्यांतील पुरुषांनी राज्याला पूर्वी केव्हां युद्धामध्यें किंवा इतर विकट प्रसंगी साह्य केलेलें असतें अशा घराण्यांतील किंवा जिक्किलेल्या प्रान्तांच्या राजघराण्यांतील लोक असत. त्यांना थोडी बहुत तरी जहागिरी सरंजामी असे, व तेवढ्यापुरते ते लहानसे राजेच असत. त्यांना आपल्या ताब्यां-

तील प्रदेशांपकीं जिमनी इनाम किंवा धर्मादाय देण्याचा हक असे व अशा सामन्तदत्त अग्रहारांचा प्राचीन छेखांत अनेक ठिकाणीं निर्देश आहे. ते आपत्या पदरीं थोडेंबहुत सैन्यहि बाळगीत, त्यासह जरूर पडेल तेव्हां त्यांस राजाबरोबर युद्धास जावें लागे. युद्धाशिवाय इतर प्रसंगींदेखील गरज पडल्यास राजा त्यांना सहाय्यास बोलावीत असे अशा एका \* आटविक सामन्ताला हर्पानें राज्यश्रीच्या शोधासाठीं बरोबर घेतल्याविषयीं बाणानें सांगितलें आहे. पण हे सामन्त ऊर्फ सरदार बहुवा राजधानीच्या नगरांतच राहून महत्वाच्या प्रसंगीं भरणाऱ्या सर्व दरबारांना इजर असत. सामन्तांप्रमाणें त्यांच्या स्त्रियादेखील महाराणीच्या सेवेला हजर असत. हर्पाच्या जन्माच्यावेळीं शेंकडों सामन्त स्त्रिया प्रभाकरवर्धनाच्या अन्तःपुरांत जमून आनन्दोत्सवांत नाचल्या, असें हर्पचिरतांत वर्णन आहें आहे ( उच्छ्वास ३ चरणानि कुट्ट-नरणितमणिनूपुरमुखरितदिङ्मुखानि नृत्येन्ति राजकुलमाग-च्छन्ति समन्ताःसामन्तान्तःपुरसहस्राण्यदश्यन्त । ). पाश्चात्य देशांत डयूक वर्गरे उमराव व त्यांच्या स्त्रिया यांना राजवाडयांत जी कामें सांप्रत करावीं लागतात तशाच प्रकारचीं हुवेहुब कामें हे सामन्त व त्यांच्या स्त्रिया पूर्वकाळीं इकडे करीत असत. राजा व महाराणी यांच्या सेवेशिवाय इतर राज्यकारभारविषयक कामगिरीसुद्धां कित्येक सामन्तांच्या वांटयास येत असे. उदाहरणार्थ, हर्षाचा अश्वाध्यक्ष भंडी हा एक सामन्तच होता. तसाच त्याचा गजाध्यक्ष स्कन्दगुप्त हाही सामन्त होता. बहुतेक सामन्तांना लब्करांतील कांहींना कांहींतरी कामगिरी सांगितलेली असे व कित्येकांची मंत्रिपदावर देखील योजना होत असे. या मंत्रिमंडळाचा आतां विचार करूं.

<sup>\*</sup> उच्छ्वास ८ आरंभ.

सामन्तांप्रमाणेंच राज्ययंत्राचा दुसरा अवस्य भाग ह्मणजे हे मंत्री होत. यांना सचिव, अमात्य इत्यादि दुसरीहि नांवें अविकारा-प्रमाणें असत. सचिव ह्मणजे सहायक व अमात्य ह्मणजे नित्य जवळ असणारा ( अमा-एकत्र, अगदीं जवळ ). मंत्रिमंडळाची संख्या नियमित ठरलेली नन्हती, पण त्यांपैकी प्रत्येकाची खातीं किंवा कामगिरी वेगवेगळाळी असे, मंत्रिमंडळापैकीं ' सान्धिविग्रहिक ' म्हणजे तह किंवा युद्ध खात्याचा मंत्रि किंवा हर्हीच्या भाषेंत म्हणावयाचें तर परराष्ट्रीय मंत्रि महत्वाचा असून त्याचा उल्लेख अनेक ठिकाणीं येतो. दिग्विजयाला निवण्या-पूर्वी हपीनें आपल्या या परराष्ट्रीय प्रधानाकडून इतर राजांना निर्वाणीचे खलिते लिहविले होते ( महासन्धिविग्रहाधिकृतमव-न्तिकमन्तिकस्थमादिदेश–ऌिख्यताम्ः-सर्वेषां राज्ञां सञ्जीक्रियन्ता कराः करदानाय शस्त्रप्रहणाय वा. इ. ) या मंत्र्यांचा संबंध प्रत्यक्ष दरबाराशीं असून नित्य राजसिन्नवीत असत्यामुळें त्यांना महा म्हणजे मोठा अशी संज्ञा असे. ते बहुधा वंशपरंपरेनें नेमिलेले असत. कारण डॉ. पछीटनें प्रसिद्ध केलेल्या ताम्रपट लेखमालेंतील तिसऱ्या मालेंत एका लेखांत ' अन्वयप्राप्तसाचिन्यो ' न्यापुत संधिविग्रहः '। असे शब्द आहेत. इनाम गांवांसंवंधीं ताम-**लेखां**त अशा सचिवांचीं नांवें पुष्कळदां आढळतात. हीं शासन-पत्रें म्हणजे सनदा चांगल्या जनाबदार अधिकाऱ्यांकडून लिहि-विलेल्या व प्रसिद्ध केलेल्या असत. हा अधिकारी बहुधा भोगिक म्हणजे जमीन महसुलाचा मंत्रि असे किंवा एकादे वेळीं परराष्ट्रीय प्रधानहि असे. लेखं लिहिणाऱ्याच्या नांवाबरोबर त्याच्या बापाचें व आजोबाचें देखील नांव लेखांत घालण्याचा साधारणतः प्रघात होता. याची उदाहरणें सदर ताम्रलेखमालेंत कित्येक आहेत. एकांत ' लिखितं वक्रामात्य प्रणप्त्रा भोगिकनरदत्तनप्त्रा

भोगिक-रविदत्त-पुत्रेण महासांधि-विप्रहिक सूर्यदत्तेन ' असे शब्द आहेत. दुसऱ्यांत, 'लिखितं मया भोगिक राज्य कामात्यनप्त्रा भोगिक ध्रुवदत्त पुत्रेण भोगिक गुंजकीर्तिना ' असे शब्द आहेत. या शिवाय दुसरी अशी अनेक उदाहरणे आहेत. डॉ फ्लीटनें त्यांतील भोगिक शब्दाच्या अर्थाचा खुलासा केलेला नाहीं. पण आमच्या मतें 'भोग' म्हणजे जमीनमहसूल या शब्दावरून तो **झा**ला असून त्याचा अर्थ महसुली खात्याचा प्रधान असा \* असावाः या इनामाच्या सनदांतून 'दूतक 'हा शब्द देखील नेहमीं येतो, व तो दूतदेखील फार महत्वाचा असे. दान दिलेली जमीन किंवा गांव ब्राह्मणाच्या ताव्यांत देण्यासाठीं राजा प्रवानासारख्या एकाद्या मोठ्या विश्वासू अधिकाऱ्याला मुद्दाम त्या ठिकाणीं पाठवीत असे व त्याच्या मार्फत तेथील सर्व लोकांना व अधिकाऱ्यांना त्या दानाची हकीकत कळवीत असे. सदरील लेखमालेंतील एका लेखांत (पा. ११९ ) हा दूतक 'उपरिक दीक्षित गृहपति स्थपति सम्राट्शर्वदत्तः' म्हणजे दोक्षित, गृहस्थ, स्थपति (१ बृहस्पतीष्टि करणारा) यांचा मुख्य अधिकारी होता असे म्हटलें आहें: यावरून तो धर्मखात्याच! प्रधान असावा असें म्हणण्यास हरकत नाहीं. कित्येक वेळां दान-लेख स्वतः राजानें सांगितलेल्या शब्दावरून लिहीत असत्, व या गोष्टीचा दर्शक ' स्वमुखाज्ञया ' असा शब्द सदरील एका लेखांत (पा. ११९) आला आहे. असल्या कित्येक दानपत्रांत्रर प्रत्यक्ष राजाचें शिक्कामोर्तव व सही असे. उदाहरणार्थ बासखेडायेथील हर्षाच्या दानपत्रावर ( एपीग्रॅफिका इंडिका. पु. ४, पा. २०८ ) उत्कीर्णमीश्वरेणेदमिति सबंत् २०२ कार्तिवदि १ 'स्वहस्तो मम

<sup>\*</sup> हर्षचिरतांति श्रीगपतीच्या म्हणजे थारा वस्तुल करणाऱ्या अधिका-न्याबिरुद्ध खोटऱ्या तकारीचा उल्लेख आला आहे. 'असतोऽपि पूर्व भोगपित दोषानुद्भावयद्भिः' (सातवा उच्छ्वास).

महाजाधिराज श्रीहर्षस्य'। अशी त्याची सही आहे. तसेंच धरसेन व शिलादित्य यांनींहि आपल्या कांहीं दानपत्रांवर आपल्या सह्या वातल्या आहेत (पहा-डॉ. फ्लीटकृत भारतीय ताम्रपट लेखमाला पु. ३, पा. १६७, १८० ). बहुधा हें मूळ दानपत्र ताडपत्राव**र** असून त्यावर राजा सहो करी व नंतर कोरणारा मनुष्य ताम्रपट कोरतांना त्यावर ती हुवेहुब कोरून काढी. वरील सद्यांपैकीं हर्षाची सहि सुंदर फांटे फोडलेल्या अक्षरांत आहे. त्या वेळचे लेख बहु-तेक अंशा चित्राक्षरांनींच छिहिछेछे असत. आणि त्यांत विशेष मौजेची गोष्ट अशी कीं, सही या शब्दावदळ इंग्रजींत जसें 'अंडर माय ओन हॅंड ' किंवा आपलेकडे " आमच्या सहीशिक्यानिशीं " असे शब्द असतात तसेच हुवेहुव त्या छेखांतिह आहेत ( वरीछ हर्षाची सही पहा ); व नांवाबरोबर शिक्कामोर्तबहि त्यांत अछी-कडील पद्रतीप्रमाणेंच केलेलें आहे. या कारणास्तव हर्षाची मुद्रा• देखील तामपटावर कोरलेली आज उपलब्ध आहे. परंतु आश्वर्योची गोष्ट अशी आहे कीं, मध्यंतरींच्या मुसलमानी अमदानींत आम्ही आपल्या प्राचीन परंपरेला इतके पारखे झालों कीं, मुद्रा व स्वहस्त हे शब्ददेखील आम्हांला अपरिचित होऊन त्यांची जागा मुसलमानी 'मोहोर' व 'सही 'या शब्दांनीं पटकावून टाकिली. या राजांच्या स्वहस्तीकरणाच्या पद्धतीवरून जिमनीचें दानपत्र कायदेशीर व्हावयाचें तर तें प्रधानाला करतां येत नव्हतें, तर त्याचा बाबतींतील अधिकार मर्यादित असे असे दिसतें.

मंज्याशिवाय दुसरे महत्वाचे अधिकारी म्हणजे ज्यांना इंग्रजींत ' सुपरिंटेंडंट ' म्हणतात ते होत. त्यांना अध्यक्ष म्हणत. उदाहरणार्थ, शुल्काध्यक्ष अथवा कस्टम सुपरिंटेडंट, कोष्टगाराध्यक्ष म्ह० कोठीवाला, दुर्गाध्यक्ष म्ह. किल्यावरील अधिकारी, इत्यादि. हे अधिकारी अमात्याच्या योग्यतेचे नसत तथापि त्याचेंहि विशिष्ट ाहत्व होतेंच. प्रांताधिकाऱ्यांचा मागें उल्लेख केलाच आहे, पण १ अध्यक्ष त्यांच्या वरचे म्हणजे सर्व राज्यावरचे असत. हे जरी ांशपरंपरागत असावे असा नियम नव्हता, तरी हिंदुस्थानांत कोणताहि अधिकार क्रमशः परंपरानत्च होऊं लागतो. वाकाटक गंशाच्या प्रवरसेनाच्या ताम्रलेखांतील (डा. फ्लीटक्कत माला पु. १, पा. २२७) 'यतोत्समत्मन्तका सर्वाध्यक्षाधियोगनियुक्ताः आज्ञा संचारिक्कतपुत्रका भटाश्च लात्राश्च विश्वतपूर्वाज्ञयाज्ञापितव्याः 'या शब्दांत आला आहे. त्याचा अर्थ असा—सामान्य अध्यक्ष स्वपदावर नियुक्त केलेले आमचे आज्ञाधारक व कुलीन अधिकारी, सैनिक इत्यादि. यांना आज्ञा देण्यांत येत आहे वगैरे.

#### राजसभा.

आतां शेवटीं राजसभेचा म्हणजे दरवाराचा विचार करा-वयाचा. या सभेचा नायक अर्थात् राजा असून त्याचा अधिकार सर्वस्वीं अनियंत्रित असे. तथापि, त्यांना स्मृत्युक्त म्हणजे सामान्य माणसाहून श्रेष्ट मानळेल्या शक्तीनें घाळून दिळेल्या अतएव दुर्लच्य भशा नियमांचें बंधन असे. त्याळा प्रजेचा पिताच समजत असत व स्मृतिनियमानुसार सर्वांना न्यायदान देण्याचें त्याचें काम असे. यामुळें राजाची सत्ता अनियंत्रित असळी, तरी कांहीं थोड्या गोष्टी खेरीज करून त्याळा सामान्यतः न्यायानें व प्रेमानेंच राज्य करावें लागे व त्यामुळें सामान्यपणें लोकांचेंहि प्रेम त्याच्यावर असे. पूर्व जन्मीं केलेल्या पुण्याईमुळें राजपद प्राप्त होतें अशा समजुतीमुळें राजाचा जन्म म्हणजे सुखोपभोगार्थच होय अशी त्यावेळीं कल्पना होती. त्यामुळें राजाजवळ नित्य तरुण व सुंदर स्त्रियांचा परिवार असे व त्या त्याच्यावर चवरी धरून, त्याचा विड्याचा डबा संभाळून (ताम्बूल–करंक–वाहिनी) व

इतर मार्गांनी त्याच्या सेवेंत नित्य तत्वर असत. भर सभेंत देखील ऱ्याच्या तैनातीला त्या असत. प्राचीन राजांच्या संबंधाचा हा प्रकार आज आपल्याला चमत्कारिक व बीमत्सिहि वाटेल. तथापि तसा तो प्राचीन काळापासून चालत आलेला होता असें दिसतें व मनूनें देखील (७, २४) राजा नेहमीं स्त्रीवृत असावा व त्यांनीं त्याची व्यजनोदकधूपनांनीं नित्य सेवा करावी (७ २९) असें सांगितलें आहे. पण महाभारतावरून पहातां मात्र चन्द्रगुप्तापूर्वींच्या राजांच्या अशा स्त्रिया परिचारिका नव्हत्या असे दिसतें. तथापि पुढें मेगॅस्थेनिसच्या वर्णनांत, तसेंच कालिदासाच्या नाटकांत व शेवटीं वाणाच्या लिहिण्यांत या परिचारिकांचा उल्लेख येतो. दुष्यन्ताच्या यावनी परिचारिका कालिदासानें शंकुतलेंत सांगि-तस्या आहेत, व बाण हर्षाचे दरबारीं गेला तेव्हां त्या स**च्छील** राजाच्या भोंवतीदेखील तरुण सुंदर स्त्रियांचा परिवार त्याला आढळला. ( ह. च. उच्छ्वास २-आसन्नवारविलासिनी-प्रतियात-नाभिः-प्रणम्यमानम् ). राजा हत्तीवर बसृन स्वारीवर निघालेला असला किंवा युद्ध करीत असला तरी देखील त्याची शस्त्रें संभा-ळणाऱ्या स्त्रिया जवळ असत. हा प्रवात कदाचित् हिंदी राजांनीं चंद्रगुप्ताच्या कालीं इराणी छोकांच्या दरबारापांसून उचल्ला असेल. चंद्रगृप्तकाळीं इराणी राजदरबार म्हणजे सर्व जगांत भप-केदार व अनियंत्रित सत्ताधारी दरबार होता. या कल्पनेवरच कालिदासानें सांगितलेल्या राजाच्या यावनी परिचारिकांविषयींचा उळनडा करितां येतो. हर्षकाळी या परिचारिका यावनी नसतः कारण तसें कोठें वर्णन आलें नाहीं. त्यांची निवड व्हावयाची ती त्यांची सुदृढ व निकोप प्रकृति, सौंदर्य इत्यादि गुणांवरच होई-अशा स्त्रियांच्या सतत निकटच्या सानिध्यामुळे राजे छोकांची नैतिक अवनित होणें अपरिहार्य होतें. हर्षासारख्या छढवय्या व नैतिक

दृष्ट्या उदात्त\* राजाची गोष्ट निराळी, पण इतरांवर बहुधा अनिष्ट परिणाम झाल्याशिवाय रहात नस.

राजाची पद्याभिपिक्त अशी एक महाराणी असून त्याला इतरहि विवाहित स्त्रिया असत. पण त्यांना महाराणीपेक्षां खालच्या दर्जाच्या समजत. पट्टाभिषिक्त राणीच्या कपाळावर पट्टबंध नांवाचा सोन्याचा रत्नखचित पट्टा अछंकार म्हणून छावण्याचा प्रवात होता. हर्पचरितांत त्याचा निर्दश बाणानें केलेला **आहे.** मही महादेवीपृहवंघेनेव महिमानमारोपयत्तम् । उच्छ्वास २ रा छन्त्रो मनोरथदुर्छमो महादेवीपदृवंधसस्कारलामो लेखाटे**न ।** उच्छ्वास २ रा+ राजवाड्याला अन्तःपुराशिवाय तीन किंवा त्याहून अधिक अशा कक्षा किंवा चौक असत; त्यांपैकीं सर्वांत जो बाहेरचा त्यांत दरबार भरणें, राजकीय पाहुण्यांचा सत्कार करणें, व छोकांच्या तकारी ऐकून न्याय देणें इत्यादि राजकीय कामें चालत. स्याच्या अलीकडच्या दालनांत सरदार, मानकरी आणि राजाचे खास स्नेही मंडळ यांचा मात्र प्रवेश असे. आणि तिसऱ्या कक्षेंत अतिथि, शास्त्री, वगैरे असून त्याच्या आंत अंतःपुर असे. राज-वाडयांच्या इनारती दगडी नसल्या तरी भन्य असून आंतील जमीनीवर चकचकीत पाषाणांची फरसबंदी केलेली असे ( शिला-कुद्दिम स्फटिक-कुद्दिम इ. ) त्यांच्या खांबावर आणि भितीवर संदर वेली व चित्रें कोरलेलीं किंवा रंगविलेली असत किंवा

<sup>\* &#</sup>x27;गृहातब्रह्मचर्य...प्रतिपन्नासिषाराधारणव्रतम् – सुल्यं धर्मे...सर्वातमना सत्येन सेन्यमानम् ' इत्यादि त्याला बाणाने दिलेली विशेषणे पहा ( ह. च. उच्छ्वास २ रा ).

<sup>†</sup> या पट्टबंधाच्या ऐवजीं इहींच्या नाटकांतून महाराणींच्या डोक्याकर इंग्रजी तन्हेचा भळताच मुकुट घाळतात तो वेडसरपणा होय.

सोनें माणकें इत्यादि मूल्यवान् वस्तूंनीं त्या सुशोभित केलेल्या असतः या वाडयांना अनेक मजले असून मध्यें मोकळ्या चौकांत पुलांच्या बागा व मोठीं फळझाडेंहि लाविलेली असतः ठाणेंश्वर येथील प्रभाकरवर्धनाच्या राजवाडयाच्या वर्णनांत बाणानें ही गोष्ट सांगित-लेली आहे. (उच्ल्वास ४ था).

रणांगणांत सेनेचें नेतृत्व करणें व दरवारांत न्यायदान करणें हीं दोन्हीं कामें शास्त्रानें आणि बहुशः व्यवहारांतिह राजाकडेसच असत. सिंहासनाचा चौक म्हणजे राजाचें न्यायमंदिर असून तेथें प्रत्यही सकाळीं राजानें येऊन लोकांना न्याय दिला पाहिजे असें मनूनें व इतर स्मृतींतिह सांगितलें आहे (७,१४५;८,१). या सभेंत प्रवेश करण्याचा कोणालाहि हक्क असे. केव्हां केव्हां फिर्यादी लोकांना आपली कांहीं तक्रार आहे हें राजाला कळिव-ण्यासाठीं सभेंत ठेविलेली न्याय—घंटा वाजविण्याचीहि अनुवा असे. ( ऐयंगार कृत प्राचीन भारत वर्ष, पा. ३४६ ) व्यवहार-निर्णय करतांना राजा पहिल्या तीन वर्गांतील पंचांचें मत घेत असे.

राज्याची आपली विविध कामें नीटएणें व्हावीं म्हणून राजांनीं दिवसाचे तीन भाग करावे, व त्यांपेंकीं एकांत व्यवहार निर्णय, दुसन्यांत राज्यकारभार, आणि तिसन्यांत स्वतःचीं वैयक्तिक म्हणजे स्नानभोजनादि व क्रीडाविलासादि कामें करावीं असा स्मृतींचा आदेश आहे. हर्पराजा या स्मृत्यान्नेप्रमाणें काळजीपूर्वक वागत असे व हें खुएनत्संगानें लिहिलें आहे. तत्कालीन वेला- ज्ञापक साधन म्हणजे पाण्याचें घड्याळ असून (अथ गलति तृतीये यामे या शब्दावरून पाणी गळल्यामुळें प्रहरज्ञान होई असें दिसतें), त्याच्या अनुरोधानें भेरी व शंख हीं वाचें प्रहराप्रहराला वाजविण्यांत येत व त्यावरून त्या त्या वेळीं राजा काय करीत आहे ह लोकांस समजत असे. हीं वाच राजवाड्याशिवाय

इतरांना वाळगिण्याचा अधिकार नसे. तीं पांच प्रकारचीं होतीं, असे 'समधिगतपंचमहाशब्दः' या राजांना व सामन्तांना लाविलेल्या प्राचीन छेखांतील विशेषणांवरून उघड होतें. हीं वाद्यें कोणतीं असावी याची चर्चा प्रो. पाठकांनी इंडियन अँटिकरीच्या १२ व्या पुस्तकांत (पा. ९५) एके ठिकाणीं केली असून त्यांचीं नांवें शुंग (शिंग), राम्मट (नौबत), शंख, भेरी (नगारा) व जयघंटा (तास) हीं होत असें म्हटलें आहे. कदाचित् वाणानें सांगितलेलीं पटह, नान्दी, कुंज, काहल आणि शंख हींसुद्धां तीं पांच वार्चे असण्याचा संभव आहे. (पूर्वी दिलेलें सैन्य-प्रयाण-वर्णन पहा ) यांतील पटह म्हणजे नौवत व शंख हीं प्रमुख असून आजतीं माहीतिह आहेत. ह्युएनत्संगानें असें वर्णन केलेलें आहे कीं, हर्प राजाच्या प्रत्येक पावला बरोबर सोन्याच्या टिपरीनें नौवतीवर एकेक ठोका देण्यांत येई, व हा बहुमान दुसऱ्या कोणत्याहि राजाला देत नसत. कदा-चित् हर्प हा राजाविराज चक्रवर्ति असल्यामुळें हा विशेष मान त्याला मिळाला असेल. जेव्हां तोफांचा शोध लागला नव्हता, अशा वेळीं राजवाड्यांतील नौबदी व शंख यांचें फार महत्व असलें पाहिजे हें उघड आहे.

राजाचे अंगरक्षक निवडक शूर व विश्वासू असे पिढीजाद शिपाई असून ते नित्य त्याच्या निकट असत. हर्षाच्या अंगरक्ष-काचें वाणानें वर्णन केलें आहे, त्यांत तो म्हणतो 'दूरादूर्ध्विस्थितेन प्रांशुना कर्णिकारगौरन व्यायामव्यायतवपुषा शिख्नना मोलेन शरीर-परिचारक-लोकेन पंक्ति-स्थितेन कार्तस्वरस्तं ममण्डलेनेव परिवृतम् महणजे "ते थोड्या अंतरावर रांगेनें उमे होते; त्यांची शरीरकाठीं उंच,वर्ण गौर,व्यायामामुळें मजबूत अगलट, व हातांत शस्त्रें धारण केलेले व ते पिढीजाद नोकर होते; (उच्ल्वास २ रा.) त्यांच्यामुळें राजाच्या भोंवतीं जणूं काय सुवर्णस्तंभांची रांगच उभी आहे असे वाटलें. " राजाचें सिंहासन चार खुरांचें असून त्यांत हस्तिदंताचें काम केलेलें असे, व त्यावर चंदनाचें गंध सार-विलेला पापाणाचा पाट बसविलेला असे. याशिवाय इकडून तिकडें नेतां येण्यासारखें आसन्दी नांवाचें दुसरेंहि एक राजाचें आसन असे. मालवराजाचा पराभव होऊन तो मारला गेल्यावर त्याच्या स्टलेल्या सामानांत सिंहासन आणि आसन्दी अशीं दोन्ही अस-ल्याबदल बाणानें वर्णन केलें आहे. सिंहासनावर बसल्यावर खालीं पायांना आधार म्हणून एक रत्नखचित पादपीठ ठेविलेलें असे.

राजाच्या परिचारकांत प्रतिहारी म्हणजे देवडीवाला हा विशेष महत्वाचा असे. त्यांत एक मुख्य प्रतिहारी व त्याच्या हाताखालीं आणखी दुसरे असत. वाणानें हर्गाच्या मुख्य प्रतिहारीचें वर्णन सिवस्तर देतांना म्हटलें आहे 'तो उंच, वर्णानें गौर, अंगांत कंचुक (अंगरखा) घातलेला, व रुंद छातीचा होता. त्याच्या गळ्यांत हार, व कमरेस सोन्याचा पद्दा असून त्याला रत्नजडित पदक अडकविलें होतें. त्याच्या कानांत कुंडलें, डाव्या हातांत मोतीं जडिवलेली तरवार व उजव्यांत सोन्याचा राजदंड होता.' (उच्छ्वास २ रा). प्रतिहारीला कंचुकी असें नांव होतें व त्यावरून तो मात्र कंचुक घाली, इतर कोणी घालीत नसत असें अनुमान होतें. त्याच्या डोकींत असलेलें पांढरें पागोटें किंवा फेंटा त्याचें विशिष्ट लक्षण असून इतरांच्या डोक्यावर शेंडीच्या मोवतीं बहुधा फुलांची माळ अडकिवलेली असे. या गोष्टीवरून हे कंचुकीदेखील यवनीप्रमाणेंच इराणी दरबारांतून येथें आणि-लेले असावे असें दिसतें.

इराणी दरवारापासून उचल्लेली एक विशिष्ट बाब मात्र सातन्या शतकांतील हिंदी दरबारांनी सोडून दिलेली दिसते; ती

म्हणजे वर्षवर किंवा खोजे लोकांची राजवाड्याच्या अंतःपुरावर योजना करण्याची चाल होय. बाणाच्या हर्पचरितांतील राजवाड्यां-विषयींच्या वर्णनांत किंवा तःकालीन दुसऱ्या लेखांत या वर्षव**रांचा** मंबंध आलेला आम्हांला कोठें आढळला नाहीं. पण पूर्वी चंद्रगुप्ताच्या काळीं दरवारांत यांचें अस्तित्व होतें. कौटिल्यानें अर्थ-शास्त्रांत कंचुक व उष्णीप घालणाऱ्या दौत्रारिक किंवा प्रतिहारी-बरोबर त्यांचा उऌख केलेला आहे. पाटलिपुत्र येथील रा**जांकडे** असले लोक असल्याबद्दल बृहत्कर्थेत उल्लेख आहेत. राजे रज-वाड्यांच्या अंतःपुरांतील कामें करण्यासाठीं पुरुषांना पुरुषत्व**हीन** करण्याची ही अमानुष चाल मूळ सेमेटिक लोकांनी काढिली. पुढें बाबिछोन आणि निनेव्ही येथीछ राजदरबारांतून ती . इराणांत आली व तेथुन पुढें तिचा प्रवेश चंद्रगुप्ताच्या **दरबा-**रापर्यंत झाला. चंद्रगुनाचे पूर्वज नंद आणि वंशज मौर्य या दोघांच्या दरवारांत वर्षेवरांची योजना असे. पण पुढें असले लोक इकडे येण्याचे वंद झाल्यामुळें गुतराजांपासून ही चाल मोडली, व हा दरवारांची इष्ट दिशेची सुधारणा मुसळमानी अमळापर्यंत ांटकल्यावर मुसल्लमानांच्या अमदानींत तिचा इकडे पुनः प्रवेश झाला; आणि पुनः ब्रिटिश अंमल व त्याबरोवर ब्रि<mark>टिश सुधारणा</mark> यांच्या येथील स्थापनेवरोवर तिचें पुनः हिंदीदरबारांतून उच्चाटन होऊं लागलें; व त्यांना अधिक मंगल स्वरूप प्राप्त झालें. असो.

लहान मोठ्या राजांच्या बिरुदावलीचा विचार करतां प्राचीन लखांवरून असें दिसतें कीं, त्या काळीं मांडलिक राजांना महाराज, स्वतंत्र परंतु लहान राजांना महाराजाधिरान आणि परम भद्वारक, व चक्रवर्ती राजांना यांच्या जोडीला आणखी परमेश्वर अशीं उपपदें लावण्याची पद्भत असे. दक्षिणेंतील चालुक्य घराण्याच्या पुलकेशी राजानें ही शेवटची पद्वी हर्षाचा पराभव केल्यावर आपल्याला घेतली असे स्पष्ट एका शिलालेखांत म्हटलेलें आहे. याशिवाय निर्निराळे राजे आपापल्या अभिरुचीप्रमाणें विशिष्ट विरुदें धारण करीत. उदाहरणार्थ चालुक्य राजे आपल्याला पृथ्वीवल्लभ म्हणवीत, तर वलभीचे राजे सेनापित म्हणवीत, आणि गुप्त राजे आपल्या नाण्यांवर विजिताविन अवनीपित अशीं विशेषणें घालीत. तसेंच वाकाटक वंशाचे बाम्हणराजे आपल्या बाह्मण्याची दर्शक अशी परित्राजक ही पदवी आपल्याला लावून घेत.

उपपदाप्रमाणेंच प्रत्येक राजघराण्याचें निशाण म्हणजे ध्वज आणि लांछन म्हणजे विशिष्टत्यदर्शक खूण हींदेखील वेगवेगळीं असत. हें लांछन नाणीं व मुद्रा यांवर तर असेच, पण ध्वजावरहि आणाबी तें असें कीं काय हें निश्चित सांगतां येत नाहीं. हें लांछन म्हणजे कोणत्या तरी प्राण्याचें चित्र असे. अलीकडे पाश्चात्य राष्ट्रांतिह कांडी प्राण्यांचीं चित्रेंच लांछन म्हणून योजीत असतात हेंसुद्रां लक्षांत ठेवण्यासारखें आहे. हर्पकालीन राज्यांपैकीं गुप्तांचें लांछन मयुर होतें, व टाणेश्वराच्या वर्धन राजांचें वृपम होतें. हर्पाच्या दिग्वजयाच्या स्वारींत पहिल्याच मुक्कामावर त्या गांवच्या अक्षयटिककानें (पाटलानें) वृपमांकित मुद्रा त्याला नजर केल्याचें पूर्वीं सांगितलेंच आहे (उच्छ्वास ७ वा). त्याप्र-माणेंच चालुक्य घराण्यांत तें वराह असून चक्रवर्ती यशोवर्माच्या मंदसोर येथील शिलालेखांत तें 'औलिकर' असल्याबहल उल्लेख आहे (डा. फ्लीटकृत प्राचीन उत्कीर्ण लेखमाला, पृ. ३ पा.१५१–१५३). वरील उदाहरणांच्या सादश्यावरून पहातां औलिकर \* हा कोणता

<sup>\*</sup> अथर्ववेदांत सांगितलेला उल हा प्राणी म्हणजेच औलिकर होब असें काहीं कोशांत दिलें आहे. पण उल म्हणजे तरी कोणता पशु ?

तरी पशुच असला पाहिजे असे दिसतें. पण तो नक्की कोणता होता हें अजून समजलें नाहीं. लांछनाप्रमाणेंच ध्वजांवरदेखील सिंह, किप इत्यादि पशूंच्याच आकृति कािं लेल्या असत, व ध्वजांच्या रंगामध्येंहि विशिष्टत्व द्योतक भेद करीत असत, आणि हा निरनिरालेपणा अद्यापिसुद्धां हिंदीराजाच्या ध्वजांत कायम देविलेला दिसतों.

राजाचें छत्र नेहमीं श्वेतवर्णाचें असे. छत्र, चामर, इत्यादि राजचिन्हें भागवतांतील एका श्लोकांत\* आलीं आहेत तीं अशीं:—

१ चामर, २ चवरी, २ शंड्ख, ४ पांढरें छत्र, ५ मुकुट, ६ सिंहासन, ७ शय्या म्हणजे गादी. ही वाचकांच्या परिडयाची आहेतच त्याजवदळ जास्त खुळासा करणें अवस्य नाहीं.

अचामरव्यजने शङ्खमातपत्रं च पाण्डुरम् । किरीटमास**नं** शय्या भुञ्जंत्यः मद्रपेक्षया ॥ द० २६|६८

## टिपणी.

#### १. वलभीची राज्यपद्धति इ. स. ५०० ते ७००.

वलभीच्या राज्यकारभाराविषशींची पुढील माहिती वांवे गॅझीटिअः मधील गुजराथच्या इतिहासादरून घेतली आहे; व तिजविषयीं आमचे स्वतःचे मतभेदिह यथाम्थळी प्रकट केले आहेत.

वलभीच्या दानलेखांत गुग्य राजाधिकारी, वसुळी करणारे कामगार श्रामरक्षक अधिकारी व गांवाची इतर व्यवस्था पहाणारे यांची नांवें पुढील श्रमाणें आढळतात:—

- १ आयुक्तक रे या शब्दांचा अर्थ नेमिलेले असा असून त्यांवहन
- २ विनियुक्तक रे वरिष्ठ दर्जीचे कोणतेही अधिकारी असा बोध होतो
- ३ द्वांधिक--द्रंघ म्हणजे नगर त्यावरून दांघिक म्हणजे नगराधिकारी
- ४ महत्तर—याचा शब्दार्थ ''फार मोठा'' असा आहे.मराठी म्हातारा शब्द याचाच अपभ्रंश होय. वलभीच्या प्राचीन लेखांत महत्तर म्हणके लोक आणि राजा किंवा सरकार या दोघांनाहि मान्य असलेला प्रामाध्यक्ष असा सामान्य अर्थ दिसतो. (याचें उत्तर कोकणांत म्हात्रे असें रूप अयाप आहे ).

५ चाटभट—चाट म्हणजे ठक, चोर इत्यादिकांचा बंदोबस्त करणारे शिपाई म्हणजे चाटभट.\* हे घोडचावर वसत किंवा पादचारी असत. हलींच्या भाषेंत बोलावयाचें तर पोलीस जमादार, हवालदार व शिपाई यांचा चाटभटांत समावेश होतो. कुमारपालचिरतांत सिद्धराजानें कुमार-पालाला पकडण्यासाटीं चाटभट पाठिवले असे म्हटलें आहे. एका दानलेखांत दानविषयक गांवाला 'अचाटभटप्रवेश्य ' म्हणजे चाटभटांना प्रवेश करण्यास अशक्य असे म्हटलें आहे.

६ भ्रुव—हा गांवासंबंधीं कागदपत्र व हिशोब टेवणारा पिढीजाद कामगार. हहींच्या भाषेत तलाटी किंवा कुळकर्णी म्हणतां येईल. प्रुवांचें

<sup>\*</sup> आमच्यामते चाट म्हणजे नगररक्षक अथवा हर्लोचे पोर्लास, व भर म्हणजे लष्करी शिपार्थ.

मुख्य काम हें असें कीं, त्यांनीं जमीन महमुलाचे मक्तेदार शेतक-यांकडून योग्य तोच आकार वसूल करितात कीं नाहीं हें पहावयाचें. ध्रुव हा शब्द या अर्थी अद्यापिहि कच्छ प्रान्तांत चालू असून तेथील तलाठ्यांना ध्रु किंवा ध्रुव असें म्हणतात. ध्रु किंवा ध्रुव हें आडनांव कच्छ, गुजरात, व काठे-वाड येथील नागर ब्राह्मण, मोड वैंद्य इत्यादि लोकांत परिपाटाचें आहे.

- आधिकरणिक—हा नगराचा मुख्य न्यायाधीश असे व फौजदारी
   आणि दिवाणी अशा दोन्ही गोष्टींचा न्याय करी.
- ८ दंडपाशिक—या शब्दाचा मृळ अर्थ पाश किंवा फांस द दंड, घेऊन शिक्षेची अमलवजावणी करणारा असा आहे व त्याचा पोलिम फौजदार आणि जेलराखणारा अथवा मांग या दोन्ही अर्थी उपयोग केलेला आहे.
- ९ चौरोद्धरणिक—चोर पकडणारा. पूर्वी इकडे चोर पकडण्याचे दोन मार्ग असत. एक चोराला दुसऱ्या चोराकडून पकडावयाचे हा एक, व दुसरा पगीचा म्हणजे खुणावरून माग काढावयाचा. यांपैकी दुसरा मार्ग काटेवाड व गुजराथ या प्रान्तांत चांगला उपयुक्त टरला आहे. कारण तेथें वालुकायुक्त जमीन असल्यामुळें माग काढणें सोपें पडतें, व त्यामुळें माग काढण्याचा घंदा करणारा पगी गांवांतील वारा वलुत्यांतील एक वलुतेदार बनलेला आहे.
- 90 राजस्थानीय—हा परराष्ट्रीय मंत्री होयः त्याचा संवंध राजस्था-नांशीं म्हणजे संस्थानांशीं असे कांहींच्या मतें जिंकलेल्या प्रांतावरील राज-प्रतिनिधि म्हणजे राजस्थानीय होय. (आमच्या मतें हा प्रान्ताधिकारी ह्हींचा कलेक्टरच होय.)
- 99 अमात्य -- याला दिवाण म्हणतां येईल किंवा मंत्रीहि म्हणतां येईल. हा शब्द बहुधा कुमार किंवा राजा शब्दांशीं जोडलेळा असतो. कुमारामात्य व राजामात्य निरनिराळे होते. (आमच्या मतें राजपुत्रावर तैनात केलेले ते कुमारामात्य होत.)

- १२ **अनुत्पन्नधनसमुद्र्याहक--**थकलेल्या धाऱ्याची बाकी वसूल करणारा अधिकारी.
  - १३ शोविकक--जकातखात्याचा अध्यक्ष.
- 9४ **भोगिक किंवा भोगोघरणिक**—शेतकऱ्यांपासून राज**माग** ( हा बहुधा उत्पन्नाचा ॄें असे ) वसूल करणारा अधिकारी. हहींहि काठे-वाडांत जमीनदार कुळांपासून जो हिस्सा घेतात त्याळा मोग म्हणतात.
- १५ वर्सपाल रस्त्यावरील चौकीदार; रस्त्याच्या वाजूला लहान छपरें घालून त्यांत हे टेविलेल असत. त्यांतील कांहीं घोडाहि वाळगीत.
- १६ प्रतिसारक--गस्तवाले-हे रात्रीं गांवांतृन व शेतावरून गस्त घालून त्यांची राखण करीत.
- १७ **चिपयपति**—-प्रांताधिकारी किंवा हहींच्या व्यवस्थेवरील अधि-कारी सुभा ( आमच्या मतें तहसीलदार )
  - १८ राष्ट्रपति -- जिल्ह्यासारम्या प्रदेशावरील अधिकारी.
  - १९ **ग्रामकृट**—गांवचा पाटील.

ही माहिती गॅझिटिअरकाराच्या मतावहन दिली आहे. त्यांत आमच्या मतें चौरोद्धरिणक हा अधिकारी महणजे पगी नसून कोणी वरिष्ठ पोलिस अधिकारी असला पाहिजे. उत्तरहिंदुस्थानांतील लेखांतिह हा शब्द येतो. तसेंच राजस्थानीय म्हणजे हिल्लीच्या तहशील किंवा तालुक्यासारख्या प्रदेशा-वरील राजानें नेमिलेला अधिकारी असा अर्थ असून त्याचा राजस्थान द्याणजे संस्थान या शब्दाशीं कांहीं संबंध नाहीं. पवीं सांगितलेंच आहे कीं, हा शब्द मन्दसोरच्या लेखांतिह आलेला असून त्याचा अर्थ तेथें सुभा किंवा राजप्रतिनिधि असा आहे. विषय हाणजे हिलीच्या तालुक्यासारखा मुलूख व त्यावहन विषयपित म्हणजे तहशीलदार किंवा मामलतदार होय. त्याचा अर्थ सुभा नव्हे. त्याच्यावरचा अधिकारी राष्ट्रपति हा सुभा होय.

निरिनराळ्या अधिकाऱ्यांचीं हीं नांवें बहुतेक अशींच्या अशींच उत्तरे-कडील प्राचीन लेखांत देखील येतात व देवबरनाकच्या लेखांतील पृवीं दिलेल्या उताऱ्यावरून ही गोष्ट दृष्टोत्पत्तीस आळीच आहे.

#### प्रांतिक विभाग.

या कामगारांच्या नांवाप्रमाणें प्रांतिक विभागांचींहि नांवें प्राचीन लेखां-तून येतात. प्रस्तुत वलमी लेखांतील नांवांचा विचार करावयाचा आहे. त्यांत चार विभागांचीं नांवें आढळतात.

- १ विषय —हहीं किमशनरच्या ताव्यांत असलेल्या इलाख्याच्या भागा-सारखा देशाचा मोठा भाग.
- २ आहार किंवा आहारणी—( आहार म्हणजे समूह ) हल्ली कले-क्टर किंवा डेप्युटिकमिशनरच्या हाताखाली असलेल्या मुळखासारखा मुळुख म्हणजे जिल्हा.
- ३ **पथक--(** मूलार्थ-पथ म्हणजे रस्ता, तत्संवंधीं ) एकार्दे विशिष्ट ठिकाण व त्याच्या भोंबतालचा प्रदेश मिळून होणारा मुलुख.
- ४ स्थली—पथकाहूनहि लहान प्रदेश ( यांत सभोवतालच्या मुल-खाचा समावेश होत नाहीं.

गुजरातेंतील खेडा जिल्हा आणि काठेवाड प्रांत यांचाच विशेषतः वलभी राजांचे ताम्रपटांत संबंध आलेला आहे व त्यावरून त्या ठिकाणीं जमीन महसूल गोळा करण्याचे प्रकार भिन्न होते असें दिसतें. म्हणजे खेडा जिल्ह्यांत प्रत्यक्ष पिकावरून त्याची आकारणी करीत तर काठेवाडांत जिम्नीच्या क्षेत्रफळावरून करीत. काठेवाडांतील पद्धतींत जिम्नीची मोजणी पदावर्त म्हणजे हहींच्या कदमावरून (किंवा दोन पावलांमधील सरासरी अंतर ) होत असे, ज्या कदमाचा किंवा पाऊलाचा उपयोग भुपृष्टमापनांत करावयाचा तो अर्थात रोजच्यापेक्षां निराळा असे. तेथील वन्याच दानपत्रांत जमीन मोजावयाच्या कदमाला भूपदावर्त म्हटलेलें आहळतें. खेडा जिल्ह्यांतील प्रदेशांत आकारणी उत्पन्नावरून होत असून त्याचें माप पिटक म्हणजे पांटी (टोपली) हें होतें. दानपत्रांत जिम्नीचें वर्णन देतांना अमुक एक पिटक धान्य जींत पिकेल अशी जमीन असें म्हटलेलें असतें (अथवा पिटकांची संख्या अमुक जिम्नीला इतकें बीं लागतें असेंहि दर्शवित असेल) तसेंच खेडा प्रांतांतील टोपलीचा किंवा पिटकाचा विशेष निर्देश केला अस-

ल्यामुळें देशाच्या इतर भागांत कांहीं निराळ्या मापांच्या टोपल्यांचा प्रघात असावा असेहि म्हणावें लागतें. या दानलेखांत आणखी एका बारीक बाब-तीचा निर्देश असतो. आज ज्याप्रमाणें निरिनराळ्या शेतांना जवळचें प्रसिद्ध झाड, देऊळ, किंवा दुसऱ्या कांहीं खुणांवरून नांवें दिलेलीं असतात तशींच तत्कालीन क्षेत्रांनाहि दिलेलीं होतीं. कोटिलक, अतिमान केदार, खंडकेदार ( आजचें खंड शेत ) गुर्जरक्षेत्र, भीमक्षेत्र हीं त्यांपैकीं कांहीं नांवें आहेत.

#### २-सप्तार्घलक्ष म्हणजे साडेसात लाख रहुपाडि.

सु. कृष्णस्वामी ऐयंगार यांनी आपल्या प्राचीन भारतवर्षाच्या इतिहा-सांत सप्तार्घलक्ष रहपाडि या शब्दाचे निरनिराळे विरोधी अर्थ दिले आहेत. या संख्येचा संबंध जीमनीच्या वसठाशीं अथवा गांवांच्या संख्येशीं असावा असें त्याचें म्हणणें आहे (पान ४०, टीप). गंगवाडी ९६०००, नोलेंद• बाडी ३६०००, आणि वनवासी १२००० यांचा अर्थ देतांना (पा. ७८ टीप ) हे आंकडे वसुलाचे अगर जिमनीच्या उलनाचे असावे अस म्हणून त्यांपैकी पहिल्याचा पुष्टचर्थ त्यानीं राइसमाहेवांचा हवाला दिलः आहे. तसंच त्यांवरून त्या प्रदेशांतील प्रामसंख्येचा बोध होत असावा व डॉ. फ्लीटच्या मताचाही त्यांनीं निदेश केला आहे. पण प्रामसंख्येचे हे आंकडे असणें शक्य दिसन नाहीं; कारण तसे असल्यास ते फारच फुगवि-**रुरे** आहेत; व प्रांताचा उक्षेख करतांना त्यांतील धामसंख्येचा निर्देश कर-ण्याची चाल आज कोटेंहि नसल्यामुळें ते आंकडे गांवाचे नव्हत; तर ते सरकारी वसुलाचे. एकंदर जीमनीच्या उत्पन्नाचे. अगर त्या प्रदेशांत शेतील लागणाऱ्या वियाच्या मापाचे असले पाहिजेत असे पुढें त्यांनीं म्हटलें आहे. असो, हे आंकड़े कसले आहेत हैं एक गृहच आहे. पण ते गांवांच्या संख्येचे नव्हत हें मात्र आम्हांस अगदीं स्पष्ट दिसते. कारण रहपाडीत अंतर्भट होणाऱ्या तीन महाराष्ट्रांतील ग्रामसंख्या ९९००० अशी संख्या स्पष्टच एका शिलालेखांत दिलेली आहे. आतां या खऱ्या ग्रामसंख्येचा 💵 लक्षांशी काय संबंध असावा हैं पाहूं जातां दर गांवास या संख्येचें प्रमाण ७॥ वर बोडेसें येतें. अर्थात् ७॥ हा गांवचा वस्टिह नव्हे व उत्पन्नहि नव्हे; किंवा गांवच्या शेतीला लागणाऱ्या नांगरांची संख्या देखील नव्हे. नांगराची संख्या

सरासरीनें दर गांवास २५ ही पडते. तथापि स. १९०४ साळच्या शेतकी **खा**त्याच्या आंकडचांत मुंबई इलाख्यांतील नांगरांची संख्या ९,३४,०**८**९ अशी दिली आहे. म्हणून हल्लींच्या मुंबई इलाख्यापेक्षां चालुक्यांचे साम्राज्य थोडें कमी होतें असें धरिल्यास ए॥ लक्ष ही संख्या नांगरांची असणें शक्य होतें. पण पृढें एका ठिकाणीं या प्रश्नाचा विचार करावयाचा असल्यामुळें तो इतकाच येथें सोडून देऊं, व स्ट्याडी संबंधानें योजिलेल्या सप्तार्ध शब्दावरून प्रामसंस्येचा वोध होणें शक्य आहे काय तें पाहूं. नर्मदेच्या दक्षिणेकडील सर्व देश घेतला तरी देखील त्यांतील गांवें ७,५०, ००० होत नाहीत. फार काय सांगावें सबंघ द्विंदुस्थानांनील गांवांची संख्या देखील आज मितीला ७,३०,८०६ एवडीच आहे. असें म्हणतांना अर्थातच आजची ग्रामसंख्या व सातव्या शतकांतील ग्रामसंख्या साधारण कोणत्याहि भागासंबंधानें विचार करतां फारशी कमी जास्त झाळी नसावी, निदान तींत शेंकडा ९० हून ग्राम पूर्वापार नियत आहेत हे आमहीं पूर्वी सांगितलेच आहे. अधिक फेर झालेला नाहीं असे धहन आम्हीं चाललों आहें. नर्भदेच्या दक्षिणेकडील प्रदेशांत आज गांवांच्या संख्या पाहतां मुंबई इलाखा ३६.५९३, मद्रास इलाखा ५९,८५८, हैदरावाद सैंस्थान २०,०८९, म्हेंसुर संस्थान १७,०१२ अशा असृन एकृण ग्राम संख्या १,३३,५५२ आहे-पण रष्टपाडि या प्रदेशांत खेरोखर पाहतां मुंबई इलाख्यापैकीं मध्यभाग व दक्षिणभाग, मध्यप्रात (वन्हाड व नागपूर ), निजामचें राज्य आणि महैसूर संस्थानाचा थोडा भाग एवढचाचा समावेश होत असावा व तो मुलुख चालुक्यांच्या साम्राज्यांत मोडत असे. एहोळेच्या <mark>लेखां</mark>त या मुलखांतील गांवांची संख्या ९९००० अशी दिलेली असून ती बहुधा बरोवर आहे-चालुक्यांच्या पूर्वी सातवाहनांचें राज्य देखील जवळ जवळ एवढचाच मुलखावर होतें. आणि म्हणूनच इ. स. ४२० च्या सुमा-राच्या एका बाण-लेखांत देखील ' आघ्रमंडल द्वादश सहस्र प्राम संपादित सप्तार्घ रुक्ष विषयाधिपतिः इत्यादिवर्णनांत सप्तार्घ रुक्ष हा शब्द आलेलः आहे. यावहून हा शब्द प्राचीन असून सप्तार्थ लक्ष या संख्येंत आंध्रदेशाचा सुद्धां समावेश होत होता. बाणाच्या काळी देखील दक्षिणापथ शब्दावरून कावेरीच्या दक्षिण प्रदेशाचा वोध होत नसून नर्मदेच्या दक्षिणेकडील मलय पर्वतापर्यतचा प्रदेश त्यावरून समजत असत हर्पचरितांतील (उच्छ्वास कि ) पृढील उतारा या हचीनें महत्वाचा आहे. " उत्साहिनः किष्कुस्तु- एकविषयः प्रादेश:पारसीकदेशः शशपदं शकस्थानम् । अह्रयमानप्रति अहारे पारियात्रे यात्रेय शिथिला । शौर्यशुल्कः सुलभो दक्षिणापथः। रक्षिणाण्वकल्लोलानिलचलितचंदनलतासौरनसुंदरी-कृतदरीमन्दिराहर्दुराहेनें-दियसि मलयः मलयलग्न एव च महेन्द्रः । या वर्णनांत आलेला दक्षिणापथ वर आम्ही दिलेल्या रहपाडीच्या विस्ताराशीं जुळता असून त्यांत मलय- पर्वताच्या दक्षिणेकडील प्रदेशाचा अन्तर्भाव होत नाहीं या प्रदेशाला नहर्मांच सप्तार्थलक्ष असें प्राचीन लेखांत ह्या यांशीं जुळत नाहीं हें पूर्वी दाखविलेंच आहे.

तर मग सप्तार्थलक्ष यावरून समजावयाचे तरी काय ? हें पूर्वी ह्याटल्या-अमाणें खरोखरच गृह आहे. जिमनीच्या उत्पन्नाच्या राजाळा<sup>े</sup> मिळणाऱ्या हिस्शाचा बोध त्याबरून होतो असेंहि ठासून म्हणणे कटीण वाटतें. कारण त्यावेळी जीमनीचा कर धान्यस्पानेंच वसूळ करीत, नाण्यांच्या हपांत आज-च्याप्रमाणें करीत नसत. शिवाय तत्कालीन कराचें प्रमाणदेखील नक्की आजचेंच आहे असें म्हणनां येत नाहीं ( आमच्या मतें त्रिटिश सरकार आज स्मृत्युक्त पष्टांशापेक्षां फारसा अधिक कर जिमनीच्या उत्पन्नावर वत नाहीं ). आणखी आज धान्याच्या किमतींत तेव्हांच्या पेक्षां कल्पनेच्या वाहेर फरक पडलेला असल्यामुळें देखील आजच्या नाण्यांच्या रूपांतील करा-वरून तत्कालीन कराच्या प्रमाणाचा निर्णय करतां येणार नाहीं. तथापि तेव्हांपेक्षां जिमनीच्या उत्पादक शक्तींत, शेतीच्या आमच्या पद्ध<mark>तींत</mark> किंवा निर्रानराळ्या प्रांतांतील ग्रामसंख्येंत फारसा नसल्यामुळें तत्काळीन सरकारसारा धान्यरूपानें किती वसूल होत होता **हें** काटतां आलें असतें. एका गांवांतील सर्व लागवडीखालील जमीन सरासरीनें एक हजार एकर, व दर एकरीं सरासरीनें दहा मण धान्य असा उत्पन्नाचा अंदाज घरिल्यास एका गांवचा सरकारसारा सरासरीने किंट मण होतो. पण आतां येथें दुसरी अडचण येऊन उभी रहाते. आजकाल चालत अस-लेलीं वजनी व केली मापें मुसलमानी अमलांत सुरू झालेलीं असून प्राचीन नव्हत. प्राचीन केली व वजनी मापें प्रस्थ, आढक आणि दोण अशीं होतीं. पण आजच्या मणाच्या मानानें आढक किंवा द्रोण म्हणजे किती हें तरी निश्चितपणें कोणी सांगावें ? एका मनुष्याची महिन्याची पोटगी म्हणजे एक होण धान्य असे असें, वेतनाचें प्रमाण सांगतांना मनुस्मृतींत (अ. ७ श्लोक १२६) म्हटलें आहे. कुल्लूक भट्टानें या श्लोकावरील टीकेंत द्रोणाचें प्रमाण दिलें आहे तें असें:—

4 मुष्टि= १ किंचित्
 ४ पुष्कल= १ आडक
 ४ आडक= १ द्रोण

आजचें मनुष्याच्या मासिक पोटगीचें प्रमाण सब्बामण धरितात. एवढें सांगून हा विषय येथेंच अनिधित रूपांत सोडूं.

#### ३. वराह सिहिरानें दिलेली देशांची यादी.

महाभारतांतील भारतवर्षीय देशांची नामावली जशी इ. सनापूर्वी ३०० वर्षीच्या सुमाराच्या प्राचीन इतिहासाला महत्वाची आहे, तशी वराहिमिहिराने दिलेली इ. स. ५०० च्या मुमाराची भरतसंडस्थ देशांची किंवा खरें म्हटलें तर लोकांची नामात्रली मध्ययुगीन इतिहासाला महत्वाची आहे. दोन्ही नामावल्या ऐतिहासिक असून आपआपल्या काळच्या भरतखंडान्या वम्तुस्थितीच्या दर्शक आहेत. त्यांतिह वराहिमिहिर कोणत्या दिशेला कोणते लोक आहेत हूँ सांगत असल्यामुळें त्याची यादी अधिकच उपयुक्त आहे. ती आतां खाळीं देऊन विच्यापैकीं देश किंवा लोक आज ओळखतां येण्यासारखें कोणते आहेत,व कोणती नांवें काल्पनिक असून केंवळ परंपरागत म्हणून त्या यादींत आलेलीं आहेत हूं सांगण्याचा प्रयन्न करूं. या काल्पनिक दिराणाच्या नांवाचे लोकहि खरे खरे लोक असण्याचा संभव आहे. उदाहारणार्थ, एकपाद नांवाचे कोणी लोक या यादींत आले आहेत; त्यांचा अर्थ जरी एका पायाचे असा असला, तथापि तोच खरा

ममजून तसे लोक असणें शक्य नाहीं असें म्हणण्याचें कारण नाहीं. तें केवळ नांव असून कोणा खऱ्या दोन पायांच्या लोकांचें तें असलें पाहिजे.

## मध्य भाग तील लोकांचीं नांवें.

१ भद्रारि, २ मेद, ३ माण्डव्य, ४ सात्य, ५ नीप, ६ उजिजहान, ७ मरु, ८ वत्स, ९ घोष, १० यामुन, ११ सारस्वत, १२ मत्स्य, १३ माध्यमिक, १४ माधुरक, १५ उपज्योतिष, १६ धर्मारण्य, १७ शूरसेन, १८ गौरप्रीव, १९ उद्देहिक. २० पाण्डु, २१ गुड, २२ अश्वत्थ, २३ पांचाल, २४ साकेत, २५ कंक, २६ कुरु, २७ कालकोटि, २८ कुक्रर, २९ पारियात्रनग, ३० औदुम्बर, ३१ काषिष्टल (किपस्थल, १) ३२ गजाव्हय ऊर्फ हस्तिनापुर,

एकूण, ३२

# पूर्वभागांतील नांवें.

१ अञ्जन, २ वृपभध्वज, ३ पद्म, ४ माल्यवान्, ५ व्याघ्रमुख, ६ सुद्ध, ५ कर्वट, ८ चांद्रपुर, ९ शूर्पकर्ण, १० खस, ११ मगध, १२ शिविरगिरि, १३ मिथिल, १४ समतट, १५ ओड़, १६ अश्ववदन, १७ दन्तुरक, १८ प्राग्ज्योतिप, १९ लौहित्य, २० क्षीरोद समुद्र, २१ पुरुपाद, २२ उदय-गिरि, २३ श्रद्र, २४ गोडक, २५ पोंड्र, २६ उत्कल, २७ काशी, २८ मेकल, २९ अम्बष्ट, ३० एकपद, ३१ ताम्रलिप्ति, ३२ कोशलक, ३३ वर्धमान.

एकूण ३३

## आग्नेय भागांतील नांवें.

१ कोशल, २ कलिंग, ३ वंग, ४ उपवंग, ५ जठर, ६ अंग, ७ शौलिक, ८ विदर्भ, ९ वत्स, १० आन्ध्र, ११ चेदि, १२ ऊर्ध्वकण्ठ, १३ वृष, १४ नालिकेर १५ चर्मदीप, १६ विन्ध्यान्तवासी, १७ त्रिपुर, १८ समश्रुधर, १९ हेमकूटच, २० व्यालग्रीव, २१ महाग्रीव, २२ किष्किन्ध, २३ कण्टक-स्थल, २४ निषाद, २५ पुरिक, २६ दाशार्ण, २७ नग्न, २८ पर्णशबर,

## दक्षिणेकढील देश

१ लंका, २ कालाजिन, ३ सौरिकीर्ण, ४ तालिकट, ५ गिरिनगर, इ मलय, ७ दर्दुर, ८ महेन्द्र, ९ मालिन्ध, १० भरुकच्छ ११ कुक्कुट, १२ टंकण, १३ वनवासी, १४ शिविक, १५ फणिकार, १६ कोङ्कण,१७ आभीर, १८ आकर,१९ वेण, २०गवन्तक, २१ देशपुर, २२ गोनन्द, २३ केरलक, २४ कर्णाट, २५ महाटवि, २६ चित्रकूट, २७ नासिक्य, २८ कोह्शीरि, २९ चोल, ३० कोञ्चद्वीप, ३१ जटाधर, ३२ कावेर्य, ३३ ऋष्यमूक, ३४ बेंहूर्य, शङ्ख, मुक्तधर्म पष्टण (बेट,) ३५ गणराज्य,३६ ऋष्यमूक, ३४ वेंहूर्य, शङ्ख, मुक्तधर्म पष्टण (बेट,) २५ गणराज्य,३६ ऋष्यमूक, ३४ वेंहूर्य, शङ्ख, मुक्तधर्म पष्टण (वेंट,) २५ गणराज्य,३६ ऋष्णवेंहर,३५ पिशिक,३८ श्वादि,३९ कुसुमनग (पर्वत) ८० तुंगवन, ४१ कार्मणेयक,४२,दक्षिणसम्द्र,४३ तापसाध्रम,४४ काञ्ची, ८५ मरुचीपटन,४६ चेर्य,४७ आर्यक,४८ सिंहल,४९ ऋषम,५० वलदेवपटन ५१ दण्डकावन, ५२ तिर्मिगलाजन, ५३ मद्र, ५४ कच्छ, ५५ कुञ्जरदरी, ५६ ताम्र्यणी.

## नैऋत्य दिशेकडील लोक.

१ पत्हव, २ काम्बोज, ३ शिन्धु, ४ सौचीर, ५ वडवामुखरव, ६ अंबष्ठ, ७ किपछ, ८ नारीमुख, ९ आनर्त, १० फेनगिरी, ११ यावन, १२ माकर, १३ कर्णप्रापेय, १४ पारशव, १५ शृद्र, १६ बर्बर, १७ किरात, १८ कव्याश, १९ आभीर, २० चंचूक, २१ हेमगिरि, २२ सिन्धुकालक, २३ रेवतक, २४ सुराक्ष, (ष्ट्र) २५ बादरिद्रविड, (पलिकडे महासागर)

एकूण २५

## पश्चिम दिशेकडील लोक

१ मणिमान्, २ मेघमान्, ३ घनौघ,: ४ क्षुरर्पण, ५ अस्तगिरि, ६ अपरान्तिक, ७ शान्तिक, ८ हैहय, ९ प्रशस्ताद्रि, १० वीक्काण, १९ पंचनद, १२ रमठ, १३ पारत, १४ वारक्षिति, १५ जृङगवैदय १६ कनकशक व इतर म्लेच्छ.

#### वायव्य दिशा.

े मांडव्य, २ तुस्तार, ३ तालहल, ४ मद्र, ५ अश्मक, ६ कुलृत ७ लहड, ८ स्त्रीराज्य, ९ नृसिंह, १० वनसस्थ, ११ वेणुमतीं, १२ फल्गु-हक, १३ गुरुह, १४ मरकुञ्ज, १५ चमरङ्ग, १५ एकविलोचन, १७ शूलिक, १८ दीर्घर्याव, १९ आस्यकेश;

एकूण १९

### उत्तर दिशा.

9 कैलास पर्वत, २ हिमवान् पर्वत ३ वसुमान् पर्वत ४ धनुष्मान् पर्वतः ५ कोंच पर्वत ६ मेरु पर्वत,--

9 उत्तर कुरु, २ क्षुद्रमीन, ३ कैकय, ४ वसाति, ५यामुन, ६ भोगप्रस्थ, अर्ज्जुनायन, ८ अग्नीध्न, ९ आदर्शान्त, १० न्निगर्त ११ तुरगानन, १२ अश्वमुख, १३ केशघर १४ चिषिटनासिक, १५ दाशेरक, १६ शतधन, १७ तक्ष्रिस्टा १८ पुष्करावत, १९ केलवत, २० कण्टधन, २१ अम्बर २२ मुद्रक, २३ मालव, २४ पोरव, २५ कच्छार दण्ड, २६ पिङ्गलक, २० माण, १८ हालहृण, २९ कोहल, ३० शीलक, ३१ मांडव्य, ३२ भृतपुर, ३३ गांधार ३४ यशोप्रति, ३५ हेमताल, ३६ खचरण्य, ३७ योध्य, ३८ दासमेय, ३९ इयमाक, ४० क्षेत्रधृती,

एकृण ४०

### ईशान्य दिशा.

9 मेरुक, २ नष्टराज्य, ३ पशुपाल, ४ कीर, ५ काइमीर ६ अभिसार, ५ दरद, ८ तङ्गण, ९ कुलूत, १० सेरिन्ध, ११ वनराष्ट्र १२ ब्रह्मपुर, १३ दार्व, १४ डामर, १५ वनराज्य, १६ किरात, १७ चीन, १८ कोनिन्द, १° मल्लापलोल, २० जटासुर, २१ कुवट, २२ खश, २३ घोप, २४ कुभिक २५ एकचरण, २६ अनुविस्व, २७ सुवर्णभू, २८ वसुवन, २९ दिविष्ट, ३० पौरव, ३१ चीरनिवसन, ३२ त्रिनेत्र, ३३ मुज्ज, ३४ अहिंगन्धर्व,

एकूण ३४

एकूण **३**२+३३+२८+७६+१६+१९+४•+३४/२८३

या नामावलीसबंधानें एवढी सूचना देणें अवस्य आहे कीं, तीं येथें, दिल्याप्रमाणेंच ह्वेहुव वहारमिहिराचेहि मनांत होती याविषयीं आम्हाळा खात्री देतां येत नाहीं. कारण, त्याच्या आर्यीचा आम्हीं जो पदच्छेद केला आहे त्यांत कांहीं चुकण्याचा संभव आहे. शिवाय हीं नांवें देशांचीं नसून कांहीं विशिष्ट उक्षणांमुळें निरनिराळीं चाळू नांवें पडलेल्या लोकसमूहांची होत. त्यांतील दोन दोन किंवा तीन तीन किंवा अधिकहि एकाच राजाच्या राज्यांत रहात असतील. या यादींत एकंदर २८३ नांवें सांगितलीं आहेत व ही संख्या कांहीं लहान नव्हे. इ. स. ६०० च्या सुमारास ह्युएनत्संगानें तयार केलेल्या यादींत १५३ राज्यांची नांवें आलीं आहेत. अर्थात् या यादींत पृतीची इतिहास प्रसिद्ध नांवे आलेलीं नाहींत अमें जें दिसतें त्याचा उलगडा वर सांगितल्याप्रमाणे सहज होतो. विशेषतः ह्युपनत्संगानें महाराष्ट्राचा उक्षेख केला असून वराह-मिहिराच्या नामावलीत त्याचे नांव नाहीं. तेव्हां याचा खुलासा असा की. वराहमिहिराच्या वेळीं म्हणजे इ. स. ५०० च्या सुमारास अनेक छोकांना मिळून महाराष्ट्र असें नांव प्राप्त झालेळें नव्हतें; पण त्या लोकांची सर्वसाधारण भाषा जी महाराष्ट्री ती इ. स. ६०० च्या पूर्वी पुष्कळ काळ प्रसिद्ध होतीच. वरार्हामहिराच्या वेळीं बहुतकरून सर्व महाराष्ट्र एकाच राजाच्या अमळा-खालीं नव्हता. तो पुढें चालुक्यांनीं आपल्या अमलाखालीं आणल्यावर सर्व महाराष्ट्र मिळून एक राज्य झाले व ह्मणून ह्युएनत्संगाने त्याचा स्वतंत्र राज्य ह्मणून उल्लेख केला. या नांवासंबंधानें आणखी असें आहे कीं, त्यांत दुसऱ्या कांहीं ग्रंथांत सांगितलेल्या लोकांची नांवेंहि आलेली आहेत. उदाहरण, रामायणामध्यें अयोध्या व पंजाव यांच्या दरम्यान उजिजहान नामक देशाचा उल्लेख आहे, ( उद्यानमुज्जिहानायाः इ० ) व वराहमिहिरानेंहि मध्य देशांत त्यांची गणना केली आहे. अशा प्रकारचे दुसरें नांव माध्यामिक हें होय. श्रीक लोकांनी जिंकलेल्या एका लोकांचें ते नांव आहे (व महाभाष्यकार पतंजळीनें त्यांचा उल्लेख केला आहे हें प्रसिद्ध आहे ). ते राजप्तान्याच्या एका भागांत रहाणारे असावे. उपज्योतिष हैं नांव उक्लण्यासारखें नाहीं, पण प्राग्ज्योतिष नांवावहन त्याचें सत्यत्व

मात्र स्थापित होतें. धर्मारण्य हें नांव महत्वाचें आहे. पुराणांत तें क्षेत्र ह्मणून प्रसिद्ध असून मोड बाह्मण व मोड वाणी मूळ तिकडून आले असें म्हणतात. गंगा व यमुना यांच्या दरम्यान तें कोठें तरी आसावें एवढें खरें, पण त्याचें नक्की ठिकाण सांगतां येत नाहीं. या यादींत मध्यदेशांत गुड म्हणून जो देश आलेला आहे, तो गोडांचें मूळस्थान होय. त्यालाच बाणभटानें श्रीकण्ठ आणि ह्युएनत्संगानें ठाणेश्वर ह्यटलें असून तें कुरु-क्षेत्रांत आहे. औदुम्बर आणि किपस्थल हे पंजाबाच्या पूर्वभागांत सांगितले आहेत, त्यावहन मध्य भारतवर्ष म्हणजे वराहिमिहिराच्या मतें सतल्ज व राबी यांच्या उगमापासून हिमाल्याच्या पायथ्याला धरून प्रथागपर्यंत दिक्षणेकडे गेलेला व तेथून यमुनेच्या दिक्षण तीरापासून पश्चिमेकडे जयपुरापर्यंत जाऊन नंतर उत्तरेकडे वळलेला असा टापू असला पाहिजेतो वर्त्वलाकार होता असा बहुधा समज होता. त्याच्या पश्चिमेस मरु कर्फ मारवाड प्रांत असून गंगा यमुनांच्या संगमाजवळचा वत्सदेश पूर्व हृदीवर होता. मध्य भारतवर्षीत सांगितलेला परियात्र नग हाही महत्वाचा असून राजपुतान्यांतील एखाद्या डोंगराच्या ओळीचें तें नांव असलें पाहिजे.

पूर्व दिशेकडी उदेशांत वराहमिहिरानें क्षीरोदिध म्हणजे दुधाचा सागर ह्या पौराणिक प्रदेशाचं नांव दिलें आहे. त्यांत सुद्य म्हणून जें नांव आहे तें ब्रह्मदेशाचें आहे असें आम्हीं समजतों. याशिवाय बंगाल प्रांतांतील कांहीं ओळखीचीं नांवें या भांगांत सांगितलेलीं आहेत. त्यांतील समतट (पूर्व बंगाल) हेंहि एक आहे. पण गमतीची गोष्ट अशी आहे कीं, वंग हें नांव पूर्वेकडील म्हणून दिलें नसून आग्नेयीकडील भागांत दिलें आहे. तसेंच त्यांत उपवंग म्हणून जें नांव आहे त्याचा इतर कोठें पत्ताच लागत नाहीं. ताम्रिलिप्त व उत्कल जर पूर्वेकडे म्हणून सांगितलीं आहेत, तर बंगच तेवहें आग्नेयीकडे कसें गेलें? अंग देशहि आग्नेयीसच सांगितलेला असल्यामुळें हीं दोन्हीं नांवें कोडींच होऊन बसलीं आहेत.

आग्नेय भागांत कोशल हें पुनः आलेलें आहे, तें अर्थात् हैहयांचें महाकोशलच असलें पाहिजे. वराहिमिहिराच्या भारतवर्षाचा मध्य दिल्ली-जवळ मानिल्यास विदर्भ, आन्ध्र, चेदि इत्यादि देश आग्नेयीकडे सांगित्छे आहेत तें ठीकच दिसतें. किष्किधा आणि दशार्ण हे दोन्ही विन्ध्यपर्वताच्या उगतच आहेत.

दक्षिण भागांत इतक्या लोकांची नांवें सांगितलीं आहेत कीं, सक्ट्र्इंनीं तें जरा चमत्कारीकच दिसतें. परंतु खरा प्रकार असा आहे कीं, दिल्लीपासून खालीं सिंहलद्वीपापर्यत गेलें असतां किती लोक दिसतील तें पाहिलें पाहिजे. तरी एकंदरींत दक्षिणेकडील बच्याच नांवांची ओळख पटत नाहीं एवढें खरें. महाराष्ट्राचें नांव त्यांत नाहीं व त्याचें कारण आम्हाला वाटतें तें पूर्वी सांगितलेंच आहे. दशहूप आणि अवन्ति मिळून हृशींचा माळवा झालेला आहे. महणजे तो मध्य भारतवर्षाच्या बाहेर गेला हें उघड आहे. यादींत दक्षिण समुद्र सांगितला आहे तो ठीकच आहे. तसेंच महासागर महणून नैक्हर्येकडे सांगून त्याजव क सिन्यु, सीवीर आणि सुराष्ट्र महणजें गुजराथ व काठेवाड यांचीं नांवें दिलीं आहेत तेंहि योग्यच आहे. पण कच्छ प्रांत दक्षिण भागांत दिला आहे तें चमत्कारिक वाटतें.

पश्चिम भागांतील देशांची संख्या मात्र वरीच लहान आहे. ह्यांतील अस्तिगिरि ठिकाणींच आहे. पंचनद ह्मणजे पंजाबचा नेऋत्य भाग होयः व्याच्या पलीकडे अनेक म्लंच्छ लोक सांगितले आहेत. यांतील अपरान्त नांव हें दुसरें एक गृह आहे. महाभारतांतील अपरान्त महणजे हृहींचा टाणें जिल्ह्याचा उत्तर कोंकणाचा प्रदेश व त्याची राजधानी शूर्पारक ह्मणजे हृहींचा सोपारा. पण तो मध्य भागाच्या पश्चिमेस नाहीं. वायव्य कडील भागांत वंजाबांतील कांहीं लोकांचीं नांवें दिलीं आहेत. त्यांतील छहद हें नांव किंचित रूपान्तरानें पंजाबी भाषेच्या एका पोटभेदाचें सांव्रत हृष्टीस पडतें.

भारतवर्षाच्या उत्तरेस हिमालय पर्वत आहे हें सांगावयास नकोच. त्याच्या जोडीला सदर यादींत कैलास, मेर, वसुमान् कौज्च इत्यादि नांवें आली आहेत. तीं वस्तुतः लोकांचीं नसलीं तरी त्या पर्वतांजवळ रहाणाच्या लोकां-वहल घातलेलीं असलीं पाहिजेत. त्यांत पुराणप्रसिद्ध उत्तर कुरुंचेंहि नांव आहे. पंजावांतील प्रमुख लोकांचीं नांवें वस्तुतः वायव्य भागांत यावयास पाहिजे होतीं, तथापि गांधारापर्यंतचीं तीं सर्व उत्तर भागांतच दिखीं आहेत.

पण काइमीर मात्र उत्तर किंवा वायव्य यांत कोठेंच न सांगतां ईशान्य भागांत सांगून त्या वरोबर दरद, तंगण. कुलूत, अभिसार (दावाभिसार) हींहि दिलीं आहेत. डामर म्हणून जे लोक काइमीरच्या इतिहासांत प्रसिद्ध आहेत त्यांचें देखील नांव यादींत आलेलें आहे हें लक्षांत ठेवण्यासारखें आहे. त्यांच्याविषयीं आम्हाला किंचित् शंका होती. पण ते उत्तरेकडील मंगो- लियन लोकांपैकां अमून त्यांच्या वरोबर नीच, किरात (नेपाळी लोक पण नेपाळ नांव मात्र त्यांत आलेलें नाहीं) आणि कुनिन्द (कानेत) हेलोक सांगितलेले आहे तेंहि वरोबर आहे.

### **४. ह्युएनत्संगा**ने वर्णिलेल हिंदुस्थानांतील इ. स. ६३० चे सुमाराचे देश.

9 कपिश (कावृट व काफिन्तान.). राजा क्षत्रिय वौद्ध. छोक साधारण वौद्ध.

- (अ) लंपाक अथवा लंपा ( छमधान ) पूर्वेस काळा पर्वत. बळांडून कपिशाचा अंकित. बोद्धेतर अधिक, मिक्षु थोडे. छोक वाईट चाळीचे व डर्मट.
- ( व ) नगर ( जलालाबाद ) आग्नेबीसचपर्वत वलांडूनच किप शाचे अंकित लोक बुद्धाचे मतानुबादी इतर धर्माचे थोडे.
- (क) गांधार० अग्नेदीस, सिंधुनदापर्यत. कि-शाचा अंकित बहुतेक टोक इतर धर्माचे, शहरें व गांव उध्वस्त पाणिनीची जन्मभूमि
- २ उद्यान ( स्वात ) उत्तरेस नद्या वट्यांडून. राजा अनुहिस्तित. स्रोक पूर्ण बौद्ध महायान मताचे
- े ३ तक्षशिला (रावलपिंडि) दक्षिणेस परतृन व सिंधु उतहन. पूर्वी किपशाचा अंकित आतां कार्योरचा, लोक शूर बोदमतानुयाबी.
  - (व) सिंहपूर (केतास, खारापर्वत) आग्नेशीस डोंगर वलांडून पश्चिम सरहद सिंधु. काश्मीरचा. अंकितः (लोक-वर्णन नाहीं)

(क) उरश (हरिपूर) झेलम. सदरप्रमाणें छोक बौद्धेतर ३ काश्मीर, आग्नेयीस. राजांचे रक्षण नाग करतो. छोक दोन्ही धर्माचे, सुरेख, विद्याच्यासंगी परंतु फसविणारे.

(अ) पृनाच वाव्येस काइमीरचा अंकित

( ब ) राजपुर ( राजोरी ) अग्नेयीस.सदरप्रमाणें बौद्धेतर अधिक.

- ४ टेक्क (जुनी राजधानी शांकल उर्फ सियालकोट) आग्नेयीस विश्वमेस सिंधुनदापर्यत, वियास पूर्वेस. राजा अनुहिस्तित. बुद्धानुयायी थोडे बहुतेक देवांचे भक्त येथून राजरस्त्यावर विश्रांतिगृहें लागतात.
- प चीनमुक्ति (पूर्वेस जातां ) मिहिरकुठ एक प्राचीन राजा हिंदु-वर्म व वीद्धधर्म दोन्हीं चालू संघाराम नाहींत. देवांचीं देवळें ९.
- इ जालंधर ( जलंधर ) ईशान्य. एक पूर्व राजा बौद्धधर्माचा पूर्ण अधिकारी होता. संघाराम ९० देव देवळे ३ त्यांत पाशुपत मताचे संन्यासी होते.
  - ॰ कुछत ( कुछु ) ईशान्येस, डोंगरांत. तसंघाराम २० देवळें १५
- ९ पारियात्र (वेराट ) नैऋत्येस. वैश्यजातीय राजा. संघाराम ४ मोडकळीस आलेले. १० देवळें आणि १००० संन्यासी.
- १० मथुरा. पूर्वेस.† छोक नीतिमान् व वृद्धिमान् २० संघारा**म** २००० भिक्षु आणि ५ देवळें.
- ११ स्थानश्वर इशान्यंस. वहुतेक हिंदु. संघाराम ३, आणि दंवळ १०० येथें भगवद्गीतेचा थोडासा उहेख आहे.
- १२ सुष्न. ईशान्येस. यमुनामध्यें वाहते. हिमालय उत्तरस आणि गंगा पूर्वेस. †देवळें १००, हिंदुधर्मी बहुतेक.
- १३ मतिपूर (पश्चिम रोहिलखंड ) गंगा उतरून पूर्वेस. शूद्रजातीय हिंदुराजा. बौद्धधर्म आणि इतर धर्मसारखे प्रबळ.
  - १४ ब्रह्मपर. उत्तरेस† संघाराम ५. थोडे भिक्षुक. देवळे १०.

9५ गोविषाण (काशिपुर ) मितपुराच्या आग्नेयीस कोक शुद्ध स्नाणि खऱ्या अंत:करणाचे ज्ञानार्जनाचे भोक्ते, परंतु बहुतेक बौद्धतर व संसारासक्त.

**१६ अ**हिच्छत्र ( पूर्वेरोद्दिलखंड पिळीभीत ) आग्नेयीस संघाराम २<sup>-</sup> देंवळें ९ तीनशें पाशुपत संन्यासी.

१७ पिलोशन. गंगा उतहन दक्षिणेस होक मुख्यतः हिंदु.

१८ सांकाश्य (किपत्य ) आग्नेयीस. चंघाराम ४ देवळे १०, हिंदु शैवमताचे.

9९ कनोज. आग्नेयीस. राजधानी गंगेच्या पूर्वेस व्रेट्यजातीय श्रीहर्ष लोक स्वधर्मी व विधर्मी सारखे. राजधानीत सृयीचें आणि महेश्व-राचें प्रसिद्ध देऊळ. लोक दिसण्यांत तेजस्वी. पोषाक रेशमी. विद्या आणि कला यांची अभिवृद्धि.

२० अयुते (अयोध्या) आग्नेयीस गंगा उतरुन. † संघाराम १०० भिक्षु ३००० देवळें १०, हिंदु थोडे. वसुबंधु आणि असंग यांनी येथें उपदेश केला.

२१ अयोमुख. पूर्वेस. गंगा (अन्यनदी) उतरून. कोक सारखे विभाग्रे गरेले. संघाराम ५ देवळें १०.

२२ प्रयाग. आग्नेयीस. गंगेच्या दक्षिणेस यमुनेच्या उत्तरेस. बहुतेक लोक हिंदु, एका देवळासमोर एक मोठा वटवृक्ष ज्यावहन लोक खालीं उडी टाकून प्राण देत. संगमावरही लोक स्नान कहन प्रायोपवेशनानें प्राण देत.

२३ कोशांधी, अरण्यांतृन नैऋत्येस. प्राचीन राजा उदयम यानें चंद-नाची केलेली युद्धाची मूर्ति राजवाडचाच्या देवळांत अद्याप आहे. हिंदूच निशेषतः अधिक आहेत.

२४ विशोक. उत्तरेस. १ हिंदु अधिक.

२५ श्रावस्ती (कोशल) ईशान्येस. बुद्धकाळी. राजा प्रसनजित कोक इसानी व ज्ञानाचे भोक्ते. हिंदु अधिक.

२६ कपिलवस्तु ( उजाङ देश ) अग्नेयीस प्रत्येक शहरीं स्वतंत्र राजाः एक हजार संघाराम उष्वस्त पङलेले, देव मंदिरें २. २७ रामग्राम (देश उजाड) अरण्यांतून पूर्वेंस. हीं राज्यें दिसत नाहींत बुद्धाच्या चरित्रांतील पवित्र स्थलें असल्यानें प्रसिद्ध होतीं.

२८ कुशीनगर ( उजाड ) ईशान्येस.†

२९ वनारस (गंगा पश्चिमेस) नैऋत्येस. वौद्ध थोडे. बहुतेक इतर धर्मी. लोक सौम्य व सम्य अधिकांश शिवभक्त. शिवाची एक शंभर फूट उंच भव्य भयंकर धातूची मृती होती.

३० चंचू (योधेय?) गंगा किनाऱ्यानें पूर्वेस. तंघाराम १० देवमंदिरें २० गंगेच्या दक्षिणेस एका महाशाळेंत सर्वच ब्राह्मण राहतात, बोद्ध मुळींच नाहींत. गंगेच्या उत्तरेस एका मंदिरांत नारायणाची फारच सुदर मूर्ती.

३१ वैशाली. गंगा उतहन ईशान्येस. चेक दोन्ही धर्माचे. येथें दिगंबरही आहेत.

३२ वृज्जी ईशान्येस. । बौद्ध थोडे. बहुतेक इतर धर्माचे.

३३ नेपाळ हिमालयांत. येथील राजे क्षत्रिय आहेत. ते विख्यात विद्वान असून युद्धानुयायि आहेत. अशुवर्मा नांवाच्या थोडयाच पूर्वी झालेल्या राजानें निरुक्तांवर एक ग्रंथ लिहिला आहे. लोक धटिंगण व फस-वणारे, दिसण्यांत कुरूप, पण कारागीर आहेत. दोन्ही धर्मोचे मानणारे. संघाराम आणि मंदिरें एकमेकांस लागून आहेत.

३४ मगध दक्षिणेस गंगा उतरून पूर्वीची राजधानी राजगृह हल्लींची पाटलीपुत्र. सुवासिक तांदुळ येथें होतो. पूर्णवर्मी राजा नुकताच झाला. त्यापाशीं एक क्षत्रजातीय जयसेन नामक प्रसिद्ध बोद्ध विद्वान होता. लोक इमानी, विद्याव्यासंगी आणि बुद्धानुयायी. दक्षिणेस गया येथें हजार ब्राह्मण कुटुंबें होतीं हीं गयऋषीची वंशज असून त्यांजवर राजांची सत्ता नाहीं व सर्वलोक त्यांस मानतात.

नालंदामठ राजगृहाच्या पूर्वेस (हर्लीच्या बुरगांवाजवळ) पुराणे बौद्ध विद्यालय. बालादित्य वगैरेनीं बांधलें. १०० गांव इनाम चालतात. बेथें राजा नाहीं ३५ हिरण्यपर्वत ( मोंघीर ) पूर्वेस राजधानी गंगेवर, उत्तर किनारा-शेजारच्या राजाने राज्य जिंकलें आहे. संघाराम १० देवमंदिरें २० राजधानीजवळ गंगाकिनारी एक डोंगर आहे त्यावर पिढ्यानुपिढ्या ऋषि राहतात. त्यांची विद्या अद्याप मंदिरांतून जपून ठेविली आहे.

३६ चंपा (भागलपुर) पूर्वेस. राजधानी गंगेच्या दक्षिणेस. दक्षिणे-कडच्या जंगलांत हत्तीचे कळप अनेक आहेत. े संघाराम मोडकळीस आलेले. गंगेच्या दक्षिण किनाऱ्यावर बेटांत एक सुंदर देवमंदिर.

३० कजुगल ( राजमहाल ). राजा नाहीं. दुसऱ्याचे अंकित. संघा-राम ६, देवमंदिर १०.

३८ पुंड्रवर्धन (रंगपृर) पूर्वेस. † संघाराम २०, देवमंदिरें १००, दिगं-वर नियंथही आहेत.

३९ कामरूप (आसाम) पृवेंस एक मोठी नदी वलांडून राजा बाह्मण नारायण देवाचा वंशज, नांव भास्कर वर्मा अन्य नांव कुमार. लोक टेंगणें भाषा निराळी बुद्धानुयायी नाहींत. देवमंदिरें शेंकडों, कांहीं बौद्ध छपृन पृजा करतात.

४० समतट ( राजधानी, जेसोर ) संघाराम ३०, देवमंदिरें १०० दिगंबर निग्रंथ अनेक.

४१ ताम्रलिप्ति ( मिदनापूर, ) पश्चिमेस. राजधानी समुद्रावर खुषकी आणि जलमार्ग येथे मिळतात. ने बौद्ध संघाराम १०, देव मंदिरें १००,

४२ कर्णसुवर्ण (मुर्शिदावाद) ईशान्येस, राजा शशांक (गुप्त इनिब्रि स्किपा.) २८२लोक विद्याझिय. संघाराम १० देव मंदिरें १०० इतर धर्माचे लोकः

४३ ओड़ (ओरिसा.) नैऋत्येस. पूर्वेस समुद्र. आग्नेयीस सिंहल द्वीपास जाण्याचें बंदर,† लोकांस बुद्धादर. भाषा व रिवाज मध्यहिंदुस्थाना- हून भिन्न. फळें इतर ठिकाणाहून मोठीं. संघाराम ९००, मंदिरें २०, बौद्ध लक्षाविध.

४४ कांगुटो. नैऋत्येस. डोंगर आणि समुद्र वलांडून लोक उंच, काळे, शूर. लिपि एक पण भाषा भिन्न. वीद्ध नाहींत. सुमारें मंदिरें १००, नीर्थिक दहा हजार.

४५ किलंग, नैऋत्येस. े लोक हृद्दी. परंतु गौरवर्ण व सम्य भाषी. भाषण आणि रिवाज मध्यहिंदुस्थानाहून भिन्न, बौद्ध थोडे. इतर धर्माचे बहुतेक. मंदिरें १०० त्यांत निम्नंथ अधिक.

४६ कोसल ( नागार्जुनाचा देश ) सभोंवार डोंगर क्षत्रिय वीद धर्मी राजा. छोक उंच, काळे दोन्ही धर्माचे, संघाराम १००.

४७ आंध्र—कोसलाच्या दक्षिणेस. चे छोक संतापी भाषा मध्य हिं. भन्न. संघाराम १००, छोक भिन्न, भिन्न धर्माचे.

्रे. ४८ धनककट. ( कृष्णेवर अमरावती राजधानो ) दक्षिणेस† लोक काळे. संघाराम उध्वस्त. देवळे १०० इतर धर्मी पुष्कळ आहेत.

४९ चोळ, नैऋरयेस† लोक कृर आणि चैनी तीर्थिकांचे मतानुयायी नंघाराम पढलेले. मंदिरे कित्येक दसक. दिगंबर अधिक.

५० द्रविड दक्षिणेस सिंहलास जाण्याचे वंदर. छोक शूर आणि इमानो विद्येचे चाहते. लिपी आणि भाषा मध्यहि. फारशी भिन्न नाहीं. संघाराम ३००, ८० वर मंदिरें. दिगंवरांचीं अधिक.

५१ मलयकूट कांचीच्या दक्षिणेस मोत्यांची वखार सिंहलाचें बंदर. इक्षिणेस समुद्राजवळ मळयपर्वत ज्यावर चंदन, कापुर व इतर मोत्यवान वृक्ष, वृंस पोतालक पर्वतावर पोतालशी (?) सरोवर. लोक धर्माविषयीं उदासीन काळे आणि वर्वत मात्र चांगले. संघाराम मोटे. शेंकडों मंदिरें. दिगंवर अधिक.

५२ कोंकण, द्रविडाचे उत्तरेस. † संघाराम १००. राजधानीजवळ ताडांचें बन' या ताडांच्या पानाचा लिहिण्यास उपयोग करितात.

५३ महाराष्ट्र वायव्येस. एका मोठ्या नदीच्या पूर्वेस राजधानी. राजा व व्यक्तेशी. छोक छहवय्ये आणि विद्याव्यासंगी. दोन्ही धर्माचे. देशाच्या पूर्वेस एका डोंगरांत छेणींकोरछीं आहेत.

५४ भरकच्छ. पश्चिमेस, नर्मदा वळांडून † लोक अडाणि आणि धोके-बाज. दोन्ही धर्माचे. चरितार्थ समुद्रावरचा व्यापार आणि कारागिरी.

५५ मालव वायव्येस जातां, राजधानी महीनदीवर. साठवर्षीपूर्वी एक नामांकित राजा शिलादित्य राज्य करीत होता. त्यानें राजवाडचापाशी सुंदर बौद्धमंदिर बांधिलें आहे. लोक विद्वान, नैऋत्येकडे मालव आणि ईशान्येकडे मगध या दोन देशांत विद्वत्तेची किंमत आहे. लोक दोन्ही धर्माचे

५६ अटाळी ( अज्ञात ) वायव्येस ते लोक व्यापारी व श्रीमंतः जमीन रेताळ फळपृष्प कमी. भाषा वगेरे माळव्याश्रमाणे परंतु बौद्धमतांविषयी अनादर. देवांची भक्ति विशेष. ( ह्युएनत्संग येथे बहुधा गेला नाहीं. )

५६ कित ( कच्छ ) माळव्याहून वायव्येस. माळवाचे अंकित लोक माळवा प्रमाणेंच. देवांचे भक्त मात्र अधिक.

५८ वळभी उत्तरेस जातां. क्षत्रिय जातीचा राजा माळव्याच्या शिळा-दित्याचा भाचा, आणि कनोजाधिपति हर्पाचा जांवई. तरुण आणि धांद-ल्या, परंतु पक्का बोद्ध. नांव ध्रवभट. देश माळव्याप्रमाणें व लोक श्रीमंत भाणि उत्कर्षयुक्त. शेंकडों मंदिरें संघाराम १००.

५९ आनंदपुर. वायव्येस मालवाचा अंकित. जमीन सुपीक. उत्पन्न, हवा लिपी आणि लोकरिवाज माळव्याप्रमाणें. संघाराम १० वर.

६० सुराष्ट्र. पश्चिमेस, मही पूर्व बाजूस माळव्याचा अंकित. लोक धनाढ्य आणि उत्कर्षयुक्त परंतु उर्मट दोन्ही धर्माचे. संघाराम १० मंदिरें १०० राजधानी जवळच्या उद्यांत पर्वतावर (गिरनार) आंतमानुष ऋषि राहातात जमीन काळीं, वादळें वारंवार. लोक समुद्राचा उपयोग व्यापारा-साठीं करतात.

६१ गुर्जर, वलभीच्या उत्तरेस राजधानी भिनमाल. क्षत्रिय जातींचा तरुण राजा. शौर्य आणि शहाणपणाविषयीं प्रख्यात, व पक्का बौद्ध, लोक गजबजलेले परंतु बहुतेक इतर धर्मी. संघाराम ३० मंदिरें, १० देश सुराष्ट्रासारखा.

६२ उज्जनी. वायव्येस. अशोककाळीन येथें एक कारागृह होतें. राजा बाह्मण हिंदुधर्माचा. छोक संपन्न आणि उत्कर्षयुक्त, बोद्ध थोडे. संघाराम उध्वस्त मंदिरें १० ६३ चिचिटो. ईशान्येस. राजा ब्राह्मण परंतु बौद्धेतर. बहुतेक लोक बौद्धेतर, गहूं आणि डाळ मुख्य उत्पन्न.

६४ महेश्वरपुर. उत्तरेस. राजा बाह्मण परंतु बौद्धेतर. लोक बौद्धेतर बहुतेक पाश्पत मताचे.

६५ सिंघ. महेश्वरपुराहून गुर्जरास परतून, अरण्यमय व रेताळ देश वळांडून उत्तरेस सिंधुनद उतहन. शूद्रजातीय बोधधर्मी राजा. लोक तंटेखोर परंतु पूर्ण बोद्धमतानुयायीः संघाराम कित्येक शत आणि भिक्षु १००००, मंदिरें ३०. गहुं, उंट, खेचरें हें मुख्य उत्पन्न. सिंधुनदीच्या मुखा-जवळील सखल मुलखांत लाखो कुटुंबें राहतात. दिसण्यांत भिक्षु परंतु जीव घेणें हा स्यांचा मुख्य तथोग.

६६ मूलस्थानपूर पूर्वेस सिंधु उतहन. टेक्क देशाचे अंकित. ळोक सचोटीदार आणि नीतिमान् पण बोद्ध थोडे. सूर्यमंदिर प्रसिद्ध. मूर्ति तेजस्वी सोन्याची आणि रत्नांनी श्रंगारलेली. या मंदिरांत सारखें स्त्रियांचे गाणें सुह अवतें.

६७ पोफाटो (?) ईशान्येस. वरघाटी. टेक्कचे अंकित. बौद्ध संवाराम १०

६८ पोचियो (?) सिंधचे नैऋत्येस. राजधानी पश्चिमेस समुद्रावर. सिंधचे अंकित. संघाराम ८० राजधानींत एक महेश्वराचें देऊळ असून त्या मृतीत कांहीं साक्षा आहे.

े ६९ लांघल (मकान) पश्चिमेस. इराणचे अंकित. लिपि हिंदुस्थाना-सारखी; परंतु भाषा निराळी. लोक दोन्ही धर्माचे. संघाराम १०० वर मंदिरें शॅकडो. विशेषतः पाशपत.

७० पीतिशिला (?) सिंधचे अंकित राजधानीत एक महेश्वराचें मंदिर.

৩৭ अफंट ( अवंद ) ईशान्येस† छोक संतापी परंतु खरे बौद्ध. भाषा हिंदुस्थानाहून, भिन्न संघाराम २०, देव मंदिरें १५

७२ फलाना ( वरण-अथवा बन्नु ). किपशाचे अंकित. ळोक धाडसी व ऋूर. दोन्ही धर्माचे. बोद्ध संघाराम कित्येक दशक देवमंदिरें ५ विशेषतः पाशुपतः

### ५-वाचकांच्या विशेष माहितीकरितां तीन महत्वाचे शिलालेख अक्षरशः पृढें दिले आहेत.

### (१) अफसड येथील आदित्यसेनाचा शिलालेख.

ॐ. आसीद्दितसहस्रगाडकटको विद्याधराध्यासितः ॥ सद्वंशः स्थिर उन्नतो गिरिरिव श्रीकृष्णगुप्तो नृपः ॥ दप्तारातिमदान्धवारणघटाकुम्भस्थलीः क्षंदता ॥ यस्यासंख्यरिपुप्रतापजियना दोष्णा मृगेन्द्रायितम् ॥ १ ॥ सक्छः कलंकरहितः क्षत्रतिमिरस्तोयधेः शशांक इव ॥ तस्मादुदपादि सुतो देवः श्रीहर्पगुप्त इति ॥ २ ॥ यो योग्याकालहेलावनतदृढधनुर्भीमवाणौघपाती ॥ मृतैः स्वस्वामिळक्षमीवसतिविभुखितरीक्षितःसाध्रपातम् ॥ धोराणामाहवानां लिखितमिव जयं श्वाध्यमाविर्दधानो ॥ वक्षस्यद्दामशस्त्रव्रणकिटनिकणव्यन्थिलेखा च्छलेन ॥ ३ ॥ श्रीजीवितगुप्तोऽभृत् क्षितीशचृडामणिः सुतस्तस्य ॥ यो इप्तयरिनारीमुखनलिनवनिकशिशिरकरः ॥ ८॥ मुक्तामुक्तपयःप्रवाहशिशिरासूनुंगतालीवन-1 भ्राम्यद्दन्तिकरावलनकद्लीकाण्डासु वेलारवि ॥ द्योतस्फारत्पारनिर्झरपयःशीतेऽपिशैले स्थितान् । यस्योच्चेर्द्विषतो मुमोच न महाघोरः प्रतापज्वरः ॥ ५ ॥ यस्यातिमानुषं कर्म दृश्यते विस्मयाज्जनौधेन । अद्यापि कोशवर्धनतटात् प्लुतं पवनजस्येव ॥ ६ ॥ प्रस्यातशक्तिमाजिषु पुरःसरं श्रीकुमारगुप्तमिति । अजनयदेकं स नपो हर इव शिखिवाहनं तनयम् ॥ 🖫 🥦 उस्पर्देद्वातहेलाचिलतऋदिलकावीचिमालावितानः । त्रोयद्धृलीजलौघभ्रमितगुरमहामनमातंगशैलः ॥ भीमः श्रीशानवर्मक्षितिपतिशशिनः सन्यदुग्धोपसिंधू-। र्र्वक्मीसंप्राप्तिहेतुः सपदि विमिथितो मन्दरीभृय येन ॥ ८ ॥ शौर्यसत्यव्रतधरो यः प्रयागगतो धने । अम्भसीव करीषाग्नौ मग्नः सत्पृष्पपृजितः ॥ ९ ॥ श्रीदामोदरगृप्तोऽभृत्तनयस्तस्य भृयतेः । येन दामोदरेणेव दैत्या इव हता द्विषः ॥ १० ॥ यों मोखरेः समितिपृद्धतहणसैन्या । वल्गद्घटा विघटयत्रहवारणानाम् ॥ सम्मू छितः सुरवधूर्वस्यन्ममेति । तत्पाणिपंकजसुखस्पर्शाद्वियुद्धः ॥ ११ ॥ गुणवद्विजकन्यानां नानालंकारयौवनवतीनाम् । परिणायितवान स नृपः शतं निसृष्टाप्रहाराणाम् ॥ १२ ॥ श्रीमहासेनगृप्तोऽभृतस्माद्वीराप्रणीः सृतः । सर्ववीरसमाजेषु लंभे यो ध्रि धीरताम् ॥ १३ ॥ श्रीमत्य् स्थितवर्मयुद्धविजयश्लाघापदांकं मृह्-। र्यस्याद्यापि विवृद्धकुन्दकुमृदक्षण्णाच्छहाराततम् । लोहित्यस्य तदेष् शीनलतलेषुत्फुहनागद्रम-। च्छायासुप्तविष्द्रसिद्धामथुनैः स्फीतं यशो गीयते ॥ १४॥ वसुदेवादिव तस्माच्छ्रासेवनशोदितचरणयुगः । श्रीमाधवगुप्तोऽभृन्माधव इव विक्रमेकरसः ॥ १५ ॥ --- अनुस्मृतो घृरि रणे श्लाघावतामप्रणीः । सौजन्यस्य निधानमर्थनिचयत्यागोद्धराणां घ ( व ? ) रः ज्ञ रुक्ष्मीसत्यसरस्वती कुरुपृहं धर्मस्य सेतुद्<sup>६</sup>टः। पूज्यो नास्ति स भृतले 💍 – – – सद्गुणः इ १६॥ चकं पाणितलेन सोऽप्यदवहत्तस्याऽपि शार्ड्गं धन्-। नीशायासुहदां सुखाय सुहदां तस्याप्यसिर्नेन्दकः॥ **प्राप्ते** विद्विषतां वधे प्रतिहत् ( - ) तेना प [ - - - ]। -- ॅ - चिरिम [--] न्याः प्रणेमुर्जनाः ॥ १७ ॥

```
आजो मयां बिनिहता बलिनो द्विशन्तः ।
 कृत्यं न मेऽस्त्यपरिमत्यवधार्य वीरः ॥
 श्रीहर्षदेवनिजसंगमवाञ्छयाच ।
  श्रीमान् षभूव दलितारिकरीन्द्रकुम्भ-।
 मुक्तारजःपटलपांसुलमण्डलायः ।
 आदित्यसेन इति तत्तनयः क्षितीश-।
 चूडामणिई ॅॅ – ॅॅ – ॅ – ॥ १९॥
      – ॅॅ – ॅ मागतमरिध्वं सीत्थमाप्तं यशः ।
श्चाध्यं सर्वधनुष्मतां पुर इति श्वादं परां विश्वती ॥
 आशीर्वादपरंपरा चिरसकृद् - - ॅ - - ॅ - ।
       ....
- ॅ – ॅ – ॅ <sup>–</sup> ॅ <sup>–</sup> – ॅ यामासभ ॥ २०॥
 आजौ स्वेदच्छलेन ध्वजपटशिखया मार्जितो दानपंकम् ।
खड्गं क्षुण्णोन मुक्तां शकछ सिकतिली कृत्य — — — — ॥
— — — — — — — — — मत्तनातंगघातम् ।
तद्भंधाकृष्टसपद्वहरूपरिमळभ्रान्तमत्तालिजालम् ॥ २१ ॥
आवद्धभीमविकटभ्रुकुटी कटोर- ।
सं<mark>त्राम – ॅॅॅ – ँ</mark> – ॅ – – ॥
    -ॅ−ॅॅव वह्नभ भृत्य वर्ग− ।
गोष्टीषु पेशलतया परिहासशींळः ॥ २२ ॥
सत्यभर्त वता यस्य मुखोपधानतापसी ।
– – – – ॅ –ज्ञः सकर्छारपुबलध्वंसहेतुर्<mark>गरीयान् ।</mark>
र्यस्त्रिशोत्वातघातश्रमजनितजडोऽप्पूर्जितस्वप्रतापः ॥
युद्धे मत्तेमकुम्भस्थल ँँँ – – ँ – – ू – – ।

    – श्वेतातपत्रस्थगितवसुमतीमण्डलो लोकपालः ॥ २४ ॥

आर्जी मत्तगजंन्द्रकुम्भदलनस्फीतस्फुरहोर्युगो ।
ध्वस्तानेकरिपुप्रभाव ॅॅ - - - यशोमण्डलः ॥
```

न्यस्तःशेषनरेंद्रभोलिचरणःकारप्रतापानलो । लक्ष्मीवान् समराभिमानविमलप्रख्यातकीर्तिन् पः ॥ २५ ॥ येनेयं शरहिन्दुबिम्बधवला प्रख्यातभूमण्डला । लक्ष्मीसंगमकांक्षया सुमहती कीर्तिरूरं कोपिता ॥ याता सागरपारमद्भतरसा सापत्यवैरादहो । तेनेदं भवनानमं क्षितिभुजा विष्णोः कृते कारितम् ॥ २६ ॥ तज्जनन्या महादेव्या श्रीमस्या कारितो मठ: । धार्मिकभ्यः स्वयं दत्तः सुरलोकगृहोपमः ॥ २७ ॥ शंखेन्दुस्फटिकप्रभाप्रतिसमस्कारस्फुरच्छीकरम् । नककान्तिचलत्रंगविलसत् रक्षिप्रनृत्यतिमि ॥ राज्ञा खानितमद्भुतं सुतपसा पेपीयमानं जनै –। म्तस्येव प्रियभार्यया नरपतेः श्रीकोणदेव्या सरः ॥ २८ ॥ यावच्चन्द्रकला हरस्य शिरसि श्रीः शार्ड्गिणो वक्षसि । ब्रह्मास्ये च सरस्वती कृतं - - - - - - ॥ भोगे भृभुजगाधिपस्य च तांडवावद्घनस्योदरे । तावर्कार्तिमहातनोति धवलामादित्यसेनो नृपः ॥ २९ ॥ सूक्ष्मिश्वेन गोडेन प्रशस्तिर्विकटाक्षरा। - - -मामिता सम्यग्धार्मिकेण सुधीमता ॥ ३० ॥

### (२) देववरनाक येथील दुसरा जीवितगुप्त याचा शिलालेख.

.....नमः । स्वस्ति शक्तित्रयोपात्त-जय-शब्दान्महानौहस्त्यश्वपत्तिसंभारदुनिवाराज्जयस्कन्धावारात् गोमितिकोद्यक्तसमीप वासकात् ......शीमाधवगुप्तः । तस्य पुत्रस्तत्पादानुध्यातः परमभद्यारिकायां राज्ञ्यां महादेव्यां
श्रीश्रीमत्यामुत्तनः परमभागवतः श्री-आदित्यसेनदेवः । तस्य पुत्रस्तत्पादानुध्यातः परमभद्यारिकायां राज्ञ्यां महादेव्यां श्रीकोणदेव्यामुत्पन्नः परममाहेश्वर
परमभद्यारक महाराजाधिराज परमेश्वर श्रीदेवगुप्तदेवः। तस्य पुत्रस्तत्पादानुध्यातः परमभद्यारिकायां राज्ञ्यां महादेव्यां श्रीकमलदेव्यामृत्पन्नः परममाहेश्वर
परमभद्यारक महाराजाधिराज परमेश्वर श्रीविष्णुगुप्तदेवः। तस्य पुत्रस्तत्पादान-

ध्यातः परमभद्यारिकायां राज्ञ्यां महादेव्यां श्री-इज्जादेव्यामृत्पन्नः परम... परमभद्रारक महाराजाधिराज परमेश्वर श्रीजीवितगुप्तदेवः कुशली नगरभुक्ते वाळवीवैषयिकश्री -वो.....पद्रलिक्षान्तप्पाति वारुणिकग्रामस्थान कुलतलावाटक-दृत-सीमाकर्मकर-मद्या.....तक-राजपुत्र-राजामात्य-महा.... क्षतिक-महादण्डनायक-महाप्रतिहार-महासा.....प्रभातसा.....कुमारा-मात्य-राजस्थानीयोदपरिक......धिक-चोरोद्धरणिक-दाण्डिकदाण्डपाशिक... क...णिवल-व्यायत-किशोरव टकराह......द् . .न्...,यणिकग....पित-कर्म......रसक.....त्-अस्मलादप्रसादोपजीविनश्च प्रतिवासि-नथ ब्राह्मणोत्तरान्-महत्तर कुक्षिपुर-------विज्ञापित-श्रीवरुणवासिभङ्ख रक-प्रतिबद्ध-भोजक-सूर्यमित्रेण उपरितिखित.....प्रतमाहिसंयतं परमेश्वरर्शः बालादित्यदेवेन स्वशासनेन भगवश्री वरुण वासिभद्यारक......क..... वपरिवाहक ..... भोजकहंसिमत्रम्य समापत्त्या यथाकालाध्यासिमिश्च एवं परमेश्वरश्रीशर्ववर्म ......भोजक-ऋषिमित्र .....यतकम् एवं परमेश्वर श्रीमद्-अवन्तिकर्मणा पूर्वदत्तकमवलंद्य......एवं महाराजाः **घिराज-परमे**श्वर... ......शाळनदोनेन भोजक-दुर्धरमित्रा स्यानुमोदित ..... तंन भुजते तदहं किसपि..... एवं... मितमान ..... आनुपामोदितमिति सर्वसमा-पना एता......पयु.....वरणवास्यायतनं तदन् दत्तम् ...त्यक्ष ...... सोहंगं सोपरिकरं सटशापराध्यपञ्च .....

(३) शर्ववर्म्याची तांच्याची माहर.

चतुस्समृदातिकान्तकीतिः प्रतापानुरागोपनतान्यराजो ुवर्णीश्रमव्यस्थापन प्रवृत्तचकश्वकथर इव प्रजानामातिहरः श्रीमहाराजहरिवमी । तस्य पुत्रस्तत्या-दानुध्यातो जयस्वामिनी-भटारिकादेव्यामृत्यत्रः श्रीमहाराजादित्यवर्मा । तस्य पुत्रस्तत्पादानुभ्यातो हर्पगुप्ताभद्यारिकादेव्याम्पन्नः श्रीमहाराज-ईश्वर वर्मा । तस्य पुत्रस्तःपादानुभ्यात उपगुप्ताभद्यारिकादेव्यामुखन्नो महाराजाधिराज श्री-परममाहेश्वरो महाराजाधिराजश्री-शर्ववर्मा मौखिरः।

# पुस्तक दुसरें

पहिलीं हिंदु राज्यें.

( सुमारें इ. स. ६५० पासृन ८०० पर्यंत. )

# पहिलीं हिंदु राज्यें.

### प्रकरण १ लें.

### सिंध पातांतील राज्यकान्ति.

(या प्रकरणांतील मजकूर १२ व्या शतकांत लिहिलेल्या एका आरबी अवसीच्या चचनामा नामक फारशी भाषान्तराच्या आधारानें लिहिला आहे. ही बखर तत्कालीन मूळ लेखांवरून लिहिलेली असल्यामुळें जरी बरीच विश्व-सनीय आहे, तथापि तींतील कालविधानाची वरीच उलटापालट झालेली आहे. आरब लोकांनीं सिंधप्रान्त जिंकिल्याचा तो काळ या बखरीप्रमाणें इ. स. ७१२ च्याहि कांहीं वंषें पूर्वी जातो. असें अखल्यामुळें स्वतः जातीनें पाहिलेल्या गोष्टी वर्णन करणाऱ्या खुएनत्संगाच्या लेखांच्या आधारानें सदर बखरींतील गोष्टींचे काळ ठरविण्याचा आमहीं प्रयत्न केला आहे. खुएनत्संग सिंधप्रांतांत इ. स. ६४५ त गेला व तेथें स्वावेळीं कोणी शूद राजा राज्य करीत होता असें स्थाने लिहिलें आहे. चचनाम्यांतील गोष्टींपैकीं भविष्य—कथनाच्या ज्या कित्येक गोष्टी आहेत त्या इतर पुराणांतील गोष्टींप्रमाणें मागाहून समाविष्ट कलेल्या असल्यामुळें त्यांचा समावेश अर्थातच आमहीं केलेला नाहीं. भविष्यकथन आणि काल-विपर्यास एवढे दोष वगळले असतां चचनामा ही बखर मोटी उपयुक्त असून तिच्यावरून बरींच ऐतिहासिक अनुमानें काढतां येण्यासारखीं आहेत.)

हर्षवर्धनाच्या मृत्युसमयीं सिन्धप्रांतांत मौर्यवंशी साहसी नांवाचा कोणी शूद्र राजा राज्य करीत होता, आणि या घराण्याची दुसरी एक शाखा राजपुतान्यांत चितोड येथें राज्याधिष्ठित होती हें पूर्वी प्रथम पुस्तकांत सांगितलेंच आहे. साहसी राजाची राजधानी अलोर येथें असून तें शहर सिन्धुनदीच्या डाव्या तीरावर वसलेले होतें. पण हल्छीं त्या नदीचें पात्रहि त्या ठिकाणीं बदलस्यामुळे अलोरचा अवशेष फार थोडा राहिला आहे. या राजाच्या अमला-खालीं तीन चार लहान लहान राज्यें असून त्यांचे अधिपति जाट व श्रत्रिय राजे होते, व त्यांत ब्राह्मणाबाद येथील लुहाणा घराणे आणि सिविस्तान (शिविस्थान) येथील क्षत्रिय घराणें हीं प्रसिद्ध होतीं. ब्राह्मणाबाद \* हें नीव आरबी भाषेंतील आहे, व त्याचें इक-डील मूळ काय होतें हें नीट समजण्यासारखें नाहीं. तथापि एवटे खचित कीं, तें अछोरच्या दक्षिणेस हर्ही हैंदराबादच्या जबळ कोठें तरी वसलेलें असून नेथील राजाची सत्ता समुद्र किनाऱ्या वरील कराचीच्या जवळ असलेल्या जुन्या देवाल शहरापर्यंत पस-रली होती. सिबिस्तान म्हणजे आमच्या मतें शिबी नांवाची जी क्षत्रिय जात महाभारतकाठीं व त्यानंतर अलेक्झँडरचे स्वारीचे वेळींहि प्रसिद्ध होती त्या जातीच्या छोकांचा देश होय. या शिबींचे लहानसें राज्य सिंधुनदाच्या पश्चिमेस वसलेलें होतें व तें प्राचीन काळापासून सिन्धुर्देशाच्या आधिपत्याखालीं मोडत असे. महाभा-रतांतील सिन्धुराज जयद्रथ सिन्धु, सौवीर आणि शिबी या तिहींच अधिपति होता (वनपर्व अ. २६७), आणि शाल्व देशावरील स्वारीचे वेळीं सौवीर आणि शिवि देशांचे राजे त्याचे अनुयायी होते (वनपर्व अ. २६५) असें महाभारतांत वर्णन आहे. महाभार-

<sup>\*</sup> या शहरासंबंधानें भॅक किडलकृत अलेक्झॅन्डरच्या स्वारीच्या वर्णनांत पुढील मजकूर आढळतो:-अलेग्झॅडरनें स्वारी केर्ला तेव्हां (सिन्ध प्रातांत ) ब्राह्मणांचें एक नगर होतें, तें जिकून तेथें बंडें उभारलेल्या अनंक ब्राह्मणांची त्यानें कत्तल केली. त्या नगराचें नांव हमतलीस (Hermatellis) असावें अशी कल्पना असून त्याचें (भारतीय) मूळ रूप ब्राह्मण स्थल होय असें कोणी समजतात. ब्राह्मणाबाद हें नांव याचें केवळ आरवी रूपांत्र आहे.

तांत सांगितलेले हे तीन देश म्हणजेच चचनाम्यांतील अलोर, ब्राह्मणाबाद आणि सिविस्तान हीं राज्यें होत. या सिन्ध राज्यांत उंजाबाकडील उत्तरेच्या बाजूला कांहीं जहागिरी वजा लहान लहान संस्थानेंहि होती आणि एवढ्या सर्व प्रदेशावर साहसी राजाचा अंमल चालत होता. चचनाम्यांतील हकीगत या नाहसीच्या वर्णनापामूनच सुरू झालेली आहे. हा राजा आणि मांडलिकांसह त्याची प्रजा हीं सर्व पूर्णपणें बौद्धधर्मीय होतीं, आणि सर्व सिन्धुदेश नांवाचा कां होईना पण कनोजन्या इप्विधनाच्या अधिराज्याखालीं त्यावेळीं मोडत असे,

इ. स. ६५० च्या सुमारास सिन्धुराज साहसी अजारी बडुन निपुत्रिक स्थितींत मरण पावला. तेव्हां सिन्ध प्रांताचें राज्य साहसीच्या चच नांवाच्या एका महत्वाकांक्षी, कर्तृत्ववान् पण उल्ट्या काळजाच्या अशा ब्राह्मण मंत्र्याने बळकाविलें. हो गोष्ट त्यानें साहसीच्या राणीच्याच चिथावणीवरून व तिच्याच साहाय्यानें केली, कारण त्या दोवांचें अंतस्थ प्रेम जडलेलें होतें असें चचनाम्यांत ह्मटलें आहे. आपला हेतु निर्विन्न सिद्धीस जावा सणून साहसीच्या मृत्यूची वार्ता बरेच दिवस कोणालाहि लागूं न देतां त्या दोघांनी त्याच्या डोईजड अस-गाऱ्या सरदारांना आणि नातेवाईकांना कांहीं निमित्तानें राज-याडयांत बोलावून आणून केंद्र करून ठेविलें आणि या युक्तीनें यांच्याकडून होणाऱ्या प्रतीकाराचा आगाऊच बंदोबस्त केला. पाप्रमाणें आपली सत्ता आधींच प्रस्थापित करून चचानें अजारी राजाच्या नांवानें एक फर्मान प्रसिद्ध केंछें आणि त्या अन्वयें राजरोसपणें राज्याचा अविकार आपले हातीं घेतला. कांहीं ठालची सरदारांना केंद्र केलेल्या सरदारांच्या जहागिरी दे**ऊन** चचानें आपल्या बाजूस वळविलें व अशा रीतीनें आपली बाजू मजबूत करून घेतल्यावर त्यानें साहसीचा मृत्यु आणि त्याच्या मागून आपण गादीचे मालक झालों ही गोष्ट जाहीर केली. पुढें आपला पक्ष अधिक बळकट करण्यासाठीं त्यानें साहसीच्या राणाशी लग्न लाविलें आणि या रीतीनें त्यानें सिन्धु देशांतील राज्यावर आपल्या घराण्याची मजबुतीनें स्थापना केली अशी चचनाम्यांतील या राज्यकान्तीची हकीकत थोडक्यांत आहे.

वरील हकीगतीपैकीं साहसीच्या राणीचें चचावर प्रेम बस-ल्याची गोष्ट खरी असो वा खोटी असो, पण प्रवान असतांना चचानें गादी बळकाविटी हें खरें दिसतें व त्यांत आश्चर्य-कारक किंवा असंभवनीय असे कांहीं नाहीं. अशीं पुष्कट उदाहरणें भरतखंडाच्या प्राचीन व अवीचीन इतिहासांत्न कांटून दाखिवता येतील. पाटलिपुत्र येथील शुंग घराण्याचे राज्य बळकावणाऱ्या कण्वनामक प्रवानापासून तो मुसलमानी इतिहासांत वेदरच्या भेवटच्या बहामनी सुलतानाचे राज्य वळकावणाऱ्या कासिमवरीटपर्यंत किंवा अलोकडच्या पेशवाईंत किंवा नेपाळच्या राज्यांत ती घडलेली दिसतील. तसेंच, माजो राजाच्या राणीशी चचानें लग्न लाविल्याची गोष्ट मुद्धां असंभवनीय नाहीं. पद्च्युट झालेल्या किंवा मरण पावलेल्या राजांच्या स्त्रिया त्याची गादी बळकावणाऱ्या नव्या राजांनी ह्यम्लेटच्या काकाप्रमाणें आपल्या कुटुंबांत घेतल्याची उदाहरणें प्राचीन इतिहासांत आढळून येतात. म्हणून सिन्यदेशांतील राजकान्तींत साहसीच्या राणीचे प्रत्यक्ष अंग होतें असें जरी मानिलें नाहीं तरी चचनाम्यांत वर्णि लेला एकंदर प्रकार चचासंबंधानें तरी विश्वसनीय समजावयास हरकत नाहीं.

आतां प्रधानानें गादी वळकावण्याचा हा प्रकार असंभवनीय नाहीं हैं पाहिल्यावर या राजकांतींत विशिष्ट हेतु काय होता हैंहि पाहिलें पाहिजे. त्यांत कांहीं धर्माचा संबंध होता की काय ? याचें उत्तर पुढें येईल. चचाचें भाग्य थोर होतें. साहसीचा संबंधी चितो- डचा मार्थवंशी बौद्ध राजा यानें आपला हक सिन्धदेशावर सांगून चचाला दूर करण्याचा प्रयत्न केला. परंत त्यांत चचालाच शेवटीं यश मिळालें. याप्रमाणें चचाचा पाय अधिकच स्थिर झाल्यावर त्यानें उत्तरेकडील कांहां संस्थानें आणि मुलतानचा प्रदेश जिंकून आपलें सामर्थ्य व कीर्ति आणखी वाढिवली आणि आपत्या राज्याची सरहद काश्मीरच्या राज्यापर्यंत नेऊन भिडविली.

प्रथम चचानें इस्कंदिया व बाबिया हीं उत्तरेकडील संस्थाने आणि मुल्तान व कारूर हीं पूर्वेकडील राज्यें जिकिली, आणि मग सिन्धु नदी (आरबी-मेकरान) वलांडून पश्चिमेस मोर्चा वळविला व तिकडे सिबिस्थानच्या महाराजाचा पराभव करून तो देश त्यानें अंकित केला. शेवटीं त्यानें आपली दृष्टी दक्षिणेकडे फिरविली व बाह्मणावादच्या अचम लुहाणा नामक बालिष्ट राजाला शरण यावयास लांगितलें. पण अवम लुहाण्यानें लढण्याचा निश्चय केल्यामुळें त्याचें ब्राह्मणाबादेनजीक युद्ध झालें व त्यांत अचमाचा पराभव होऊन तो आपल्या नगरांत पळून गेला. चचानें लकालीन उत्तर हिंदुस्थानची राजधानी जी कनोज तेथील राजाशीं साह्य मागितलें. पण ते येण्यापूर्वीच तो मृत्यु पावला व त्याचा अल्पवयी पुत्र चचाचा अंकित झाला. अशा रीतीनें चचाचें भाग्य उदयास येऊन त्यानें ब्राह्मणावाद नगरांत प्रवेश

<sup>\*</sup>चचनामाकाराला वरांल हर्वाकत बहुधा कोणी हिदी मनुष्याने मांगितली असावी आणि म्हणूनच तिचें स्वरूप संस्कृत कवीच्या दिग्विजयाच्या स्वरूपाः सारखें दिसतें.

केला आणि तेथील लोकांना आपली प्रजा होण्याच्या अटीवर तेथेंच सुखानें राहूं दिलें.

या काळीं बौद्धधर्माची स्थिति किती निकृष्ट प्रकारची झाली होती हें चचनाम्यांतील ब्राह्मणाबादेजवळील नवविहारच्या सामा-नीच्या ( श्रमणाच्या ) गोष्टीवरून दिसून येईल. उच्च प्रकारच्या त्तविचारापास्न घसरत घसरत हिंदुधर्म जसा याच काळीं विचित्र अंध्र श्रद्धेपर्यंत आला होता, त्याचप्रमाणें बौद्ध धर्माचीही स्थिति झालेली होती. वर सांगितलेला नवविहार येथील श्रमण जबरदस्त सामर्थ्यवान् असा मांत्रिक असल्याची लोकांत ख्याति होती आणि ब्राह्मणाबादच्या अघम राजास त्याने साहाय्य केल्या-मुळेंच त्या शहराचा वेढा एक वर्षीहृन अधिक काळपर्यंत आप-स्याला चालवावा लागला अशी चचाची कोणी समज्त करून दिली. तेव्हां अशा माणसाचा नायनाट करण्याची बुद्धि धरून चच त्याजकडे गेला. त्यावेळीं तो श्रमण माती घेऊन बुद्धाच्या मृति करीत बसला होता. चचासारखा समर्थ राजा जवळ येऊन डोळे वटाक्न पाहूं लागला तरी त्याकडे श्रमणानें कांहीं वेळ लक्षच दिलें नाहीं. मूर्ता घडण्याचें काम संपन्यावर त्यानें चचा-कडे पाहिलें व लगेच एक गवताची चटई पुढें करून तीवर त्यास बसावयास सांगितलें. त्याप्रमाणें चच त्या आसनावर थोडा वेळ बसला, पण थोड्या वेळानें तो उठून गेला. श्रमणाचा वध तर त्याचे हातून झाळाच नाहीं, पण उलट मोडकळीस आलेला नवविहार नीट करण्याचे कामी त्या श्रमणाला साह्य करण्याचे त्याने वचन दिलें. याप्रमाणें मनोवृत्तीला एकाएकीं बदल पडण्याचें कारण ऱ्याला प्रधानानें विचारितां तो सणाला मीं श्रमणाजवळ बसलों असतां कोणी राक्षस माइया डॉक्यावर अंतरिक्षांत विरट्या घालीत माङ्यावर हल्ला करण्याचे बेतांत आहे असें मला दिसलें आणि

ह्मणून भीतीनें मला कांहीं करवलें नाहीं. असो, तात्पर्य एवटें च कीं त्या काळी बौद्ध श्रमणांच्या मांत्रिक सामर्ध्याविपयीं कशा चमत्कारिक कल्पना लोकांत चालू होत्या हे दिसून येतें.

वर सांगितलेल्या गोष्टींतील श्रमणाच्या वाटेस जाण्याचें जरी चचानें सौडून दिलें तरी एकंदरींत तो हिंदुधर्माचा कट्टा अभि-मानी होता आणि त्यामुळेंच त्यानें बौद्धधर्माय राजाची गादी वळकावण्याचा प्रयत्न केला असे मानावयास आधार आहे. चच-नाम्यांत अतें वर्णन आहे कीं ब्राह्मणावाद येथें असतांना चचानें तेथील लुहाणा आणि जाट या पराऋमी लोकांचा सामाजिक दर्जा कमी होईल अशा तन्हेंचे हुकुम फर्माविले. त्यांत कांहीं असें होतें कीं ह्या लोकांनीं अगदीं निकडीच्या प्रसंगाखेरीज शस्त्रें वापक्रं नयेत, रेशमी वस्त्रें अंगावर घेऊं नयेत, काळ्या व तांत्रडया रंगाचींच वस्त्रें नेसावीं, खोगीर न वाळतांच घोडयावर बसावें, रस्त्यांतून जातांना पागोटी व जोडे वालूं नयेत; बाहेर जातांना नेहर्मी आपळी विशिष्ट खूण म्हणून बरोबर कुत्रें ध्यावें; तसेंच ब्राह्मणा-बादच्या सुभेदाराळा ऱ्यांनी जळाऊ छाकडांचा पुरवठा करावा आणि वाटाडयांचे व गुप्तहेरांचें काम करून त्याशीं त्यांनीं विश्वा-सानें आणि प्रामाणिकपणें वागावें. हे नियम चचानें केल्याबदृ उची चचनाम्यांतील हकीगत विश्वसनीय असून ते नियम पुढें त्याच्या मुळाच्या कारकीर्दातिह अमळांत होते. इतकेंच नव्हे तर आरब-लोकांनीं सिन्धदेश काबीज केल्यावर महमद कासिमानें देखील तेच नियम चालू ठेविले होते असेंहि चचनाम्यांत सांगितलें आहे. जाट लोकांवरील हे निर्बंध थोड्या बहुत प्रमाणांत अजूनहि अमलांत आहेत. अजून जाटांच्या कांहीं जाती बोडक्यानें फिरतात. रज-पुतांच्या अमदानींत सुद्धां जाट छो<mark>कांना शिरस्त्राणें</mark> वालण्याची, तांबडें पागोटें बांधण्याची, विवाह प्रसंगीं वराचे मस्तर्की मुकुट ठेवण्याची तशीच बायकांना नाकांत नथ घालण्याची मोकळीक नव्हती. पढें जेव्हां घटवाल जाटांनीं रजपुतांचा मोड केला तेव्हां त्या जाट लोकांवरील हे अपमानकारक घाणेरडे निर्वंध त्यांनी काढून टाकिले. तेव्हांपासून त्यांना मालिक ही संज्ञा प्राप्त होऊन ते तांबडीं पागोटीं डोक्यांत घालूं लागले. ( इवेटसनकृत पंजा-बांतील जातीचें वर्णन, पा. १२०).

लुहाणे व जाट है त्रासदायक बंडखोर लोक असून वाट-मात्यांचें व लुटारुंचे काम करीत म्हणून चचानें त्यांवर हे निर्वंध लादिले अमें महणतां येईल पण त्यांच्यावरील या निर्वधाचें दुसरे कारण वर दिलेल्या अटींच्या वर्णनावरूनही सहज कळण्यासारखें आहे. तें असें कीं, हे लोक आपत्याला क्षत्रिय म्हणवीत आणि तदनुसार शस्त्रें वाळगणें, घोड्यावर वसणें, तांबडीं पागोटी घालणें इत्यादि क्षत्रियांचे सामाजिक हक ते बजाबीत. पण आम्ही पूर्वा दाखिवलैंच आहे की जाट हे आर्य असून मृळचे म्हणजे वैदिककाछीन विश् आहेत तथापि त्यांनी बौद्धधर्म स्वीकारून बोद्धधर्मा राजाच्या वेळी वेश्य आचार पाळटे नसावेत. बौद्धधर्माने जातिभेद झुगारून दिला होता हैं प्रसिद्धच आहे. त्याप्रमाणें त्यांतील भिक्षुवर्ग जात मानीत नसे. इतर व्यवहारी लोकांनीं कांहीं जाति-निर्वंध सोडिले नव्हते. जातीचें सामर्थ्य या देशांत नेहमीच अधिक आहे. तथापि बौद्धांच्या मूळ धर्मतत्वांत जातिभेदाला स्थान नसत्यामुळें बौद्ध धर्मीय जातीत जातिबंधनें शिथिल झालीं असलीच पाहिजेत. लुहाणे व जाट लोक बहुधा या वर्गांतील असावेत. बाँद्ध धर्माच्या छत्राखार्टी त्यांनी आपल्या जुन्या वैदिकधर्मी चालीरीति थोडग बहुत तरी सोडून दिल्या व त्यामुळें कट्या अभिमानी जात-बाल्यांना त्यांच्याविषयीं तिरस्कार उत्पन्न होऊन हिंदुधर्माचें

डोकों वर आल्याबरोबर या मळच्या वैश्य असलेल्या परंतु आतः **आ**चारहीन झालेल्या जाट लोकांना विशेपतः त्यांच्या शेतर्का करण्याच्या व इतर व्यासंगावरून त्यांनें शूद्र लेखिलें, आणि जातिभेदाचा कोट पुन्हां बळकट करण्याचा प्रयत्न केला. जाट लोक शेतकोचा वेदा करून रहात; व बौद्ध धर्मानुयायि वा-मुळें वैदिक यज्ञयाग व विधि मानीत नसत. तसेंच त्यांच्यांत स्त्रियांचे पुनर्विवाह होत<sup>ै</sup> हो त्यांच्या अवनतीचीं कारणें बहुध शालीं असावींत. असो, वास्तविक कारण कांहीं असलें तरी, जाट व लुहाणे यांवर चचानें वातलेख्या निर्वधाचें मुख्य कारण धर्मामिमानी हिंदूच्या मतें ते शूद्र होते असेंच दिसतें, ही गोष्ट अशः प्रकारच्या धार्मिक समजुतीला बळी पडून हिंदुस्थानांतील अनेक शौर्यशाली जातींचे लोक शस्त्राम्त्रें सोडून नेभळट मेंढरें होऊन बसले याबदल कोणाहि हिंदी इतिहासकाराला खेद वाटल्या-शिवाय राहणार नाहीं. लुहाणे लोक मुळचे कदाचित् क्षत्रिय असून हर्ली केवळ वैस्यवृत्ति झाले आहेत. तरी जाटांमध्यें अद्यापि जोमदोर पणाची निर्भयता व लढवय्येपणा बऱ्याच प्रमाणांत दृष्टीस प्रहतात

या हकीगतींत एक आश्चर्याची गोष्ट अशी आहे कीं, ज्या लुहाणे व जाट लोकांना चचानें शृद्धाच्या स्थितीला पोंचिवले त्यांच्याच अदम राजाच्या विधवा राणीशीं त्यानें लग्न लावृन् पूर्वी राजकीय वालमेलीसाठीं साहसीच्या विधवा राणीशीं केलेल्या विवाहाची पुनरावृत्ति केली, याचें कारण ही पूर्वीचेच राज्यावरील हक्क वळकट करण्याचे धोरण होय हें सांगणे नको. असो, ब्राह्म-णानें चारीवर्गाच्या स्त्रिया करण्याचा संप्रदाय अद्याप बंद नव्हता.

<sup>\*</sup> आजमितीला देखांल जाट आणि रजपृत यांमध्यें मुख्य भेद हाच आहे की रजपुतांत स्त्रीपुनर्विवाह अमान्य अयन जाटांत तो कैरवा नांवानें चालू आहे.

याप्रमाणें ब्राह्मणाबादचें राज्य आपण हस्तगत केल्यावर चचाचे पाय सिन्धुदेशाच्या राज्यावर चांगलेच रोवले व तेथें त्यानें पुढें कित्येक वर्षें निर्विध्नपणें राज्य केलें. त्याचा अन्त केव्हां झाला हें निश्चयानें सांगतां येत नाहीं. पण अरबलोकांनीं सिन्धदेश इ. स. ७१२ त काबीज केला त्यावेळीं चचाच्या मागाहून गादीवर आलेला ब्राह्मण राजा जो दाहर त्यानें २२ वर्षे राज्य केले होतें, असे जें चचनाम्यांत वर्णन आहे, त्यावरून पहातां दाहर हा इ. स. ६७० त गादीवर आला असला पाहिजे, आणि चचाचा भाऊ चंद्र हा चचाच्या मागें व दाहराच्या पूर्वी ७ वर्षे राज्य करीत होता असेंहि चचनाम्यांत सांगितलें असल्या-मुळे चच इ. स. ६७२ त मरण पावला असावा. अर्थात त्यानें मुमारें २२ वर्षे राज्याचा उपभोग वेतला असावा असें म्हणाव-यास हरकत नाहीं.

चचाच्या मृत्यूनंतर त्याचे मुलगे कर्ते असते तर त्याच्या मागाह्न त्याचा भाऊ चंद्र हा सात वर्षे गादीवर येण्याचा संभव नव्हता. म्हणून असं दिसतें कीं,चचाच्या मृत्युसमयीं दाहर हा अल्पवयस्क असावा आणि तसा तो होता तितकाच काळ काय तो चंद्राच्या हातीं राज्यकारभार असावा. हा चंद्र पुढें बोद्ध भिक्षु झाल्याचें वर्णन आहे. तो ब्राह्मणाबाद येथेंच रहात असे व तेथें चौद्ध वर्माची छाप अद्यापि कमी झालेली नव्हती. चंद्राच्या नंतर वयांत आलेला दाहर स. ६७९ त गादीवर बसला. सिन्य प्रान्ताचें मुख्य शहर जें अलोर तेथेंच त्याची राजधानी असून ब्राह्मणाबादच्या मांडलीक राज्याचा कारभार त्याचा भाऊ दहरशिया हा पहात असे. हा भाऊ दाहराहून वडील होता असे चचनाम्यांत सांगितलें आहे, पण तें चुकीचें दिसतें. चचनाम्यांत या बंधूंच्या आणखी कांही गोष्टी दिल्या आहेत. त्यांचें पुढें आपसांत बनेनासें

झालें व त्यांच्या बाई नांवाच्या बहिणीच्या विवाहासंबंधांत त्यांच्यांत तंटा उद्भवून दहरिशयानें दाहराचा खून करिवण्याचा प्रयत्न केला,परंतु बुद्धिमान नांवाच्या दाहराच्या प्रधानानें आपल्या चातुर्यानें त्याचा बचाव केला वगैरे सगळ्या गोष्टी खऱ्या ऐतिहासिक असतीलच असें नाहीं. तथापि एवढें खरें कीं, दाहर हा एकंदरींत बलाळा राजा असून त्यानें,\* आपले भाऊ व नातेवाईक म्हणजे चंद्राची संतति यांना सिन्धच्या आधिराज्यांतील लहान लहान संस्थानांवर नेमिलेलें होतें. दाहर हा चचाच्या साहसीच्या विधवा राणीपासून झालेला मुलगा होता, असें चचनाम्यांत एके िकाणीं हाटलें आहे. पण त्याविपयीं संशय वाटतो. दाहर, दाहरिशया व बाई हीं सगळीं तिचींच मुलें होतीं असें एकदां

सिबिस्तानच्या म्हाराजाचा चचाकडून पराभव झाल्यावर त्यानें कनो-ज्च्या राजाचा आश्रय करून त्याच्या मदतीनें सिन्ध देशावर स्वारी केली असें चचनाम्यांत वर्णन आहे, व तें खरें असावें. कनोजचा राजा व महा हे दोवेहि बौद असल्यामुळें तसें होणें बरंच संभवनीय दिसतें. चचाची एक मुलगी काइमीरच्या राजाला दिलेली असन, तिचा मुलगा, कनोजचा राजा साहिरस ( श्रीहर्ष ) आणि त्याचा भाऊ राशील अशा तिथांनी मिकून सिन्ध प्रान्तांवर स्वारी केली, पण त्यांचा दाहराने युक्तीने पराभव केला, असे सदर बखरींत वर्णन आहे. त्यांतील बाराक सारीक गोधींहि ऐतिहासिक आहेत असें ह्मणतां येत नाही. कारण साहिरस हा उघडच कनोजचा श्रीहर्ष होय. व आग्वांच्या स्वाराच्या वेळी त्याची कीर्ति या देशांत सर्वत्र दमदमत होती. पण दाहराच्या कारकीदीत श्रीहर्ष हयात नसावा असे आम्हाला वाटतें. कनीजच्या राजाने सिन्धप्रान्तावर दाहराच्या अमदानीत स्वारी केलीच असेल. तर तो दसरा कोणी राजा असेल. चचनाम्यांत आणखी रमलच्या राजानेंहि सिन्ध देशावर स्वारी केल्याचें सांगितलें आहे. रमल ह्मणजे आरबी भाषेत वाळवंट असा अर्थ असल्यामुळें हा रमलचा राजा म्हणजे राजपुतान्यांतील वाळवंटापैकीं भावलपर अथवा जेसलमीर यांपैकी कोठला तरी भाटी राजा असावा.

सांगितल्यावर पुढें चचनाम्यांत दुसरे ठिकाणीं बाई ही एका जाट स्त्रीपासून झालेली चचाची कन्या होय असें म्हटलें आहे. कदाचित असें असेल कीं, हिंदु राजांचा त्या वेळच्या रिवाजा-प्रमाणें चचानें ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैह्य (जाट) व शूद्र (साहसीची विध्या) अशा सर्व जातीच्या स्त्रियांशीं लग्नें केलेलीं असून त्यांत ब्राह्मण स्त्री पासून दाहर झालेला असावा. कारण त्याला तत्का-लीन ब्राह्मणांनीं ब्राह्मणच म्हटल्याचें चचनाम्यांत सांगितलें आहे. परंतु राजस्थानचा इतिहासकार टांड ह्मणतो कीं, दाहरचें घराणें रजपुतांच्या मूळ छत्तीस घरांण्यापैकीं एक होय. या विषयाचा अधिक विचार पुढें करावयाचा असल्यामुळें येथें तो इतकाच सोडून आपण अरब लोकांनीं दाहराचा पाडाव करून सिन्ध देश कसा जिकिला व त्यामुळें हिंदुस्थानच्या इतिहासाला नवीनच वळण कसें लागलें याच्या वर्णनाकडे वळं.

## प्रकरण २ रें.

#### अरवांनीं सिन्ध जिंकणें.

भारतखंडाच्या एकंदर भागांप्रैकीं सिन्ध प्रांत परकीय लोकांच्या द्छ्याला केव्हांहि प्रथम बळी पडण्यास योग्य असल्यामुळें त्याची नुलना सुसरीच्या नाकांशी करतां येईल. हिंदुस्थानाची पाठ हिमा-ळ्याच्या बर्फाच्छादित शिखरांनी सुसंरक्षित असल्यामुळें **कठीण** खवल्यांच्या सुसरीच्या पाठीप्रमाणें त्यावर त्या बाजूनें हल्ला चढ-विणें अशक्यच आहे. तसेंच ऱ्याच्या शिरोंभागावर आणि गंड-प्रदेशावर हिंदुकुश आणि सुलेमान हे नगराज पहारा करीत असल्यामुळे त्या बाजू ऋडूनिह हा देश बहुवा अभेद्यच आहे. पण दे पर्वत सोडून दक्षिणेकडे सिन्धु नदो जेथें स<mark>मुद्रा</mark>ळा मिळायास जाते तो भाग मात्र नैसर्गिक संरक्षण साधनाच्या अभावी उघडा पडून परकीय स्वान्यांना वारंवार पात्र झालेला आहे. हा भारत-खंडाचा नासिका प्रदेश हस्तगत करात्रयाचा ह्मगजे प्रथम विर्ज्ञ छ अशा वालुकामय प्रदेशांतून येणाराला यात्रें लागतें हें खरें -पण अज्ञाच रहाणीची नित्य संवय असळेल्या लोकांना उंटांवरून व खें चरांवरून त्यांत येऊन उतरणें कठीण नाहीं. म्हणून नागावर प्राचीन काळीं परकीय स्वान्यांचा पुनः, पुनः मारा झालेला दिस्न येतो.

ज्याकाळच्या इतिहासाचा प्रस्तुत आपण विचार करीत आहों त्या काळापूर्वी पारसीक लोकांनी सिन्ध प्रान्तावर अनेकवार स्वाच्या करून तो जिंकला; पण तितक्या सर्व प्रसंगी तेथील हिंदी रहिवाशांनी नेट करून आपलें स्वातंत्र्य पुनः पुनः प्रस्था- पित केलें. चचानें उल्थून पाडलेलें राजघराणें तेथें सुमारें १५० वर्षें राज्य करीत होतें आणि त्यानंतर चच आधि त्याचा पुत्र-दाहर यांनीं मिळून जवळ जवळ ६० वर्षे सिन्धप्रांतावर आपला अधिकार चालविला. पण दाहराचे कारकीर्दीत अरब लोकांनीं जो एकदां हा प्रदेश जिंकिला तेव्हांपासून म्हणजे इ. स. ७१२ पासून तहत आजपर्यंत तो मध्यंतरीं थोडीशीं वर्षे खेरीज करून परकीयांच्याच हातांत राहिला आहे. अगारीतीनें अरब लोकांच्या हल्ल्याला कायमचा बळी पडावयला ८ व्या शतकाच्या आरंभीं या देशाला विशेष काय कारणें झालीं, तसेंच पढें वाराव्या शतकाच्या अखेरीस देशाच्या इतर भागाचीहि तीच स्थिति कां झाली याचा सविस्तर विचार करणें अवस्य आहे, व अशा विचाराचीं साधनें बहुतेक आठव्या शतकांतच लिहिलेल्या चचनाम्यांत बरीच मिळण्यासारखीं आहेत ही सुदैवाची गोष्ट आहे.

कित्येक खिल्फांच्या अमदानींत अरब लोकांनी सिन्ध प्रांतावर तो जिंकिण्याच्या बुद्धीनें वारंवार हुले चढिवले, परंतु ते निष्फळ झाले असें चचनाम्यांत वर्णन आहे. पुढें जेव्हां संपूर्ण पारसिक झाणजे इराण देश त्यांच्या ताव्यांत आत्यामुळें ते कायमचे सिन्ध-प्रान्ताच्या जवळ येऊन बसले व अशा रीतीनें त्यावर हुले चढिवण्यासाठीं आधार झणून जवळच मजबूत ठिकाण त्यांना प्राप्त झालें; तेव्हां पुनः एकवार हा प्रांत जिकण्याचा नेटाचा प्रयत्न व्यांनीं केला. त्यांना संधिहि यावेळीं चांगलीच सांपडली. यापूर्वी अरबस्थानापासून महंमदी धर्माची प्रगति जलमार्गानें थेट सिंहल-द्विपापर्यंत झालेली होती. खलिफ वालीद त्यावेळीं बगदाद येथे राज्य करीत होता; त्याला देण्यासाठीं बहुमोल मोत्यांचीं व रत्नांचीं भेट सिंहल्हीपच्या राजापासून घेऊन कांहीं स्त्रीपुरुष मुसलमान यात्रेकरू गलबतांतून इराणी आखाताच्या मार्गानें तिकडे चालले

असतां वाटेंत प्रतिकूळ वारा लागून त्यांचीं गलवतें सिंधुनदीच्या पश्चिम तीरावरील देवल नांवाच्या सिन्वप्रांतांतील बंदराला येऊन लागली. सिंधु नदीच्या मुखाजवळील दुआबांत यावेळीं दरोडेखोर व वाटमाऱ्यांची कांहीं वस्ती असून त्यांच्यापासून छोकांना फार उपद्रव होत असे. ते नांवाचे बौद्धधर्मीय होते, व त्यांचे शील अत्यंत घाणेरडें होतें असें ह्युएनत्संगानेंहि म्हटलें आहे. उपरिनि-र्दिष्ट मुसलमान यात्रेकरूंचीं तारवें वंदरास लागत्या बरोबर या दरवडेखोरांनी त्यांच्यावर हल्ला चढविला आणि त्यांच्यापाशी अस-लेल्या सर्व मूल्यवान् जिनसा हिसकाऊन घेऊन देवल गांवीं नेल्या व त्या सर्व स्त्रीपुरुप यात्रेकरूंना केंद्र करून टेविलें. देवल शह-राच्या अधिकाऱ्यांनी वास्तविक पहातां याचा वंदोवस्त करावयास पाहिजे होता; निदान चौकशी तरी करावयाला हवी होती. पण त्यांचाहि कदाचित त्या लुटोमध्यें भाग असल्यामुळें तशी चौकशी **झा**ली नाहीं. पूर्वीप्रमाणें या असल्या प्रकाराबद्दल हज्जाज नामक इराणच्या सुभेदारानें दाहर राजाकडे तकारी केल्या होत्या. पण दाहरानें त्यावर असें उत्तर दिलें होतें कीं "हें नीच काम जे दर-वडे खोर करतात ते फार वलाटय असून आह्यालाहि जुमानीत नाहींत. " समर्थ अशा राजाला असलें उत्तर देणें अनुचितच होतें, व त्याचा फायदा घेऊन हज्जाजयानें खलिफ वालीदचें मन वळवून त्याकडून सिन्धप्रांताच्या राजा विरुद्ध धार्मिक युद्ध पुका-रविर्छे. सिंधप्रांत ( अरबी भाषेंत सिंदु व हिंद) कावीज केत्यावर जी लूट मिळेल ती स्वारीच्या खर्चाच्या दुप्पट तरी असेल अशी हजाजनें खात्री दिल्यामुळें खलीपहि पुकारण्यास तयार झाला.

एवढें झाल्यावर इराणची राजधानी कूफा येथें हज्जाजनें स्वारीची कडेकोट तयारी केली आणि तिचें सैनापत्य आपला भाचा व जांवई जो महंमद कासिम त्याकडे सोपविलें. महंमद कासिम हा सरळ कट्टा मुसलमान असून चतुर व कर्तृत्ववान् सेनापति होता. सिरिया प्रान्तांतील शामहून आलेले ६००० बड्या घरा-ण्यांतील लोक त्याला मिळाले. महंमद कासिमानें तटबंदीचीं शहरें व किले पाइन टाकण्यासाठीं लोलगदा यंत्रें भाणि भडिमार यंत्रें बरोबर घेतलीं. तीं प्रथम त्यानें शिराज बंदरांत गलबतांवर चढविलीं व तेथून जलमार्गानें देबाल येथें पाठिवर्ली, व महंमद कासिम स्वतः सैन्यानिशी मेकरानच्या मार्गानें खुष्कीनेंच परस्पर देबालकडे निघाला. वाटेंत त्याने अर्मन वेला येथें मुकाम केला, व नंतर योग्य वेळांत देबालास येऊन पोंहोंचला; इतक्यांत त्याची गलबतेंहि समुद्राच्या वाटेनें तेथें येऊन ठेपलीं. नंतर अल्यकाळांतच महंमद कासिमानें आपलीं यंत्रें खाळीं उतरवून त्यांच्यासह सैन्यानिशीं देवालच्या तटा बाहर तळ दिला व तेथून शहरावर हला चढिवला. इकडे हञ्जाजनें या सैन्याशीं इराणहून नित्य दळणवळण ठेवण्यासाठीं सांडणा स्वारांची योजना केली व तद्वारा त्या सैन्याच्या हाल चालीवर प्रत्यक्षपणेंच बारीक नजर ठेविली.

शत्रूनें एवढें केलें तरी देबालच्या बचावासाठीं दाहरानें काडी मात्र उपाय केला नाहीं. त्यांच्या हाताशीं आलाफी नांवाच्या आरबाच्या नेतृत्वाखालीं ५०० आरब लढवव्यांची एक टोळी होती. आलाफी हा आपल्या देशांत खून करून शिक्षेच्या मीतीनें इकडे पळून आलेला होता. कासिमानें देबालला वेढा दिला आणि आपलीं मिडमार यंत्रें सुरू केलीं, तेव्हां दाहरानें पुढें काय करावें म्हणून आलाफीचें मत घेतलें. परंतु त्याला जेव्हां आलाफीनें सांगितलें कीं, महंमद कासिम हा अजिंक्य आहे, तेव्हां तो कांहीं एक न करतां स्वस्थ बसला. कदाचित् त्याला असेंहि वाटलें असेल कीं, देबाल शहर बंदो-

बस्ताचें असल्यामुळें पूर्वी अनेकवार जसा त्या शहरानें अरबा-विरुद्ध टिकाव घरला होता तसा तें आतांहि धरील. पण त्याचा असा समज असल्यास तो चुकीचा होता. आतांचा हुछा पूर्वींच्या मानाने पहातां फार मोठ्या प्रमाणावर असल्यामुळें लवकरच देबाल शहर विजयी कासिमाच्या हातीं आलें. या हलुयाच्या वाबतींत एक विशेष गोष्ट सांगण्यासारखी आहे; ती अशी कीं, या शहरांत एक देवाचे मंदिर असून त्याच्या कळसावर त्याहूनहि उंच ध्वज फडकत होता, व<sup>े</sup>त्यांत कांहीं मांत्रिक साधन केलेलें होतें असा तेथी उलोकांचा समज होता. त्या अन्वयें त्यांची अशी खात्री होती कीं, जोंबर तो ध्वज पडला नाहीं, तोंबर देबाल नगराला धास्ती नाहीं. हें कासिमाला कळतांच त्यानें मंदिरावर आपला मोर्चा वळविला, आणि ५०० माणसांकडून भडिमार यंत्र चालवून ध्वजासह मंदिराचें शिखर खालीं पाडिलें. झालें, मंदिर व ध्वज पडल्याबरोबर सगळें शहर त्याच्या स्वाधीन झालें. असल्या मांत्रिक यंत्राच्या व जादूटोण्याचा गोष्टीवर तत्कालीन सर्वच लोकांचा विश्वास असे. मग ते बौद्ध असोत वा आरब असोत. एतद्विपयक बगदादचा खिलफा जो हरून-अल-रशीद त्याच्या आरबी भाषेंतींल अद्भुत पण असंभाव्य कथा प्रसिद्धच आहेत. या गोष्टी इतिहासकारानें वाजूठा ठेवल्या तरी युद्धप्रसंगीं विजय मिळविण्याच्या कामांत सुधारलेल्या राक्षसी लढाऊ यंत्रांचेंहि मोठेंच महत्व आहे हें त्याला नमूद केलेंच पाहिजे. आज जें प्रचंड तोफांचें महत्व आहे तसेंच त्यावेळीं भडिमार यंत्रांना (Catapults ) होतें, व तीं चालविण्याच्या कामीं आरब लोकांनी चांगलें प्रावीण्य संपा-दिलें होतें. पण हिंदु लोक त्याविषयीं अनिमज्ञ असल्यामुळें अरब लोकांचा हा विजय अंशतः तरी त्यांच्या सुधारलेल्या घातुकः यंत्राच्या जोरावर घडून आला असे कवूल करावें लागतें.

यात्रमाणें देबालचा पाडाव केन्यावर विजयी आरबांनीं तेथील हिंदु व बौद्ध लोकांना महंमदीय लोकांच्या भयंकर युद्ध प्रकाराचा पहिला घडा शिकविला. तो असा कीं, त्यांनी त्या नगरांतील सर्वे पुरुष मंडळीची सरसकट कत्तल केली. दुबळ्या बनलेल्या त्या स्रोकांनीं केविलवाण्या मुद्रेनें आपले जीव वांचवून दया करा म्हणून कासिमाची प्रार्थना केली, तेव्हां मला दया करण्याची आज्ञा नाहीं' एवटेंच त्यानें उत्तर दिलें. हिंदी लोकांवर एकदा असल्या भयंकर प्रकारांनी जरव वसवून पुनः त्यांनी केव्हां डोकें वर करूं नये असाहि कदाचित असले अत्याचार करण्यांत कासिमाचा हेतु असेल. असो, देबाल येथील उपरोक्त मोठें मंदिर जेव्हां त्याच्या हस्तगत झालें, तेव्हां कासिमाला त्यांत ' बुद्धाच्या **आश्रयास रा**हिलेल्या ७०० सुंदर स्त्रिया ' आढलल्या, त्यांना अर्थात् त्यानें टासी करून टाकिलें हें सांगावयास नकोच. हें मंदिर बहुधा बौद्ध मिक्षुणींचा विहार असावें. कारण देवाल शहर बहुतांशीं बौद्धधर्मीय असून व्याचा सुभेदारिह बौद्धच होता. त्याचें नांव जहीन असें चचनाम्यांत सांगितलें आहे. हा जहीन नगराचा पाडाव झाल्या बरोबर तेथून निसटला व नेरून शहरीं दाहराचा जयसिंह नांवाचा एक मुलगा होता त्याला जाऊन मिळाला, इकडे गलबतांवरील कैंद केलेल्या मुसलमान यात्रेकरूंना दाखवून देणाऱ्या लोकांना जीवदान देण्याचें कासिमानें कबुल करून ते सांपडल्यावर त्यानें आपलें वचन पुरें केलें. इतकेंच नन्हे, तर ती माणसें केंद्रेत असतां त्यांना ममतेनें वागविल्या बदल त्यांच्यावरील अधिकाऱ्यालाहित्याने सोडून दिलें. तरी पण कैद्यांना वाग विण्याच्या बावतींत तेव्हांचे मुसलमान व बौद्ध लोक यांमध्यें केव्हढी तफावत !! कासिमानें त्या अधिकाऱ्याला जीवदान दिलें खरें, पण त्याला मुसलमान करून सोडलेंच.

एवढें झाल्यावर कासिमानें देबाल नगराची लूट करविली, आणि तींत सांपडलेल्या मालाचे पांच भाग करून खलीकाला देण्यासाठीं त्यांतील एक सरकारी वांटा म्हणून धर्माज्ञेप्रमाणें हज्जाजकडे पाठवून दिला, व उरलेले चार भाग त्यानें आपण स्वतः व आपले सैनिक यांमध्यें टरींव नियमानुसार बांटून घेतले. लुटीचा बांट्रणीचा असा हा धर्मोक्त प्रकार असल्यामुळें अरब लोक सरकारासाठीं व त्याबरोबर आपल्या स्वतःच्या हितासाठीं फारच मोठ्या निकरानें लढत व विजय-संपादनार्थ शिकस्तीचा प्रयत्न करीत. कारण जय झाल्यास त्यांत राजा, सेनापित व प्रत्येक मैनिक यांचें सारखेंच स्वहित होतें. अरब लोकांना मिलालेल्या अव्याहत जयाचें हें हि अंशतः एक कारण आहे.

मुसलमानांनीं सुरू केलेल्या भरतखंडाच्या या विजयसत्राला असा हा भयंकर आरंभ होऊन त्यांत देबाल नगराचा बिळ प्रथम पडला. पूर्वी सांगितत्याप्रमाणें तेथील बहुतेक सर्व पुरुप मंडळीची कत्तल झाली, सर्व संपत्ती अरवांनीं लुटून नेली, खुपीनें किंवा जबरीनें अनेक लोकांना महंमदीय धर्माची दीक्षा देण्यांत आली, आणि बहुतेक तरुण ख्रियांना दासी म्हणून इराणांकडे रवाना करण्यांत आलें. याप्रमाणें भयंकर अत्याचार करून कासिमानें देबालच्या कारभाराची व्यवस्था लाविली, व तेथून पुढें नेक्रनकडे कृच केलें. हें शहर सिन्युनदीच्या पश्चिम तीरावर देबालच्या बरेंच वर आजच्या हैदराबाद नजीक वसलेलें होतें. कासिमाला तें काबीज करावयास मुळींच प्रयास पडले नाहींत. त्याचा बौद्ध-वर्मीय सुभेदार त्या वेळीं तेथें नसल्यामुळें त्याच्या तटाचे दरवाजे वंद होते खरे; पण तेथें थोड्याशा सैन्यानिशीं असलला दाहराचा मुलगा जयसिंह हा बापाच्या आज्ञेयरून नदीपलीकडे ब्राह्मणाबाद येथें निघून गेल्यामुळें लढण्यास कोणी पुढें येण्यासारखेंच नव्हतें.

कांहीं वेळानें तो बौद्ध सुभेदारिह परत आला व कासिमाच्यां छावणीत जाऊन त्याला शरण गेला. तसेंच त्यानें कासिमाच्या सेन्याला विपुल सामुग्री पोंचविष्याचें कबूल केल्यामुळें नेरूनचा बचाव झाला. लगेच महंमद कासिमानें त्यांत प्रवेश करून एक देवालय मोडून त्यावर मिशदीची उभारणी केली आणि नगराचा कारभार हातीं वेऊन त्याचीहि व्यवस्था लाविली.

पुढें कूच करितांना वाटेंत न जिंकिलेला प्रदेश मुळींच राहूं नये म्हणून कासिमानें प्रथम सिन्धुनदीच्या पूर्वेस न जातां तसाच उत्तरेकडे शिविस्तानवर मोर्चा धरिला. तेथील लोक म्हणजे शिबि लढवर्ये क्षत्रिय होते. त्यांची राजधानी तटवंदीची असून तेथें चंद्राचा मुलगा व दाहराचा चुलत माऊ वल्मराज हा अधि-कारावर होता. त्याने कासिमाशी दोन हात करण्याचे ठरवृन तटाचे दरवाजे बंद केले. पण तेथील बहुतेक लोक बौद्धधर्मीय असल्यामुळें त्यांनी वत्सराजाला निक्षून सांगितलें कीं "आम्हीं भिक्षु, आमचा वर्म म्हणजे अहिंसा; त्याप्रमाणे युद्ध करणे व हत्या करणें हें आम्हाला निपिद्ध. शिवाय तुमचें ठिकाण मात्र मजबुतीचें. अरव लोक आमचें ठिकाण कावीज करून आमचे प्राण व धन हरण करतील अशी आम्हांला भीति बाटते. म्हणून तुम्हीं त्याच्याशीं संधिच करावा असे आमचें तुम्हाला सांगणें आहे." हा भागूबाईचा सला कत्सराजाला अर्थातच रुचला नाहीं च त्यानें युद्ध सुरू केलें. कासिमानें नदी मार्गानें गदायंत्रें व भड़ि-मार यंत्रें गढबतांतृन ने रूनपर्यंत आणविळीं, व पुढें सिविस्तानपर्यंत खुष्कीनें नेऊन त्या राजधानीवर मारा मुरू केळा. तेव्हां आंतीळ बौद्ध मंडळीनें कासिमाला निरोप पाटविटा कीं, ''आम्हीं शेतकरी, कारागीर, व्यापारी व इतरहि सर्व छोक मिळून वत्सराजाचा पक्ष सोडिटा आहे व त्याचा अधिकार आग्ही आतां मानीत नाहीं.

याचा परिणाम असा झाला कीं, सिबिस्तानी थोडयाच वेळांत कासिमाच्या हातीं पडलें, व आंतील किल्ल्याचें रक्षण करणें आतां कठीण असें वाटून वत्सराज रात्रीचे काळोखांत संधि साधून आपल्या माणसांसह तेथून निसटून बुधिया नगराकडे पळून गेला. तो गेल्यावर महंमद कासिमाने सिबिस्तानांत प्रवेश करून तें लुटलें, पण त्यांतील समानी ( श्रमण ) म्हणजे बौद्ध लोकांना मात्र हात छावछा नाहीं. लुटींत सांपडलेल्या वस्तूंचा पंचमांश त्याने नित्यनियमाप्रमाणे हज्जाजकडे छावून दिला, आणि बाकीचा भाग सैनिकांत वांटून टाकला. मग सिविस्तानांतील किला व भोंवतालचा प्रदेश यांच्या कारभाराची योग्य व्यवस्था लावून तो सैन्यासह तेथून वत्सराजाच्या मार्गे लागण्यासाठी बुधियाकडे निवाला. तेथें युद्ध होऊन तोहि सर्व मुलुख कासिमाच्या ताव्यांत आला. याप्रमाणें सिन्धुनदीच्या पश्चिमेकडील सर्व प्रदेश हस्तगत केल्यावर कासिम सिविस्तानांत मुळींच सैन्य न ठेवतां सिन्धुनट वलांडून पूर्वेकडे जाण्याचा विचार करण्यासाठीं नेरूनला परत आला. या ठिकाणी सिन्धुनदीच्या प्रवाहाच्या दिशेंत आज मितीस फारच बदल झालेला आहे; नेरून म्हणजे आजचें हैदराबाद पूर्वी त्या प्रवाहाच्या पश्चिमेस होतें तें आतां प्रवाह फिरल्यामुळें पर्वेस झालें आहे.

येथें नेरून आणि सिबिस्तान येथील बौद्ध लोकांच्या वर्तणु-कीचा थोडा तरी विचार करणें अवस्य आहे. या वाबतींत गिबन या रोमन साम्राज्याच्या इतिहासकारानें खिस्ती धर्मासंबंधानें जो शेरा मारला आहे, तोच या बौद्धांनाहि लागू पडतो. गिबन म्हणतो, खिस्ती धर्मामुळें रोमन लोकांना आलेला दुबळेपणा हाच त्यांच्या नहासाला मुख्यत्त्रें कारणीभूत झाला. तसा हिंदुस्था-नाच्या स्वातंत्र्यावर घाला पडावयासहि बौद्धधर्माचा प्रसार आणि

जोरच येथें विशेषेंकरून कारण झाला असें इतिहासाला नमूद केल्याशिवाय गत्यंतर नाहीं. '' खिस्ती धर्मानें तरी ट्यूटानिक चोकांना कोठें दुबळें केछें ? तसें पौररुय देशांत सुद्धां सगळेच लोक दुबळे झाले असें नाहीं. मंगोलियन वंशीय व त्यांत विशेषतः जपानी लोकांवर तसा दुबळेपणाचा परिणाम झालेला नाहीं" असें कोणी म्हणेल. पण जीवंत प्राण्यांना न मारण्याचे जे अहिंसेचे तत्व व तदनुसार मांसाहाराचा निपेध यांचा येथील जनतेच्या मनावर मुख्य धार्मिक गोष्टी म्हणून खोल परिणाम झाल्यामुळें त्यांचें आचरण मवाळ सौम्य त्यांची क्षत्रियवृत्ति स्वाभाविकप्णेंच व्हास पावत चालली. अशी गोष्ट पाश्चात्य जर्मन किंवा पार्वात्य जपान यांची झाली नाहीं. हिंसा व नदनुपंगी कृरपणा यांचें स्वरूप हिडीस तर खरेंच, पण कौर्याशिवाय क्षात्रवृत्ति कायम रहाणें कठीण-बौद्धधर्मीय हर्षवर्धनानें क्षात्रवृत्तीनें अफाट साम्राज्य स्थापन करण्यांत यश मिळविलें खरें,पण तो लहानपणापासून मांसाहारीच होता. मागाहून शेवटीं शेवटीं मात्र तो आहार त्यानें सोडला. गुप्त राजे जुन्या धर्माचे व तदनुसार पशुयज्ञाचे अनुयायी असल्यामुळें मांसाहारीच होते व त्यांच्या अमदानींत बहुतेक मध्यम वर्गातील लोक म्हणजे व्यापारी, शेतकरी, वाणी, उदमी इत्यादि हेही मांसाहारीच असल्यामुळें ब्राह्मण क्षत्रिय या वरच्या आणि गूद या खालच्या जातींतील लोकांप्रमाणेंच वैश्यांनीहि क्षात्रवृ-त्तीचा त्याग केलेला नव्हता. त्यामुळेंच स्वतः वैद्यवर्णीय असूनहि मगधांतील गुप्त आणि ठाणेश्वरचे वर्धन राजे कुशान व हूण यांसारख्या परकीय क्रूर लोकाचे हले परतविण्यास समर्थे झाले. पण बाद्धधर्माकडे कल झुकल्यावर पुढें त्या धर्माच्या अधिक कळकळीमुळें व आपल्या सार्वभौम सत्तेच्या जोरावर हर्पवर्धनानें प्राणि-हिंसेचा निषेध करून मांसाहाराला

देशांतून काढून लाविलें. या निषेधाचा मागाहून असा स्वामा-विकपणेंच परिणाम झाला कीं, पन्नास वर्षींच्या अवधींत मांसा-हारापासून अलिप्त राहिल्यामुळें मध्यम वर्ग आठव्या शतकाच्या आरंभी जो एकदां वीर्यहीन बनला तो अद्यापिहि तसाच आहे. जुन्या चाछीचे ब्राह्मण व वीर्यवृत्ति क्षत्रिय यांनी मात्र या निपेधाला फारसें जुमानिलें नाहीं. तथापि त्यामुळें आरव लोकांचे हलें सुरू झाले, तेव्हां एकंदर देशांतील निम्मेहून अधिक लोक शिळपट मेपवृत्ति बनलेले होते व त्यामुळें क्रूर अज्ञा अरबांच्या शस्त्रांना ते सहजच बळी पडले. सिबिस्तानच्या बौद्ध लोकांनीं सांगिल्या-प्रमाणें अहिंसा व युद्धपराङमुखता हींच बीद्ध धर्माची मुख्य अंगें असल्यामुळें व तसें ते लोक उघडपणें प्रतिपादूं लागल्यामुळें ठिक-ठिकाणीं नेरून व सिविस्तानप्रमाणेंच छोकांत दोन पक्ष उत्पन्न झाले; एक सुद्धानूकूल व दुसरा युद्धविरोधी. प्रथम पक्षांत शेतकरी, च्यापारी, कारागीर क्षणजे वैश्य व शूद्रांपैकीं शांतवृत्तीचे लोक याचा समावेश होई आणि बहुजनसमाज म्हणजे मध्यम वर्ग बहुधा याच लोकांचा बनलेला असतो. त्यांना मरणें व मारणें या दोन्ही गोष्टी किळस उत्पन्न करीत असल्यामुळें अरब लोकांशी गांठ पडून त्यांचें सामर्थ्य अधिक आहे व ते विजयी होणार असें पहातांच ते त्यांच्या पक्षाला जाऊन मिळत. अरबांशीं जोराचा सामना करणारे मग उरले काय ते थोडेसे ब्राह्मण व क्षत्रिय त्यांचा देकरन बाधिया येथें व्हास झाला हें सांगावयाचें आहे.

बुद्धिया येथें कासिम पोंचल्यावर वत्सराज आणि त्याचे ठाकूर अनुयायी यांच्याशीं त्याचें युद्ध होऊन ''आपले पापी हेतु सिद्धीस नेण्याचा प्रयत्न करीत असतां" वत्सराज सगळ्या मंडळीसह मारला गेला असें चचनाम्यांत वर्णन आहे. त्या ठिकाणीं जाटांची वस्ति अस्न चचानें जरी त्यांना शूद्वृत्ति बनविलें होतें तरी ते जात्याच वीर्यशाली असल्यामुळें त्यांनीहि अरबांना निकरानें तोंड दिलें.
तथापि एकंदरींत अर्थे अधिक लोक युद्धपराङमुख अतएव भागूबाई
अरबांना मिळाल्यामुळें त्या थोडवाशा जाटलोकांचा कांहीं इलाज
चालला नाहीं आणि सिन्धप्रांताची भिवतव्यता कांहीं चुकली
नाहीं. तथापि सुदैवाची गोष्ट एवढी होती कीं, पशुयज्ञात्मक
आर्यधर्माचें (त्याला अद्यापि हिंदुधर्म ही संज्ञा मिळाली नव्हती)
त्या वेळीं इतर ठिकाणीं पुनरुज्जीवन होऊन बौद्धधर्माचा पाडाव
होऊं लागला व त्याच्या पिच्लेहाटीमुळें हिंदुस्थानच्या इतर भागांची
दुर्दशा पुढें तोन शतकें तरी टळली. पण सिन्ध प्रान्त जो एकदां
अरबांच्या ताव्यांत गेला तो शेवटपर्यंत तसाच राहिला.

महंमद कािम नेरून येथें आल्यावर सिन्धुनदी कोणत्या ठिकाणी ओलांडावी याचा विचार करीत बराच काळ राहिला: पण त्याला कांहीं मार्ग सचेना. नदीचा हा :याच्या मार्गांत मोठाच अडथळा होता. इकडे दाहरालाहि आपन्या कर्तन्याचा विसर न पडल्यामुळें ऱ्यानें या संघीचा उपयोग करण्याचें ठरविलें; म्हणजे अरब लोकांशीं गांठ पडण्यापूर्वी त्यानें युद्धाची चांगली तयारी करून टेविली. आपला पुत्र जयसिंह याला त्यानें नदीच्या पश्चिम तीरावरून आपलेकडे बोलावृन आणिलेंच होतें. आतां त्याच्या हाताखाळी कांहीं नियडक सैन्य देऊन त्याने अरवांना नदी ओलाइं न देण्याच्या कामावर त्याची योजना केली. तो स्वतः देखील मोटें सैन्य वेऊन अलोराहून येऊन जयसिंहाच्या मार्गे कांहीं अंतरावर मैदानांत तळ देऊन राहिला. इतकेंच नव्हे तर कांहीं वेळानें आरबांच्या समोरच्या तीरावरच तो येऊन दाखल झाला. तो शरीरानें भक्कम असून उत्तम तिरंदाज होता. त्याचे धनुष्य इतर कोणाळा वांकवितां येत नसे असे मुसलमानी बखरका-ज्ञांनी नमूद केलेलें आहे. तीरावर आल्यावर आपलें जड धनुष्य

वांकवून त्यावर त्यानें दोरी चढविछी, आणि शक्य तितकी ती ताणून, नदीपलीकडे उभा राहून आपल्यावर बाण टाकण्यास सज्ज झाछेल्या एका अरब घोडेस्वारावर नेम धरून त्याने बाण टाकिला आणि स्वाराचा वध केला. या धाडसी कृत्यावरून दाहराच्या शरीरसामध्यीची आणि समरांगणावर निर्धास्तपणें वावरण्याच्या धैर्याची उत्तम साक्ष पटते. हे गुण पूर्वी अलेक्झँडरचा प्रतिस्पर्धी पौरस आणि मागाहून शहाबुदीन घोरीचा प्रतिस्पर्धा पृथ्वीराज यांच्या अंगी असलेल्या गुणाहून खास कमी नव्हते, तथापि असल्या एका किंवा अनेक रजपूत वीरांमध्यें व्यक्तीशः असलेल्या या पराक्रमाचा निम्नही व आवेशी अरबांपुढें व त्यांना अनुकृछ झालेल्या फितुरी हिदूंपुढें कांहीं टिकाव लागण्यासारखा नव्हता, हें सांगावयास नकोच. हिंदुस्थानच्या अवनतीचीं पूर्वी जी कारणे सांगितली त्यांत येथील लोकांची आपमांत फूट आणि त्यामुळे नीचपणानें त्यांपैकीं कांहींनीं केलेला मायभूमीचा विश्वासवात यांची आतां भर घातली पाहिजे. आमच्याच लोकांच्या या विश्वास-घातकी वर्तनाविषयीं अरव बखरकार काय म्हणतो तें आतां पाहूं.

महंमद कासिम नेरून येथें सिन्धुनदीच्या पश्चिमतीरावर येऊन ती ओलांडण्याच्या विवंचनेंत पडला होता. त्याला होड्या व जहाजें मिळेतना, सैन्यांत अन्नाचा व इतर सामुग्रीचा तुटवडा पडलेला, शिपाई व घोडे अजारी पडलेले अशा स्थितींत त्याला मोठी काळजी लागून राहिली. पण तो मोठा निश्चयी तसाच भाग्यशालीहि होता. त्याला इराणांतून सहाय्य करणारा हच्जाज देखील त्याच नमुन्याचा खंबीर पुरुप होता. त्यानें या कासिमाच्या अडचणींत त्याला २००० नवीन घोडे व ताच्या दमाच्या नव्या शिपायांची एक तुकडी मदतीला पाठवून दिली, व त्याबरोवर एक अत्यंत संस्मरणीय असा सलाहि धाडिला. त्याचा सारांश असा का,

'राज्यसंपादनाचे मार्ग चार आहेतः १ छा, संघि व स्नेह, २ रा द्रव्य खर्चण्याची तयारी व उदार देणग्या, ३ रा विरोध प्रसंगी योग्य उपायांचें अवलंबन, आणि ४ था जबदरस्त सैन्य, शक्ति आणि वैभव. तदेशीय राजे करतील ती ती विनंति मान्य करावी, व गंभीरपणें वचन देऊन सर्वांचें समाधान ठेवावें. " आमच्या नीतिशास्त्रांत जे साम, दाम, दंड आणि भेद असे चार उपाय मांगितले आहेत त्याचेंच हें आरबी रूपान्तर आहे. शत्रूंचा पाडाव करावयाचा तर वेळी त्याच्याशी सख्य करून वेळी त्याला मोठमोठया देणग्या देऊन, साधल्यास त्याच्या राज्यांत कुट पाडून आणि शेवटीं निवळ जवरदस्तीचा उपयोग करून तो करतां येतो. यांपैकी पहिल्या दोन उपायाचें अवलंबन दाहराच्या बाबतीत तरी कासिमाला शक्य नव्हतें. कारण दाहर हा अत्यन्त नित्रही व श्रीमान होता. तेन्हां उरले शेवटचे दोन उपाय कासिमाच्या मुदेवाने त्याला दाहराच्या राज्यांत फुट पाडून फितुरी उत्प**न** करण्याची संधि त्यास लवकरच मिळाली. सिन्धुनदीच्या पात्रांत ्क लहानसे वेट असून तें मोका वस्सया नांवाच्या अधिका-ऱ्याच्या ताव्यांत होते. या अधिकाऱ्याचे कांही कारणाने दाहराशी जुळेनासें झालें होतें. कासिम तेथें असतांना हा मोका त्याला जाऊन एकदम मिळाला व कासिमानेंही त्याला बराच मुलुख देण्याचें कबृल केलें. पुढें अरब लोकांनीं जी जी युद्धें केलीं, त्या सर्वांत त्यांना मोका बस्सयानें प्रामाणिकपणे आणि उत्साहानें साह्य केलें. म्हणजे सिन्धुदेशाच्या इतिहासांतील याची कामगिरी उंकेंतील बिभीषणाच्या कामगिरीसारखी झाली. हा जाती**नें** रजपूत-ब्राह्मण असून त्याला आपल्या मायदेशाविषयींच्या कर्त्-व्याची ब्राह्मतः तरी जाणीव होती असें दिसतें. कारण त्यानें कासिमाला लिहिलेल्या पत्रांत असें होतें कीं, " सिन्धु देश हा

आमचा मात्देश आहे. आमच्या वाडवडिलांनीं हा आमच्या साठीं पैदा केलेला असल्यामुळें त्यावर आमचाच वारसा आहे. आम्ही आणि राजा दाहर यांच्यांत नात्याचा संबंधिह आहे. तो सार्वभौम असल्यामुळें दुसऱ्या हिंदी राजांवर त्याचा अंमल चालतो. म्हणून त्याला चिंकटून राहून त्याच्याशीं सहकार्य करणें हेंच आमचें कर्तव्य आहे. त्याचें सुखदुःख म्हणजे आमचेंच सुखदु:ख; कारण आम्ही एकाच मायमूमीचे पुत्र आहों. पण शहाणपणा, बुद्धिवाद आणि भवितन्यता यांचा विचार करतः असें स्पष्ट दिसतें कीं, हा देश इत:पर आमच्या हातीं रहाणें शक्य नाहीं. म्हणून तुम्हाला येऊन मिळणें हाच एकंदरींत सुज्ञपणाचा मार्ग दिसतो. " मोका बस्सयासारम्या देशदोह्यांचा मायभूमीची राखरांगोळी करतांना हा निन्याचाच कोटिक्रम आहे. आलेक्झेँड-रच्या वेळीं तक्षशिलेच्या राजापासून तों अगदीं अलीकडील गुज-राथच्या करण राजाच्या नागर प्रधानापर्यंत अनेक देशबुडव्यांनीं ह्याच नीच कोटिक्रमानें आंतून टोंचणाऱ्या आपल्या सदसद्विवेक बुद्धीला बोधट करून टाकिलें, व देशबांधवांच्या गळ्यावर सुरी ठेविळी. कोणत्या देशांत असल्या अधम स्वभूशी कुपुत्रांचा निर्मत्सना करात्री तितकी थोडीच.

महंमह कासिमानें वेट प्रांताच्या या अधिकाऱ्याला त्या प्रान्ताचा मालक करण्याचें वचन देऊन त्याप्रमाणें आपत्या सही शिक्या-निशीं त्याला करारहि लिहून दिल्यावर मोकानें त्याला उलट सर्व प्रकारची सामुग्री पुरविली. इतकेंच नव्हें, तर आणली नदी उत-रून त्याला पूर्वेकडे जाण्याच्या कामीं शक्य तितकें साहाय्य सुद्धां केलें. म्हणजे कासिमाला जरूर लागणाऱ्या होड्या वगैरे त्यानें पुरवृत बेटाच्या बाजूनें नदी उतरून जाणें सोईचें असल्यामुळें तो मार्गहि त्याला दाखवृत दिला. मग तेथील पाता इतका

रुंदीचा होडयांचा पूल कासिमानें नदीच्या पश्चिम तीरावर तया**र** करून ठेविला. इकडे फितुरींची ही सर्व हकीगत दाहर राजाला कळतांच त्यांनें मोकाचा धाकटा भाऊ जो रासिल त्याची कासिमाला नदी उतरूं न देण्याच्या कामावर योजना केली, व ऱ्याला बेट प्रांतावरील अधिकारी नेमिलें. पण तोहि आपल्या मावाप्रमाणेंच मनाला फसवून विश्वासघातकी बनला. या दोघां शिवाय आणखी देखील कित्येक ठाकूर व जाट लोक अरबांचें वचस्व मान्य करून त्यांना मिळाले. अर्थांतच या सर्वांची योजना बेट प्रांतावर होऊन अरबलोकांना नदीपार जाण्यांत मदत करण्याची कामिगरी त्यांच्याकडे आली. मग पूर्वी तयार करून ठेविलेल्या होडयांच्या पुलाचें एक टोंक पश्चिम तीरावर जखडून दुसरें टोंक प्रवाहाच्या साह्यानें ढकलीत ढकलीत त्यांनीं पूर्व तीरावर नेलें नेथें तें टोंक पोंचतांच रासिलच्या हाताखालचे लोक तें तेथें बांधू द्यावयास अडशळा करूं लागले. पण त्यांच्यांतिह फितुरी होतीच. व्यांच्यांत विरोध उ:पन झालेला पाहून व त्याचा ता**ब**डतोब कायदा घेऊन कासिम पक्षाच्या बहादरांनी नांगर टाकून होडया जागीं खिळवून टाकिल्या; व पूछ तयार झाला. याप्रमाणें मोका, याचे जाट अनुयायी व ठाकूर यांनी रासिछच्या माणसांची समजूत घाळून पूळ तयार झाल्यावर अरब छोक विशेष अडचण न पडतां पूर्व तीरावर येऊन दाखल झाले. तेथें त्यांना तोंड देण्यासाठी जयसिंह सैन्यासह तयार होता. त्याने शक्य तितका अडथळा करून अरबांना धोपत्रून धरिलें. परंतु त्याचा अरबांनीं मोड केला. युद्धांतून पळून जावयाचें नाहीं असा जयसिंहाचा नश्चय होता. पण त्याच्या हत्तीच्या महाताने आपल्या धन्याचा जीव बचावण्याच्या दढ इच्छेनें निसटून ' जावयाचें आहे काय ? असा हत्तीला उद्देशून प्रश्न केला. त्यावर 'ही गोष्ट शक्य नाहीं असं

जयसिंहानें उत्तर दिलें. १ तेव्हां त्या चतुर व धारिष्टवान महातानें वेढा घालणात्या अरबांच्या अंगावर हत्तीला एकदम चालवृन यांची दाणादाण उडविली व अशा रीतीनें मार्ग मोकला करून जयसिंहाला सुखरूपपणें तो दाहराकडे घेऊन आला. त्याला सुखरूप परत आलेला पाइन दाहराला आनंद झाला हें सांगावयास नकोच.

याप्रमाणें नदी उतरल्यावर व तेथें अडथळा करावयास सजा असलेल्या जयसिंहाची वर सांगितल्याप्रमाणें अरबांनीं बोळवण केल्यावर पुढें त्यांनीं मिळविलेल्या विजयांचें सविस्तर व साप्र वर्णन करण्याची आवश्यकता नाहींच. दाहर राजा अलोरह्रन निघुन आपल्या अगदीं निवडक सैन्यासह ब्राह्मणाबादच्या दक्षि-णेस झीम प्रान्तांत उतरला होताच. 'हतो वा प्राप्स्यसि स्वर्गं जितो वा भोक्ष्यसे महीम् ' या प्राचीन क्षत्रियांच्या ब्रीदाप्रमाणें जिंकावयाचें किंवा मरावयाचें असा ठाम निर्धार करून त्यानें अरबांशी तुमुळ रणकंदन केळें. हा संग्राम फारच भयंकर झाळा. दाहराच्या बाजूला ५००० स्वार, १०० हत्ती आणि चिलखतवाले २०,००० पायदळ इतकें सैन्य होतें असें चचनाम्यांत म्हटलें आहे. स्वतः दाहर एका मत्त हत्तीवर स्वार झाला होता. हत्तीच्या पाठीवर पोलादी चिलखत अस्तरलें असूर त्यावर होदा जखडून बांधलेला होता. दाहर नखशिखान्त कवचावृत असून त्याच्या हातांत पूर्वी सांगितछेलें वजनदार धनुष्य होतें, व त्याचा गुण शक्य तितका ताठ चढिवळेळा होता. हौद्यांत दाहराच्या दोन्ही बाजूंना दोन दासी असून एक त्याला भात्यांतून बाण पुरवीत होती व दुसरी तांबूल वाहिनी जरूर तेव्हां विडा करून देत होती. त्याच्या उजन्या बाजूकडे जयसिंह आणि डावीकडे त्याचा पुतण्या जहीन असे आपापल्या सैन्यासह तयारीनें उमे होते; आणि त्याचा मुलगा दहरशिया सिन्व प्रांतांतील अनेक **सरदार** 

( चचनाम्यांत यांचीं नावेंहि दिछीं आहेत) व पूर्व भागां-तील जाट यासह पिछाडी राखीत होता. विकद्ध बाजुला कासिमाचें सैन्य किती होतें हें सांगतां येत नाहीं, पण त्याजवळ ६००० तरी घोडेस्वार असून त्याच्यापाशीं भाले व बाण हीं हत्यारें होतीं. शिवाय कांहीं पायदळहि त्याजवळ होतें, व मोकाचें सैन्य, ठाकूर आणि पश्चिम सिन्धप्रांतांतील जाट इत्यादि फितूर झालेले लोक त्याला सहाय होते. तथापि त्यांची संख्या म्हणण्यासारखी नसावी. दोन्ही पक्ष जवळ येऊन सकाळचे प्रहरी घनघोर युद्ध मुरू झालें व तें संध्याकाळीं प्रहर दिवसपर्यंत चाललें. या सुमारास दाहराचें दैव फिरून त्याच्या पक्षाकडे अपवात घडून आला. युद्धदेवतेच्या मनांत त्या दिवशीं अरबांनांच जय प्राप्त व्हावा असें होतें, दाहर मोठया निकरानें शरमंधान करीत असतां मधुन मधून चक्र हें विशिष्ट भारतीय अस्त्रही सोडीत होता. या अस्त्राची अरब लोकांना माहिती नव्हती. त्याचा मार व नेम इतका अचूक **अ**से कीं, घोडा, स्वार अथवा पदाति त्याच्या ज्याच्या म्हणून ते अंगावर येई त्याचें त्याचें शिर तें घडापासून मोकळें करी. पण याप्रमाणें दाहर पराक्रम करीत असर्ता अरब होकांपैकीं सोडलेहे नाम्ध्याचे जळाऊ बाण त्याच्या हत्तीवरील हौद्यावर जोरानें आदळून त्यानें पेट घेतला. आपल्या देशांत अनेक युद्धप्रसंगी असले अपघात घडून आलेले आहेत. आश्चर्याची गोष्ट अशी कीं, आपले सेनापति नेहमीं उंच हत्तीवरच आरूढ असतात व त्यामुळें शत्रुंना त्यावर शस्त्रसंधान करणें फार सुलभ होतें. हत्तीचा हौँदा पेटूं लागतांच ती उष्णता सहन न होऊन हत्ती भडकला आणि महाताच्या प्रयत्नाला न जुमानतां युद्धाच्या गर्दीतून निसटून जवळ एक तलाव होता त्यांत घुसला आणि वरून होरपळल्यामुळें त्यानें आपळें सर्वांग पाण्यांत बुडिवलें. अर्थात् महातासह दाहराची

हौद्यांतून जोरानें उचलबांगडी हो ऊन ते खालीं पडले. ते कसे बसे पाण्यांतून बाहेर आले, पण इतक्यांत त्यांचा पाठलाग करीत असलेली एक अरबांची टोळी तेथें पोहोचून तिनें त्यांवर हला करून दोवांचेहि प्राण घेतले. झालें, सेनापित मला असतां हिंदी सैन्याची नित्य जी स्थिति होते ती त्यांवेळीं दाहराच्याहि सैन्याची हो ऊन तें दशदिशा पळत सुटलें. त्याची पूर्ण दाणादाण झाली. त्यांपैकी पुष्कळांची अरब लोकांनीं कत्तल केली व अगदीं थोडे लोक मात्र जवळच असलेल्या रावर नामक किल्यांत जाऊन पोंचले. याप्रमाणें सिन्ध प्रान्ताचें स्वातंत्र्य हरण करणाऱ्या मुख्य युद्धाचा निकाल अरवलोकांना अनुकृल झाला. हा दिवस इ.स. ७१२ म्हणजे हिजरी शकाच्या ९२ व्या वर्षांतील रमजानची १० वी तारीख होय.

युद्धानंतर विजयी झालेल्या आरवांना अमूप लूट मिळाली. त्यांनी हत्ती, घोडे व त्यांवरील मृल्यवान अलंकार, तसेंच गाड्या, बेल वगेरे सर्व सांपडलें तें हस्तगत करून त्यांपेकी पंचमांश ऐव-जाची किंमत हज्जाजकडे पाठवून दिली. त्यावरोवर महंमद कासिमानें विजयानंदाचें व आभारप्रदर्शक असें हज्जाजला पत्र लिहून दाहर आणि त्याचे मांडलिक यांची मस्तकें आणि व्यजा-छत्रादि राजचिन्हेंहि लावून दिली. दासी म्हणून धरून नेलेल्या स्त्रियांत दाहराची राणी, अन्यगजांच्या कांहीं मुली, तशीच दाहराची एक पुतणी इतक्या होत्या; त्यांना अर्थात खलीफाकडे पाठविण्यांत आलें. पण दाहराची राणी लाडी हिला मात्र दासीपणांतून कासिमानें मुक्त केलें आणि जित राजांच्या स्त्रियांशीं लग्न करणाच्या विजयी सरदारांच्या नित्याच्या उत्कट आवडीला अनुसरून त्यांने तिला आपली पत्नी करून टाकिलें.

हिंदु व अरब लोकांच्या या प्रथम युद्धाच्या आरंभी घडून आहेल्या एका विशेष गोष्टीचा येथें सविस्तर उहुंख केल्यावांचून आमच्यानें रहावत नाहीं. पूर्वी सांगितछेंच आहे कीं, दाहाराच्या हाताखालीं ५०० अरबांची एक टोळी असून तिचा अलाफी नांबाचा अरब नाईक होता. या तुकडीला दाहराने युद्धाच्या वेळीं आघाडी संभाळावयास मांगितलें. तेव्हां अलाफानें उत्तर केलें, " महाराज, आपण आमन्यावर अनेक वार दया करून आह्याला ऋणीकरून टेविळें आहें. परंतु आह्मी मुसलमान असल्यामुळें आह्माला इस्लामाच्या सैन्याविरुद्ध शस्त्र उपसतां येणार नाहीं. कारण तसें करून आम्हाला मरण आलें तर तें अधम पाप्यांना मरण येंतें तसलें होय; व भामचा जय झाला, तर आह्माला खुनाचें पातक लागून अघोर नरकाच्या शिक्षेला आम्हीं पात्र होऊं. " असें बोलून तो आपत्या टोळीसह दाहराला सोडून गेला; आपल्याच वर्मब धवांवर शस्त्र चालविण्याचे त्याने साफ नाकारिलें. पुढें हे लोक एकदम काश्मीरला गेले असें कोणी म्हणतात, व दुसरे कांहीं जण म्हणतात कीं, कांहीं वेळ त्यांनीं जयसिंहाला मदत केली पण तो जेव्हां सिन्ध मधून पळून नव्या रजपुतान्यांत गेला, तेव्हां मग ते कारमीराकडे गेले. या हकीगतीवरून सदर संस्मरणीय दिवशीं हिंदु व मुसलमान यांच्या वर्तनांतील ठळक विरोध दिसून येईल. या युद्धांत कांहीं हिंदुलोकांनीं आपल्या देशबांधवांचे व धर्मबांधवांचे मुसलमानांच्या पक्षाला मिळन गळे कापण्यास कमी केलें नाहीं, पण कोणत्याहि मुसलमानानें मात्र असला प्रकार केला नाहीं. या गोष्टीवरून तत्कालीन मुसलमानांचा धर्मामिमान किती जाञ्चल्य व प्रखर होता याचें प्रत्यंतर मिळतें. धर्माभिमाना-शिवाय त्यांच्यामध्यें उच्च प्रकारच्या नीतीमत्तेचाहि अविर्भाव दिस्न येतो. दाहराच्या नोकरीत असलेख्या ५०० अरबांनी आपल्या

धर्मबांधवांविरुद्ध लढण्याचें नाकारलें, पण कासिमाला मिळून दाहरा विरुद्ध लढ्न स्वामिद्रोहाचे पातकहि त्यांनी केलें नाहीं. याच्या उलट विजयनगरच्या रामरायाच्या हाताखाली असलेल्या मुसलमानांचें वर्तन पहा. तालिकोटच्या सुप्रसिद्ध संग्रामांत त्यांनीं रामरायाच्या मुसळमान शत्रूं विरुद्ध छढण्याचा आरंभीं मोठा आव वातला, पण प्रत्यक्ष युद्ध सुरू होतांच त्यांनी वेलाशक हिंदुसैन्या वर शस्त्र चालविण्यास सुरुवात केली. अलाफीलाहि असे करतां आछे असतें. पण असला विश्वासघातकीपणा त्यावेळी मुसल-मानी धर्मांत नव्हता. काफर छोकांशी सुद्धां विश्वासघात करणें पाप आहे असे त्याचें तत्व होतें. काफर ऊर्फ नास्तिक छोकांशीं बेइमान होण्यास हरकत नाहीं, ह्या नीच तत्वाचा जसा पुढें कांहीं िष्ट्रस्ती उपदेशकांनी अवलंब केला, तसा पुढील इतिहासांत कां**हीं** प्रसंगीं मुसलमानांनीहि केल्याचें आढळतें. पण महंमद कासि-माच्या वेळी अरब लोकांनी असा बेइमानपणा कथीं केला नाहीं. विरुद्ध असळेल्या हिंदु लोकांची कत्तल करणें, व त्यांच्या स्त्रियांना दासी म्हणून पकडणें किया त्यांच्याशीं छम्न छावणें हा तर त्यांचा उवड वाणाच होता, पण एकदां त्यांनीं कोणा हिंदूला अभयवचन दिल्यावर तें त्यांनी कधीं मोडलें नाहीं. धर्मप्रसाराच्या कामी देखील त्यांनी हाच बाणा कायम ठेविला. ज्या हिंदु लोकांनी अरबांचें वर्चस्य मान्य करून धार्मिक स्वातंत्र्यासाठीं त्यांना खंडणी देण्याचें कवूल केलें, त्यांना आपापल्यापरीनें देवालयें बांधून मूर्तीची पूजा करूं दावी की नाहीं असा प्रश्न उत्पन्न झाला, तेव्हां न्यांनी हज्जाजकडे त्यांचा निर्णय सोंपत्रिला, व त्या क्रूर व करड्या मुसलमानानेंहि असें सांगितलें कीं, ज्याअर्थी आएण त्यांची खंडणी स्त्रीकारली आहे त्याअर्थी त्यांना आपण धार्मिक स्वातंत्र्य अवस्य दिलें पाहिजे. या गोष्टीवरून एवढें म्हणावयास

हरकत नाहीं कीं, दिग्विजयाला निघालेले हे तत्कालीन अरब लोक नुसते कहें धर्माभिमानी नसून उच शीलवानहि होते. युद्धांत जय मिळविण्यांत लष्करी सामर्थ्य व एकी यांची जशी आवश्यकत्य आहे, तशी उत्कट शीलाचीहि आहे यांत शंका नाहीं.

वर मांगितत्याप्रमाणें दाहराची अवस्था झाल्यावर भयंकर युद्धाच्या गर्धीतून जयसिंह पळृन थोड्याशा मंडळीसह राऊर येथें गेला. पण राऊरचा किलाहि सुरक्षित नाहीं असे पाहन तो पुढें ब्राह्मणाबादला गेला. तेथें व्याच्या वापाची सर्व संपत्ति असून अरबांशी लढण्यापुरतें सैन्यहि होतें. दाहराची दुसरी राणी वाई ही १५००० छोकांनिशीं राजरलाच राहिली होती. तेथें कासि-मानें येऊन आपल्या विजयी सैन्याचा किल्याला वेढा दिला. तेव्हां आतां 'या गोमांस भक्षक चांडाळांच्या हातून सुटण्याला कांहीं मार्ग नाहीं ' असे पाहून बाईनें जोहार करण्याचा निश्चय केला तिच्या विचाराला दुसऱ्या अनेक रजपूत स्त्रियांचें आनुकूल्य मिळून त्या सर्व एका घरांत शिरत्या आणि त्याला आग लावृन दे ऊन त्यांनी आपल्या देहांचें भरम करून घेतलें. भरतखंडाच्या इतिहांत स्त्रियांनीं केलेल्या शरीरयज्ञाचे बहुधा हेंच पहिले उदाहरण असावें हिंदुलोक, पूर्वीहि एकमेकांशी लढत व त्यांत विजय होणारे जित राजांच्या स्त्रियाहि प्रसंगोपात्त स्वतःच्या कवजात घेत हें पूर्वी हर्प-कालीन चालीरीतींचें वर्णन करतांना दाखित्रलेंच आहे. पण तेव्हां असली गोष्ट त्या स्त्रियांच्या मताविरुद्ध जुलमानें मात्र होत नसे. विजयी राजांच्या जनानखान्यांत त्यांच्या पत्न्या किंवा नाटकशाळा म्हणून रहाण्याची त्यांची खुपी नसत्यास त्यांना केवळ दासीच्या पेशानें रहाण्यास किंवा वाटेल तर बौद्ध विहारांत भिक्षुणी होऊन रहाण्यासिह हरकत होत नसे. शिवाय विजयी राजांकडे रहाण्यांत जातिधर्माचाहि त्याग त्यांना घडत नसे. पण मुसलमान

न्यांच्या वाबतींत हें शक्य नव्हतें, ते हिंदुस्त्रियांशीं जबरीनेंच लग्नें लावीत किंवा त्यांना नाटकशाला करीत, व मुसलमानी वर्माची दीक्षाहि जुलमानेंच देत. मुसलमानी वर्मातील गोमांस-नक्षण आणि गोहत्या या तर हिंदुलोकांना अत्यंत चीड आण-गान्या गोष्टी!! हिंदुस्त्रियांच्या घर्याची कसोटी पूर्वापर चालत आलेल्या सतीच्या प्रकारांत दिसून येत होतीच. तेंच धैर्य पुढें चालवून मुसलमानी स्वान्यांचे प्रसंगीं त्यांनी अनेकशः असले भयं-कर आत्मयज्ञ केले व त्यामुळें हिंदुस्थानच्या इतिहासांतील मुसल-मानी स्वान्यांचा भाग अत्यंत भयंकर व उद्देगजनक झालेला धाहे. असो, दाहराची सापत्न भगिनी असून स्त्री बाई आणि दुसन्यारजपूत स्त्रिया यांचा शरीर यज्ञ हा असल्या प्रकारचें हिंदु-स्थानाच्या इतिहासांतील बहुवा पहिलेंच उदाहरण होय.

दाहराच्या अन्तःपुराचा असा शेवट झाल्यावर कासिमानें एकरचा किला घेऊन तो लृटिला, आंतील सर्व लढाऊ लोकांची कत्तल केली आणि कांहीं उरलेल्या स्त्रियांना दासी करून टाकिलें. कासिमानें केलेल्या दासदासींची संख्या एकंदर ६०००० असून त्यांत हिंदु राजघराण्यांतील अनेक संदर स्त्रिया असे चचनाम्यांत म्हटलें आहे. आणि द्रव्याच्या लुटीप्रमाणें या मानवी लुटीचीहि सरकार आणि सैनिक यांत वांटणो होत असे. असो, राऊरची अशी वाट लावून कासिम तेथून ब्राह्मणाबादकडे निघाला. बांटेंत वव्हर आणि दल्हील हीं शहरें त्यानें काबीज केलीं. वेव्हां आतां ब्राह्मणाबाद येथें रहाणेंहि सुरक्षित नाहीं असे जाणून कांहीं लोकांसह जयसिंह तेथून निघृन पलीकडे बाळवंटांत गेला, आणि कासिमानें ब्राह्मणाबादला वेढा दिल्यावर त्याला तेथूनच सतावून सोडण्याचा त्यानें निश्चय केला. ब्राह्मणाबाद येथें युद्धाची सर्व तयारीच असल्यामुळें तेथील लोकांनीं कासिमाच्या वेढ्याला

सहा महिनपयत दाद दिली नाहीं. आंत सुमारें ४०००० लढाऊ लोक असून ते वेढा वालणाऱ्या सैन्यावर सकालपासून संध्या-काळपर्यंत वारंवार निकराचे हुछे करीत. कासिमाच्या पिछाडीला सतावण्याचा इकडून जयसिंहानेंहि उपक्रम केटा. याप्रमाणें दोन्हीकडून कासिमाची त्रेघा उडाली. पण हिंदुलोकांचें नष्टचर्य पूर्ण ओढवल्यामुळें मोका वस्सया लवकरच त्याच्या मदतीला धांवून आला. त्यानें कासिमाला जयसिंहाच्या ठिकाणाची खडान्खडा माहिती दिली आणि तिकडे सैन्याची तुकडी राठविण्याचा त्याला सला दिला. तेव्हां शेवटीं विभीपणाच्या सल्ल्यानें रावणपुत्र इंद जिताप्रमाणें जयसिंहाचा पराभव होऊन तो चितोडच्या आश्र-यास निघून गेला. ब्राह्मणाबादचीहि भावतब्यता आतां ठरून गेली. इतर शहरांची जी बाट तीच त्यांचीहि झाली. त्यांतील व्यापारी वगैरे विन लढाऊ लाक कासिमाला शरण गेले, आणि कोटाचे द्रवाजे उबहुन त्यांनी त्याला आंत घेतलें. कासिमानें लगेच सर्व शहराचा तावा घेऊन आंतील लढाऊ लोकांची कत्तल केली, आणि मिळाली तितकी लृट मिळविली. व्यापाऱ्यांच्या मात्र तो बाटेस गेला नाहीं. त्यांत सांपडलेल्या स्त्रियांत दाहराच्या दोन अविवाहित क्रया होत्या, त्यांना कासिमानें लुटीच्या पंचमांशा बरो-बर खलीफाकडे रवाना केलें. पुढें कासिमाचा पाडाव होऊन त्याला मृत्यु यावयास याच कन्या कारणीभृत झाल्या ही गोष्ट तत्कालीन इतिहासांत प्रसिद्धच आहे.

मोकानें म्हटल्याप्रमाणें ब्राह्मणाबाद हें सिन्ध प्रान्ताचें नाक असल्यामुळें तें जिंकल्यावर अर्थात सगळा तो प्रांतच कासिमाच्या ताब्यांत आला. मग त्यानें त्या शहरांत बरेच दिवस राहून एकं-दर प्रान्ताच्या कारभाराची व्यवस्था लावली. एके दिवशीं असें घडन आल्याचें सांगतात कीं, क्षीर केलेले एक हजार ब्राह्मण

कासिमापुटें येऊन उमे राहिले. तुम्हीं कां आलां म्हणून त्यानें विचारतां त्यांनी उत्तर दिलें, 'आही ब्राह्मण असून आमच्या ब्राह्मण राजाचा ( दाहराचा ) वध झालेला पाहून आमच्यापैकी पुष्कळांनीं प्राणत्याग केला; व त्याच्यावरील निष्ठेची खूण म्हणून आम्हीं क्षीर केलें आहे. "हें ऐकून कासिमानें त्यांच्या निष्ठेची तारिफ केली आणि त्यांना क्षमा करून पूर्ववत् आपल्या प्रान्ताची सेवा करावयास सांगितछे. त्यांच्याकडे पृवींपासून जी कामें चालत आलेली होतीं, ता त्यांच्याकडे सोंपवृन त्यांना आपआपल्या अधिकारावर त्याने पाठिवछे. त्यांपैकी जे खरोखर उपाध्याय पुरोहितांचा धंदा करणारे होते, त्यांना पूर्वीप्रमाणें देवालयांत मूर्तीची पृजा करण्याची व जे कोणी भिक्षा मागणारे होते त्यांना "भिक्षापात्र घेऊन कोरान्न माग-ण्याची"हि त्यानें परवानगी दिली. चचनाम्यांतील हें भिक्षेचें वर्णन बहुधा बौद्ध भिक्षुंचें असावें. याशिवाय शेतीच्या वसुटापैकीं शेंकडा तीन हिस्सो ब्राह्मणांना देऊन उरलेली रकम सरकारांत भरावी अशीहि त्याची शेतकऱ्यांना अनुज्ञा होती. ही जी छोकांना धार्मिक स्वतंत्रता ठेऊन त्यांनीं देवालयें बांधावीं, आंत मूर्तीची पृजा करावी व शेतकीच्या उत्पन्नांतून त्यांच्या पुजाऱ्यांना वेतन मिळावें अशी व्यवस्था कासिमानें केली तो आणि पुढें कांहीं शतकांनीं आलेल्या मुसलमान जेल्यांची लोकांना या वाबतींत वागविण्याची रीत यांत जमीन अस्मानाचें अंतर आहे.पूर्वी हाटल्या-प्रमाणें हा सुज्ञपणाचा प्रामाणिक मार्ग कासिमानें हेज्जाजच्या अनुमतीनेंच स्वीकारला होता; व प्रजेनें एकदां खंडणी द्यावयाचें मान्य केल्यावर त्यांना आपापल्या इच्छेनुसार धर्माचरण कराव-याचा हक्कच आहे असें हज्जाज सणत असे. ही धार्मिक खंडणी ऊर्फ झिझिया श्रीमंतांवर ४८ दिरम झणजे सुमारें बारा १२ रुपये.

मध्यम स्थितीतल्या लोकांवर २४ दिरम आणि गरीबांवर १२ दिरम अशी वार्षिक ठरविली होती. जमीन महसुलाची पद्धत कािसमानें पूर्वीचीच काियम केली व त्या कामावर जुन्या अधि-कात्यांचीच पुनः नेमणूक केली. पुढें जसा तींत वाटेल तसा फेर-फार करण्यांत आला तसा प्रकार कािसमानें केला नाहीं. याप्रमाणें कािसम व त्याचे वरिष्ट यांचें एकंदर घोरण उदारपणाचें व दूर-दर्शी मुत्सदीगिरीचें होतें.

पण हा उदारपणा त्याने लुहाणे व जाट लोकांच्या संबंधांत दाखिवला नाहीं. चचनाम्यांत लाखा व साम्मा या नांवांनी उल्ले-खिलेल्या या लोकांचा लढवय्येपणा आणि त्यामुळें उत्पन्न झालेला दांडगेपणा पाहृन त्यांना चचाने वातलेख्या निर्वधातून मुक्त कर् ण्यापेक्षां तशा स्थितीत राहूं देणेंच त्याला मुत्सदीपणाचे वाटलें असावें. शिवाय जुन्या हिंदुधर्माभिमान्याचेंहि मत या छोकांना अनुकृळ नव्ह्तेच. ब्राह्मणाबादचा पाडाव झाल्यावर मुसळमानी दीक्षा घेतलेला दाहराचा मंत्री वजीर सियाकर यानें कासिमाला सांगितलें की "चचानें या लोकांना जाडेंभरडें कापड वापरण्याची व बाहेर जातांना आपल्याला लोकांनी ओळखावें हाणून बरोबर कुत्री येण्याची आज्ञा करून योड्यावर बसण्याची किंवा तरवार बाळगण्याची मनाई केली होती. त्याच्यांतल्या नाईकाला म्हणजे राण्याला घोट्यावर वसावयाचेंच असेल तर त्यानें खोगिराशिवा-यच वसलें पाहिजे. वाटसरूंना कोठें अडचण उपस्थित झाली तर या जाट छोकांनीं त्यांना मदत केली पाहिजे. त्यांपैकीं कोणी चोरी केली तर त्यांच्या मुखांना अग्नींत टाकून जाळून टाकावें; व कारवान छोकांना रात्रीची वाट त्यांनी दाखविछी पाहिजे." कासिमानें हे सर्व निर्वंध कायम ठेविले इतकेंच नव्हे तर, प्रवासी लोकांना एक एक दिवस अन्नदान करण्याचा व ते आजारी पड- स्यास तीन तीन दिवस त्यांची वरदास्त ठेवण्याचा जो निर्बंध खळीफ ओमारनें सिरियांतील लोकांवर लादला होता, तोहि त्यानें आणखी या जाटांवर लादिला.

त्राह्मणाबादची याप्रमाणें व्यवस्था लाविल्यावर कासिमानें अलोर व मुलतान यांकाडे आपलो दृष्टि वळविली. सिन्ध प्रांताच्या उत्तर भागांत हींच शहरें मुख्य होती. कासिम प्रथम मुस्थल नांवाच्या शहरीं येऊन त्याच्या नजीक असलेल्या सुंदर तलावावर उतरला. शहरांतील रहिवाश्यांचा भरणा श्रमण व वौद्ध यांचाच असल्यामुळें ते सर्व त्याला शरण आहे व आसमंतातच्या जाटांनींहि व्यांचेंच अनुकरण केलें. त्यांना टरल्याप्रमाणें कालिमानें माफी देऊन खंडणी द्यावयास लाविलें. मुस्थलाहून तो पुढें ' सम्मणांच्या देशास १ आला: तेव्हां ते लोक पांवे वाजवीत व डोलग्यांच्या तालावर नाचत नाचत त्याच्या पुढे आले व म्हणाले 'राजाला मामोरें येण्याची आमची अशी रीत आहे. 'या नंतर तो साह-टांच्या देशीं आला. या लोकांनीहि अनवाणी व उघड्या डोक्यांनी वे जन कासिमापुढें पदर पसरहा व त्यानेंहि नित्याप्रमाणें त्यांपा-सून खंडणी चेऊन त्यांना माफी दिली. मग तेथून कांहीं बाटाड्ये घेऊन तो " सिंध प्रान्तांतील सर्वांत मोटें शहर " जें अलोर तथें येऊन घडकला. दाहराचा मुलगा तोफी हा तेथें होता, आपल्या वापाच्या मरणाची वार्ता खरा नसृन तो हिंदुस्तानांत मैंन्य आणण्यासाठी गेळा आहे **अ**शी ऱ्याची समज्**त**ा असल्या**मुळें** कासिमानें शहराला वेढा दिला असताहि त्याच्या लोकांनीं नेटानें युद्ध सुरू केलें. पण दाहराकडून कांहीं सैन्य येईना; व इतर

<sup>†</sup> पानिपताच्या युद्धानंतर भाऊसाहेवासंबंधानें देखील अशीच अफवा उठली होती.

ठिकाणांप्रमाणें तेथील व्यापारी व कारागीरसुद्धां कत्तलीच्या भीतीनें अरबांना शरण गेले. लोकांची ही स्थिती पाहून तोफी तेथून पळाला आणि चितोडला आपल्या बंधू जयसिंहाला जाऊन मिळाला. तेव्हां अधीतच अलीर कासिमाच्या ताब्यांत आलें. तेथें लादीनें (दाहराची राणी व आतां कासिमाची वायको) सांगि-तल्यावरून त्यानें व्यापारी व कारागीर यांना जीवदान दिलेंच. पण शरण आलेल्या लष्करी लोकांनाहि सोडून दिलें. प्रत्यक्ष लढत असून विरोध करणाऱ्यांची मात्र त्याने कत्तल करविली. हैं वर्तमान हज्जाजला कळल्यावर त्यानें कासिमाच्या या मवाळ वर्तनाबद्दल त्याला दोप दिला आणि सर्व लढाऊ लोकांची सरसहा कत्तल करावी असा हुकूम पुढें सोडला. हा भयंकर प्रकार त्यांच्या दृष्टीनें त्यांना सोईचाच होता, कारण ठब्करी लोक नाहींसे करून टाकल्यावर मःगें वंदोवस्ताची फारशी दगदग रहात नाहीं. पण कासिमानें आजवर त्याचा नेहमींच अवलंव केला होता असें नाहीं. पण यापुटें मात्र त्यानें कोठेंहि मऊपणा दाखिवली नाहीं. याचें प्रत्यंतर मुळतान वरील स्वारींत दिसृन आलें, त्या स्वारीच्या वर्णनाकडे आतां वळं.

मुलतानास जाण्यापृथीं वाटेंत कासिम वियास नदीवरील बाबिया शहरीं आला. पूर्वी झीमच्या प्रसिद्ध लटाईंत दाहर मारला गेल्यानंतर त्याचा चुलत भाऊ व चंद्राचा मुलगा जो कक्ष तो तेथून बाविया येथें येऊन राहिला होता. कासिम तेथे आल्यावरीवर कक्षानें शरण चिटी लिहून दिली. तो मोठया दर्जाचा पुरुष असल्यामुळें कासिमानें ती स्वीकारून त्याला त्या राज्यांतील तिजोरीचा अधिकारी नेमिलें, व तेथून तो पुढें गोळ-कोंड्यास गेला. तेथें त्याला चांगलाच विरोध झाला, पण शेवटां

विजया झाल्यामुळें त्यानें अलोट व ब्राह्मणाबाद येथें केल्याप्रमाणे ४००० ठढवये लोकांची कत्तल केली. पुढें भागखी शिक्का येथेंहि त्याला वत्सराज टाकीशीं लढावें लागलें. हा वत्सराज पंजाब रजपुतांपैकीं तक्षक जातीचा असून त्यानें कासिमाशीं सात दिवस तुंबळ युद्ध करून पुष्कळ अरब सेनानायकांचा वध केला. परंतु अखेर टिकाव न ठागेल्यामुळें किल्ला सोडून तो नदी पार मुळतानास गेला. कासिम त्याच्या मार्गे लागला, व वाटेंत त्यानें अनेक गांवे उद्धस्त केली. मुलतानला पोंचल्यावर त्याचें कुंदराय व वत्सराय यांशीं दोन महिने सतत युद्ध झालें. "पण हिंदुलोकांच्या दैवानें येथेंहि हार खाल्यामुळें येथेंहि फितुरी होऊन कोणी एकानें मुल-तानच्या किल्याला खालून भोंक पाडतां येण्याजोगी जागा अर-बांना दाखवून दिली; व अरवांनीं तिचा फायदा घेऊन किला सर केला. किल्ला हातीं आल्यावर अरवांनी आंतील व्यापारी व कारागीर वेगळून ६००० लब्करी लोकांची कत्तल केली, व ब्यापान्यांपासून जबर खंडणी वसूल केली. रूपाचे ६०,००० दिरम तेथील सरदार मानकऱ्यांकडून यावेळीं गोळा झाले. तथापि खळीफाचा भाग म्हणून कासिम आणखी द्रव्य व्यांच्यापाशीं मागूं लागला. तेव्हां आतां काय करावें या विवंचनेंत ते असतांना एका ब्राह्मणानें एक देवालय दाखवून दिलें. या देवालयाच्या आवारांत एका सुंदर तळ्यांत लहानसें देऊळ असून व्यांत सुवर्ण मुद्रांनीं भरलेल्या तांव्याच्या हंड्यांवर एक सुवर्णाची मूर्ति बस-

<sup>\*</sup> या ठिकाणी जयाची आशा नाहीशी झाल्यामुळे दाहराचा पुत्तण्या कक्ष तेथून निघृत कार्सारच्या राजाकडे गेला असे चचनाम्यांत हाटले आहे. पण हें कसे होईल ? बाबियाचा कोशाधिकार सोटून अरबांबिएड तो पुन: सिधी लोकांस येऊन मिळाला होता की काय ?

विली होती. "ही मूर्ति मोठ्या मनुष्याच्या आकाराची असून तिच्या डोळ्यांच्या जागीं भारी किंमतीचे लाल बसविले होते. तिचें यजन २३० मण असून खालच्या ४० हांड्यांत १३२० मण सोनें होतें. "हें सर्व इव्य कासिमानें काबीज केलें. मुलतानच्या ज्या सूर्यमंदिराचे बुएनत्संगानें एवढें वर्णन केलें आहे, त्याच प्रसिद्ध मंदिराची ही गोष्ट असाबी काय ! आमच्या दृष्टीला तसेंच दिसतें. पण अलिकणी ह्मणतो कीं, "महंमद कासिमानें मुलतान जिंकिलें पण सूर्यमंदिराला त्यानें हात लाविला नाहीं. तें पुढें जहन इब गंबान यानें कोडिलें. पण श्रेवाननें कोडलेली मूर्ता निराली असून कासिमानें उठवृन नेलेल्या मूर्ताच्या जागीं मागाहृन बसविलेली असाबी. कारण ती लांकडाची असून लाल चामड्याच्या वादीनें गुंडाळलेली होतीं, व तिच्या डोळ्यांत मात्र लाल माणकें होतीं असे अलिबकणीन तिचें वर्णन केलें आहे. कदाचित् त्या मंदिरांत दोन मूर्तिं असून एक स्थाईक ती सुवर्णाची व दुसरी हालिवतां पेण्यामारखी लांकडाची असण्याचाही संभव दिसतो.

मुखतानाम सांपडलेली ही सगळी संपत्ति हञ्जाजकडे पाठवा-वयाची, पण त्या कटया मुसलमानानें कासिमाला लिहिलें कीं, " तुम्हीं आम्हाला आतांपर्यंत १,२०,००० दिरम देजन स्वारीला लागलेल्या खर्चाच्या दुप्पट पोंच केली आहे. तरी आतां अधिक वसा इकडे न पाठवितां, इस्लामाच्या मक्तांसाठीं मशिदी बांधाव्या. या हुकमाप्रमाणें कासिमानें मुलतानास भव्य मशिदी बांधाव्यास सुरवात केली; व सरहर्शवरील मुलतान हेंच मजवृत ठाणें अस-त्यामुळें तथेंच त्यानें रहाण्याचें ठरवून त्याच्या रक्षणासाठीं त्यानें त०,००० घोडेस्वार ठेविले. पुढें त्यानें काश्मीरच्या सरहदीपर्यंत सर्व मुल्ल जिंकिला असें चचनाम्यांत म्हटलें आहे. ही सरहद चचानें

ठाम करून तीवर देवदाराचीं झाडें त्यानें लाविलीं होतीं.कासिमानेंहि आणखी तसलीं झाडें तेथें लाविलीं. नंतर त्यानें कनोजचा राजा हरिचंद्रराय याला इस्लामाचें वर्चस्य कवूल कर म्हणून निरोप पाठ-विला. तेव्हां कनोजाविपतीनें त्याला उत्तर पाठ्विलें कीं, ''हें राज्य आज १६०० वर्षे आमच्याकडे असृन त्यांत शत्रूचें पाऊल अद्यापि पडलेलें नाहीं. म्हणून समरांगणांत दोन हात झाल्याशिवाय तुम्ही म्हणतां त्या प्रश्नाचा निकाल होणार नाहीं, " हें ऐकृन कर्नोज-वरिह स्वारी करण्याचा कासिमानें निश्चय केला; व तेथील लोक आपल्या हत्तीवर घमेंड मारीत आहेत तरी सावध असा अशी त्यानें आपल्या सैनिकांस इशारतिह दिली. परंतु आतां यापुढें कासिमाच्या उत्कर्पाचे दिवस संपावयाचे होते, व मुसलमानी दिग्विजयाची लाट कांहीं शतकें थांबावयाची होती. कासिम कनोजन्या स्वारीची तयारी करीत आहे, तों एके दिवशीं सकाळीं एक सांडणीस्वार खलीफाकडून पत्र घेऊन त्यापुढें हजर झाला. तो पत्र उघडून पहातो तों '' असशील तसा कच्या कातड्यांत बसून एकदम आमच्यापुढें हजर हो " अशी खलीफाची आज़ः त्यांला दिसली. ईश्वराचा मृत्युलोकांतील प्रतिनिधि म्हणून खलीफाविपयीं कासिमाच्या कँट्या मुसलमानी अंतःकरणांत एवढी श्रद्धा होती कीं, व्यानें तो हुकूम वाचतांच, दुसरें कांहीं न बारतां आपल्याला ताज्या कातड्यांत घालण्याची नोकरांना आज्ञा केली. त्याप्रमाणें झाल्यावर ती कातडयाची पिशवी एका पेटींतून बगदादकडे रवाना झाली; व तेथें जाऊन खलीफानें ती उघडल्यावर आंत त्याला सिन्धप्रान्त जिंकणाऱ्या त्या शूर सर-दारचें प्रेत दृष्टीस पडलें. ही सर्व कारवाई खलीकाकडे पाठ-विलेख्या दाहराच्या मुलींची असून आपस्या वापाच्या वधावदल व आपल्याला अशा दुःस्थितीला पोंचविल्यावद्दल त्यांनी कासि-

माचा अशा रीतीनें सूड घेतला होता. ही कासिमाच्या मृत्यूची गोष्ट किएत असण्याचा संभव नाहीं. ती निःसंशय खरीच असली पाहिजे. पण ही गोष्ट व येथपर्यंत कथन केलेला सिन्ध-प्रान्ताच्या विजयाचा इतिहास यांवरून एक गोष्ट सिद्ध होते. ती अशी कीं, आरंभी तरी अरब लोकांचें साम्राज्य ऐक्य, शिस्त, व कडक धर्मीभिमान यांच्या प्रेरणेमुळें फारच भक्कम पायावर अभारलेलें होतें.

## प्रकरण ३ रें

## १२ व्या श्रतकाच्या अन्तापर्यंतचा सिन्ध प्रान्ताचा वृत्तांत.

इ.स.७१२ त महंमद कासिमाच्या नेतृत्वाखालीं अरब लोकांनीं सिन्धप्रान्त काबीज केला, तो पुढें तीन शतकेंपर्यंत म्हणजे इ.स. १०२५ या वर्षी गिझनीच्या महमुदाची स्वारी होईपर्यंत व्यांच्याच हातांत राहिला. बगदादचे खलीफ आपल्या प्रतिनिधीं मार्फत त्यावर अंमल चालवीत. त्यांचे मुख्य सुभेदार मुलतान येथें रहात व त्यांच्या हाताखालचे अधिकारी सिन्धुनदावरील इतर मोठमोठ्या शहरीं असत. त्या प्रान्ताच्या पोट मागांवरील स्थानिक अधिकारी ब्राह्मण किंवा रजपूत यांपेकीं म्हणजे कोणी तरी हिंदूच असत. बौद्धधर्माय लोकांनीं हीं कामें कथीं स्विकारली नाहींत. या अधिकारा इत्र असलेल्या प्राचीन रजपूत घराण्याचे वंशज पुढें बराच काल तेथेंच असून त्यांचीं नांवें इन्फल-उल्किरम नामक ग्रंथांत (दिल्हीपति अरमशहा याच्या कारकीदींत) पुढें लिहिल्याप्रमाणें आढळतात.

१ दरबेला येथें राणा भनर सहज राठोड. २ भोपमधील तिंग येथें राणा सुइयर सम्मा. ३ माणिकतार येथें जेस मचली सोळंगी. ४ दोरा सिवि येथील पुनुन चंद्राचा पुत्र वाकीया. ५ भग्नानी येथें चनन चनस. ६ झुम्मी हिम्मकोट येथील जिया, ७ भनभोर (ब्राह्मणाबाद) प्रान्तांतील मेनटकोरचा यशोधन अग्र या नांव-निशींत सम्म, सहत, राठोड, सोळंकी इत्यादि अनेक सुप्र-सिद्ध रजपूत नांवाचा लेलेख आहे; पण दाहराचें नांव कोठें आढळत नाहीं. यावरून त्याच्या वंशजांनीं सिन्ध प्रान्त अजीवात सोडून देऊन पुढें रजपुताना पंजाब व काश्मीर या बाजूंना वस्ती

केलो असावी असे अनुमान होतें. सिन्ध प्रांतांतील हिंदू अमद:-नितील ऐतिहासिक स्थलनामें म्हणजे अलोर, ब्राह्मणाबाद, झिम ( हर्लीचें हैदराबाद, ) सेत्रान इत्यादि अद्यापिहि कायम राहिली होतीं; पण शिवाय मुसलमानी अमदानींत उछ, बक्कर, ठट्टा इत्यादि नवीन स्थळेंहि प्रसिद्धीस आर्छी. या नवीन स्थळांपैकी ठड़ा शहरानें देवाल बंदराची जागा पटकाविली, व त्याचें नांवहि पुढें ऐकं येईनासें केलें. येथें हेंहि लक्षांत ठेविलें पाहिजे कीं. इ. स. ७८० च्या सुमारास क्षणजे हरून-अल रशीद या खली-फाच्या कारकीर्दात किया जरा त्यापृर्वी सिन्धप्रांताला भूकंपाचा धक्का बसून व्याच्या भृपृष्टांत बराच फरक झाला म्हणजे पूर्वीची बाह्मणावाद अलोर इत्यादि शहरे नाश पावून सिन्धुनदीचा प्रवाह देखील पालटून गेला. कारण पूर्वी तो नेरूनच्या पूर्वेकडून बहात असून हर्ही पश्चिमेकडून वहातो आहे. याप्रमाणे एकंदर निसर्गा-नेंच या प्रांतांतील आपर्ले स्वरूप पाल्टून टाकिलें असे म्हणावें लागतें तेथील पुष्कळ लोकांना मुसलमानीधर्माची दीक्षा देण्यांत आली, व त्यांपैकी कित्येक राजेरजवाडेहि होते. वहुजनसमाज जरी हिंदुच राहिला, तरी त्यांचेहि मुसलमानी साधूंकडे लक्ष लागून त्यामुळे सहजच बोद्धसाधूकडून ते उठत चाललें. मुसलमानी साधूंन्या समाधीचीं म्हणृन पवित्र मानलेखीं स्थळें, व मशिदी अजूनहि मुलतान व दुमण्या शहरांत आढळतात; व तेथें हिंदु व मुसल-मान अशा दोन्ही धर्मांचे लोक आदरानें जातात. अरब लोकांची धर्माविपयींची कळकळ व उत्साह हीं प्रारंभीं प्रारंभीं फारच उत्कट असल्यामुळें बौद्ध साधूंन्या वरोवरीनें शेख आणि सय्यद साधूनाही अजमत ऊर्फ आध्यात्मिक सामर्थ्य प्राप्त झालें होतें, असें सर्वांना वाटणें स्वाभाविकच होतें. हें सामर्थ्य अर्थांतच वाममार्गानें प्राप्त झालेलें नसून ईश्वरनिष्टेमुळें आलेलें होतें.

सिन्धप्रान्त इतक्या झपाट्यानें हस्तगत केल्यावर अरब लोकांनीं आपला दिग्विजय पुढें चालू ठेवला नाहीं, याचें बरेंच आश्वर्य त्राटतें. पण याचें कारण आम्हांला असें दिसतें कीं, पूर्वी सांगि-तल्याप्रमाणें बौद्ध धर्माच्या ऱ्हासाला यावेळी सुरुवात होऊन पूर्वीच्या आर्यधर्माचे पुनरुजीवन झाल्याने या देशाचा इतर भाग सामर्थ्यवान् झाला. दुसरें असेंहि असेल कीं, महंमदी लोकांचे धर्माचार्य जे खढीफ त्यांची स्वतःची अवनति होऊन ते ऐष-आरामांत मग्न झाल्यामुळें अधिक प्रांत जिंकण्याची कटकट त्यांना नकोशी झाली. भौमिया खलीफांची अमदानी इ. स. ७६४ च्या सुमारास नष्ट होऊन अन्वासिदो घराण्यानें त्याचें स्थान पटकावलें. ्यांचा अंमल इ. स. १०**२५ पर्यंत चालला. पुढें गि**झनीच्या महंमुदाचे कारकीर्दोत कादिर बिला या खलीकानें कर्दूसी\* कवीला आश्रय दिला, व महंमुदानें त्याला परत मागितलें असतां खली-फानें तसें करण्याचें नाकारल्यावरून महंमुदानें मुलतानवर स्वारी करून तें काबीज केलें, व सिन्ध प्रांत वेण्यासाठीं आपला सेनापति अबदुल रझाक याला तिकडे पाठित्रिलें. त्यानें एका वर्पाच्या आंत तो प्रांत जिंकून घेतला व तेथून अरबांची हकालपट्टी केली. अशा रीतीनें विद्वान् कवींना आश्रय देणाऱ्या दोन राजांच्या परस्पर तंत्र्यामुळें सिन्धप्रांत पुनः हिंदुस्थानाचा भाग होऊन वसला; व यांत कांहीं वावगेंहि झालें नाहों, यापुढें इ. स. १२०० पर्यंत हा प्रान्त गिझनीच्या राज्यांत मोडत असे. नंतर शहाबुदीन घोरीनें हिंदुस्थान (उत्तर भाग) जिंकल्यावर त्याच्या मागाहून त्याचा वर्जीर कुतुबुदीन हा जेव्हा हिंदुस्थानचा स्वतंत्र बादशहा

<sup>\*</sup> या फर्द्सीनें महंमुद च्या कृषणपणाबद्दल एक उपहासात्मक काव्य लिहि-इयामुळे स्याच्यावर महंमुदाचा रोष झाला होता हे प्रसिद्धच आहे.

झाला, तेव्हां सिन्धप्रांत हिन्दुस्थानांतील तुर्कीसाम्राज्याचा एक माग बनला. या पुढील काळाचा इतिहास आपला प्रस्तुत विषय नसस्यामुळें तो येथेंच सोडणें भाग आहे.

तथापि जातां जातां सिन्धमधील १४ व्या शतकांतील हिंदी मुसलमान राजघराणीं जीं सुम्र व सम्म त्यांचा थोडा उल्लेख केला पाहिजे. मोंगल लोकांनीं तैमूरलंगाचे नेतृत्वाखालीं हिंदुस्थानांत घुसून दिलीच्या तखतावर जेव्हां घाला घातला, तेव्हां दिलीच्या आधिपत्याच्या खालीं असलेल्या इतर प्रान्तांप्रमाणें सिंध देखील स्वतंत्र झाला. त्याचे या नंतरचे पहिले राजे सुमः घराण्यांतील असून त्यांनीं तेथें १३३८ पासून १३५७ पर्यंत राज्य केलें; व त्यांच्या मागून सम्म घराणें अधिकाराख्त होऊन त्याचा अमल स. १५१९ पर्यंत चालला. हे सम्म राजे मूळ हिंदु असून पुढें मुसलमान बनलेले होते असें दिसतें. तथापि धर्मान्तर केलेल्या लोकांच्या विशिष्ट चमत्कारिक धार्मिक उत्साहाला अनुसख्तन त्यांनीं आपल्या वंशाचें मूळ खुद महंमदपेंगंवराच्या आरबी घराण्याशीं नेऊन भिडविले.पण खरोखर पहातां त्यांच्या पूर्वजांचीं नांवें

<sup>\*</sup>सम्मवराण्याप्रमाणें मुझ घराणेही मूळ रजपूत असून पृढें मुसलमान झालें, व सम्मांप्रमाणे त्यानेंहि आपलें मूळ आरबी घराण्याशीं जोलिलें. या पंजा- बांतील सुम्रांसंबंधानें 'पंजाबांतील जाती ' या पुस्तकांत सर ली. इबेटमन साणतात '' हे सुम्र इ. स. ७५० च्या सुमारास रजपूतच होते. त्यांनी प्रथम आलेल्या रजपूतांना मुलतान व सिध येथून हांकून देऊन तेथें आपली गादी स्थापिली. '' कर्नल टॉडच्या मतें हे उम्र व सुम्र या बज्या दोन जाती पंची असून पंवार रजपुतांच्या सीध कूटांतील मूळ होते. यापेंगी उम्रांचे नांव उमरकोटच्या नांवांत दिसत असून बक्सर देशाच्या उम्रसुम्र या पर्यायांत त्या दोषांचीं नांवें दिसत आहेत. हें सीध कूट अलेग्झेंडरच्या वेळच्या सगधी (Sogdi) कृटापैकींच बहुधा असावें.

मरत, शत्रुम्न अशीं हिंदुच असून चचनाम्यांतिह ते लुहाणा जातीचे होते असेंच म्हटलें आहे. त्यांचा मूळ पुरुष श्रीकृष्णाचा पुत्र सांव हा मुलतान (मुलस्थान) येथील प्रारंभीचा सूर्योगासक होता व तेथील प्रसिद्ध सूर्यमंदिर त्यानंच स्थापिलें असे पुराणांत वर्णन आहे. म्हणजे एकंदरींत हें सम्म (सांव) घराणें मूळ आर्यवंशोय क्षत्रियांचें असून चचानें त्यांना शूद्ध पदवीस पोंचिवलें होतें. तें मुसलमान बनल्यावरहि त्यांचें वजन बरेंच असल्यामुळें व त्यांची वृत्तिहि क्षात्र तेजाची असल्यामुळें त्यांनी संधि साधून सिन्धप्रान्तांत आपलें स्वतंत्र राज्य स्थापन केलें व सुमारें २०० वर्षें त्याचा उपभोग घेतला. त्यांच्या नंतर बाबरानें आपला मोंगली अंमल तेथें चालू केला व तो स. १७६२ पर्यंत राहिला. पुढें कांहीं काळ अमीर नामक राजांनीं तेथें स्वतंत्रपणें राज्य केल्यावर इ. स. १८४३ त तो प्रांत इंग्रज लोकांच्या हातीं आला.

## प्रकरण ४ थें.

## कावूलचे शाहि राजे.

( काषूळचा हा वृत्तान्त अरव बखरकारांच्या प्रंथांतून माहिती मिळवून लिहिलेल्या 'अफगाणिस्तान' नामक रावर्टीच्या पुस्तकावरून मुख्यत्वे घेतला आहे. शिवाय ह्युएनत्संगाचे लेख, राजतरंगिणी नामक काइमीरचा संस्कृत इतिहास, आणि कनिंगहॅमकृत ' मध्यकालीन भारतवर्षीतील नाणीं ' यांचंयावरूनहि मिळाली तेवर्टी प्रत्यन्तरे मिळविण्याचा आह्यी प्रयन केला आहे. काबूलचा इत्थंभृत इतिहास लिहिण्याची साधने उपलब्धच नाहींत. हं दुदेवाची गोष्ट खरी. तथापि त्यांतील जेवटा भाग कळण्यासारखा आहे तो व विशेषतः अलविहणींचे वर्णन हीं फार मनोवधक आहेत यांत शंका नाहीं.)

प्राचीन काळीं काबूल प्रांत हा भारतवर्षाचाच एक कायमचा भाग होता. ऋग्वेदामध्ये पंजाबांतील पांच नद्या समवेत कुभा आणि क्रमु या नद्या सांगितल्या असून या साती मिळून वैदिक आणि अविस्तिक वाङ्मयांत प्रसिद्ध असलेल्या सप्तसिन्धृंचा प्रान्त बनलेला होता. या नद्यांपैकीं कुभा म्हणजे हलींची काबूल आणि क्रमु म्हणजे कुर्रम नदी होय. औपनिपदकालीन गान्धार लोक म्हणजे सिन्धुनदीच्या पश्चिम तीरावरील सपाट प्रदेशांत पर्वतांच्या रांगाच्या पूर्व बाजूस रहाणारे लोक होता. परंतु काबूल प्रांत हिंदुकुश पर्वतापर्यंत पसरला असून गांधार देशापासून पृथक समजला जात असे. या गान्धार देशाची राजधानी पुरुषपुर म्हणजे हलींचे पेशावर येथें होती. काबूल प्रान्ताच्या सरहहीवरील हिंदुकुश पर्वताचें नांव सार्थच आहे असें म्हणतां येतें.

इराण देशाच्या प्राचीन इतिहासांत प्रति भीम तेन म्हणून प्रसिद्ध असलेल्या रस्तुमनें काबूलच्या राजाच्या कन्येचें पाणिप्रहणः केल्याचा उल्लेख असून, तदनंतरच्या इतिहासांतहि एका पारसीक चक्रवर्तीने तःकालीन काबूलच्या राजकन्येशी विवाह केलेला भाढळतो. पारसीक साम्राज्यामध्यें काबूल आणि झाबूल (म्हणजे हर्हींचा गिझनी प्रांत) व त्यांच्या आसमेतातचा सिन्धुनदीपर्यंतचा मुलुख देखील अनेक वेळा समाविष्ट झालेला होता. अर्थात् या मुळखांतील लोक व काबूलचे राजेहि निःसंशय आर्यवंशीय असून <sup>-</sup>यांचा एकीकडून पारसीक आर्यांशी व दुसरीकडून भारतीय आर्योशी विवाहसंबंध घडत असे. मानववंशशास्त्रदृष्ट्या अफगाण लोक तुर्की आर्य म्हणजे आर्य व तुर्क यांचें मिश्रण होत, असे खानेसुमारीच्या अहवाछांत रिस्ले साहेबांनी सिद्ध केलें आहे; व आजमितीला जरी ते स्वतः आपलें मूळ इतरत्र लोकांशी नेऊन भिडवात आहेत, तथापि वस्तुतः ते मूळचे बहंशी आर्यच होत यांत शका नाहीं. ते लोक आपल्याला यहुदी मूळ पुरुपाची प्रजा म्हणवितात, पण या त्यांच्या समजुतीचें निराकरण सहज करतां येईल. धर्मांतराच्या बाबतींत अशी एक गंमत दिसून वेते कीं, ऱ्या भारतीय आर्यांनीं मुसलमानी धर्म स्वीकारिला स्यांनी धर्मांतराबरोबर मनानें वंशांतरहि केलें व आपलें मूळ ्र्वेकडून काढून अरबस्तानांत नेऊन ठेविलें. पंजाबांतहि ही स्थिति आढळूने येते. रजपुतान्यांतील पुष्कळ मुसलमान गरीरदृष्ट्या, इतिहासदृष्ट्या, व व्यवहारवळणावरूनहि स्पष्टपणें रजपूत दिसत असून देखील ते आपल्याला महंमद पैगंबराचेच वंशज समज्न खरे सय्यद म्हणिवतात. त्याच रीतीनें मूळ बहु-तांशीं आर्य असलेल्या अफगाण लोकांनीं धर्मांतर केल्यावर आपण आरबी वंशांतील आहों असें मानण्याची सुरुवात केली; व आपलें मूळ इब्राहिम व मूसा म्हणजे जुन्या करारांतील एब्राहम आणि मोझेस यांशी नेऊन जोडिलें. परंतु मानववंश-शास्त्रदृष्ट्या व इतिहासदृष्ट्या ते खरोखर आर्यवंशीय होत. ग्रीक स्वान्यांच्या वर्णनांत त्यांना भारतीय आर्यच मानिलेलें आहळतें. त्यांच्या मुलुखाला अराचोसिया हें नांव असून तें हरहवती (संस्कृत सरस्वती) ह्या पारसीकांच्या नदीच्या नांवावरून मिळालेलें होतें व पार्थियन लोक त्याला 'श्वेतभारत" (White India) म्हणत असत असें इसिडोरसनें म्हटलें आहे (मॅक्रिंडलकृत टालेमीचें प्राचीन भारतवर्ष पा. २१९). ग्रोक लेखकांनीं कावूलचा उलेख केलेला नाहीं; कारण नें बहुधा त्यांच्या वेळीं विशेप महत्वाचे नव्हतें. पण पुढें पारसीक व अरब लेखकांनीं त्याचा अन्तर्भाव भरतखंडांत केलेला आहे हें त्याच्या नकाशांवरून उघड होत आहे. ''मसच ऊर्फ ममच नामक ग्रंथांतील नकाशांत हिरमंड (हेलमण्ड) नदीला हिंद व त्याची पश्चिम सरहद जो सिन्धप्रांत त्यांची नदी मानिलें असून कावूलचा मुलुख हिंदमध्यें मोडत असे " आणि ही स्थिति स. १०२० च्या सुमारास तुर्क लोक कावूल जिकीपर्यंत चालृ होती. (रावर्टांकृत अफगाणिस्तान पा. ६२).

काबूळच्या प्राचीन इतिहासाची फारशी माहिती आज उपलब्ध नाहीं, व चालू विषयांत तिची आपल्याला वस्तुतः अवस्य कताहि नाहीं. ज्या काला गसून आपण प्रस्तुत इतिहासाला सुर-वात केलेली आहे तेव्हां सणजे इसवी सनाच्या ७ व्या शतकाच्या आरंभीं काबृल प्रांतांत बौद्धधर्मीय क्षत्रिय घराणें राज्य करीत होते यांत शंका नाहीं. ह्युएनत्संग तेथें इ. स. ६३० त गेला होता त्यांनें तसें स्पष्ट झटलें आहे (किनंग हॅमकृत हिंदुस्थानचें प्राचीन भूवर्णन, प्रवासवृत्तात्मक परिशिष्ट, पान ५६३). ह्युएनत्संगानें शिवाय असेंहि सांगितलेलें आहे कीं, लंपाक, नगर (आधुनिक जलालाबाद) आणि गांधार देश हीं तिन्ही काबूलच्या अंगला-खालीं होतीं. अर्थात काबूलचें राज्य त्या वेळीं बरेंच विस्तृत असले पाहिजे. तेथील राजा आपल्याला शहा म्हणवीत असून, ही पदवी इराणीलोकांच्या भाषेंतृन घेतलेली होती, कारण काबूलप्रान्त अनेक वेळा इराणी साम्राज्यांत सामील झालेला होता. म्हणजे एकंटरीत काबूळचा राजा बौद्धधर्माचा, क्षत्रियवर्णाचा व शहा उपपदाचा असल्यामुळें त्यानें चिनी, हिंदी व इराणी या तीन्ही परंपरांचा व सुधारणांचा एकत्र मिलाफ केला होता असें म्हणावें लागतें. शहा पदवीचा उल्लेख अरब ग्रंथकार आणि राजतरंगिणी-कार कल्हण यांनीहि केलेला आहे. काबूलची प्रजा सामान्यतः बौद्धधर्माची असून लंपाक आणि गांधार येथील लोक बहुतांशीं हिंदुधमीचे होते असें ह्युएनत्संग म्हणतो. त्यांच्या वर्णनावरून पहातां लंपाकांतील प्रजा अज्ञानी व स्वरूपानें कुरूप होती. म्हणजे ती अफगाण लोकांप्रमाणें गौरवर्ण नव्हती, ऊष्ण हवेनें त्यांच्यांत काळेपणा आला होता असें दिसतें. अफगाण लोक त्यांतले त्यांत थंड हवेंत रहात असल्यामुळें ऊष्ण हवेंतील हिंदी लोकांप्रमाणें कृष्णवर्ण बनले नव्हते व म्हणून त्यांच्या पुलखाला 'श्वेतभारत' असे नांव मिळालें होतें. काबूलचे तत्कालीन लोक नक्की कोणत्या जातीचे होते व तेथील राजे कोणत्या क्षत्रियवंशांतील होते हे भद्यापि समजलेलें नाहीं. अरबांचा जेव्हां काबूलाशीं संबंध येऊं लागला तेव्हां त्यांनीं काबूलाच्या राजाला काबूलशहा 'झंतबिल,' राविटीच्या अंदाजाप्रमाणें हैं रणपालाचें आरबी रूप असावें, असें नांव दिलेलें आढळतें. हें नांव खरें काय असावें हें सांगणें कठी-णच आहे. पण पर्शियन लिपींत र, ज आणि ब, प हीं अक्षरें सारखींच असल्यामुळें रावटींचा अंदाज खरा असावा व राजतरं-गिणीवरून्हि त्याला फार थोडा कां होईना पण आधार मिळण्या-सारखा आहे. अरब इतिहासकारांनी काबूल्विषयी केलेले उल्लेख इ. स. ६४० पासून १० व्या शतकांत तुर्केलोक तो प्रांत जिंकी. पर्यंत सारखे आढळून येतात. तेव्हां इतक्या चारशें वर्षांत काबुलास एकच घराणें सारखें राज्यारूढ होतें असें म्हणतां येत नाहीं.
तथापि त्या राजाविपयीं लिहितांना केव्हांही काबूलशहा झंतबिल
हेंच नांव अरब ग्रंथकारांनीं योजिलेलें आहे.

अरबांनी मेकरान स. ६४० त जिंकिलें, व पुढें ६५० त हिरात जिंकल्यावर ते काबूलच्या सरहदीला येऊन भिडले. तथापि स. ६६३ पर्यंत (हिजरी शक ४३) त्यांनीं काबूळावर प्रत्यक्ष स्वारी केलेली नव्हती. स. ६६३ त अबदुल रहिमाननें त्या शह-राटा एक वर्ष वेढा देऊन शेवटीं तें हस्तगत केलें, व सिन्धप्रांता-प्रमाणेंच तेथील लब्करी लोकांची अरबांनीं कत्तल करून बायका-मुळांना गुळाम केळें. राजाळा मात्र त्यानें मुसळमान होण्याचें कबृल केल्यावरून जीवदान देण्यांत आलें. मुसलमान बनल्यावर काबूलशहालाच त्यांनीं पुनः खंडणी देणारा मांडलिक करून तेथे अधिकागरूढ केलें व ते तेथून निघून गेले. पण सिंघ प्रांतां-तील लोकांप्रमाणें काबूलचे लोक नेभळट नव्हते. त्यांनी अरब लोकांची पाठ फिरल्याबरोबर पुनः आपलें स्वातंत्र्य जाहीर केलें. तेव्हां हब्जाजनें, सिन्धप्रान्तावर जशी महंमद कासिमाची योजना केली, तशी काबूल पादाक्रांत करण्याच्या कामी अबदुला नामक एका सरदाराची नेमणूक केली. अबदृ्ह्या तेथें आल्याबरोबर शहा तेथून निघृन डोंगरांत लपून राहिला, आणि पुढील इतिहासांत अफगाण छोकांनी स्वीकारछेल्या घोरणाप्रमाणें, डोंगरांतील वाटा रोंखून आपला पाठलाग करणाऱ्या शत्रृचें मागील लोकांशीं दळण-वळण त्यानें बंद करून टाकिलें. तेव्हां शेवटीं अन्नाच्या टंचाईमुळें अवदुल्ला यास शरण जाणें भाग पडून त्यानें शहाला सात् लाख दिनार द्यावयाचें कबूल केलें व आपली मुक्तता करून घेऊन

तेथून मार्गे पाय काढला. पण असल्या अपयशानें हज्जाज भेदर रून जाणारा नव्हता. त्यानें छमेच अबदुछरहिमानच्या हाता-खाळीं सैन्य देऊन त्याला काबूलावर लावून दिलें. तेव्हां म्हणजे सन ७०० च्या सुमारास, पुनः काबूलशेहाने पूर्वीचेंच घोरण म्बीकारून गनिमी काव्याचा अवलंब केल्यामुळे व हज्जाजच्या आग्रही स्वभावामुळें अबदुल रहिमानानेंच त्याच्या विरुद्ध बंड केलें त्र ही स्वारी देखोल निष्फळ झाली. अबदुलरहिमानचें हें वर्तन नात्र कासिमाच्या मानानें पाहातां बरेंच विलक्षण वाटतें. य आरब छोकांच्या एकंदर तःकाछीन शिस्तीच्याहि तें विरुद्ध भाहे. असो, एकंदरींत अबदुल्रहिमाननें काबूलशहाशीं तह केला, व ऱ्यामुळे हञ्जाजच्या सैन्याने रहिमानवर हला केला तेव्हां काबूलशहानें त्याला मदत करून त्याची सुटकाहि केली. पुढें स. ७१६ त हज्जाज मरण पावला तेव्हां बरीच वर्षेपर्यंत कांबुलाला अरबांपासून त्रास झाला नाहीं. इ. स. ७८६ त पुनः हरूंन-अलरशीद या खलीफाच्या अमदानींत अब्बासच्या आधिपा-्याखाळी अरब लोकांची काबुलावर स्वारी झाली. अब्बासनें काबू-उच्या बाहेर असलेल्या शहा-विहार नामक एक भन्य बौद्ध विहार काबीज करून लुटून फस्त केला. हैं ठिकाण अजूनहि याच नांवानें प्रसिद्ध आहे. यावेळींहि काबूलशहा व त्याची प्रजा बौद्धच होती. याहि राजाने पूर्वीच्या राजाचे अनुकरण करून डोंगरांचा आश्रय केल्यामुळें अञ्बासचे रोवटीं कांहीं चाललें नाहीं, व काबूल प्रांत आणाखीहि दोन शतकेंपर्यंत या हिंदुशाही वराण्याकडेचे असून नरभराठींत राहिला. पण या मुदतींत समानी नामक आरबांनी गिझनीचा पाडाव करून तो प्रांत हस्तगत केला, व पुढें काबूलहि जिंकिलें. तथापि आणखी एक शतकपर्यंतिह काबूलच्या हिंदु-वराण्याला गिझनीचा मांडलिक म्हणून राज्य करतां आलें.

**अ**ातां या पुढें तुर्क लोकांच्या स्वाऱ्या सुरू होऊन इ. स. ९३४ त अल्फ तेगीनच्या\* सैन्यापत्याखाली त्यांनी गिझनीचा मुलुख काबीज केला. त्यावेळीं काबृलच्या शहानें आपत्या सम्राट् गिझनीपतीला सैन्यानिशीं साह्य केलें. पण गिझनीचा पाडाव झाल्यामुळें काबूलचें राज्य पुढें कांहीं काळ पुनः स्वतंत्र झालें. पण इ. सं. ९७५ <sup>च्</sup>या सुमारास सब्क तेगीनने तें काबीज केल्यामुळे पुनरिप तें गिझ-नीच्या तुर्का आधिपत्याखाली आलें; व काबूलशहा आतां त्या सब्क तेंगीनलाहि दुसऱ्या शत्रूंविरुद्ध साह्य करण्यास तयार झाला असें अलबिरुणीनें लिहिलें आहे, पण महंमुद हा गिझनीच्या गादी-वर आल्यानंतर त्याच्या वाढत्या महत्वाकांक्षेपुढें काबूटच्या राज्याचा टिकाव लागणें शक्य नव्हतें; इ. स. १०२१ त शेवटचा एक निकराचा संग्राम होऊन काबूळचें हिंदु राज्य गिझनीच्या राज्यांत सामील झालें, व दोघांचा यापुढें इतका एकजीव होऊन गेळा की काबूल म्हणजे कोणे एकेकाळी हिंदु राज्य होतें ही गोष्ट देखील लोकांच्या स्मरणांतृन नष्ट झाली. तेथील लोकांना जबरीने मुसलमान बनविण्यांत आलें. अलबिरुणीने या सक्तीच्या धर्मांत्तराविषयीं पुढील मोंजेची आख्यायिका सांगितली आहे ( अलबिरुणी पु. २ पा. १५०). काबूलचा इस्पिहादाद म्हणजे सुभेदार मुसलमान होण्यास कबूल झाला तेव्हां आपण गोमांस मक्षण करणार नाहीं, व खोजे वाळगणार नाहीं अशा अटी त्याने घातल्या होत्या. पण तेथील लोकांना आपल्या पूर्व भावनांचा लवकरच इतका विसर पडला कीं, या अटी व आपलें पूर्वीचे आर्यत्व या गोर्धीचें त्यांना स्मरणहि राहिलें नाहीं.

अल्फ् तेगीन है दोन निराळे शब्द असृत चुर्कः ने त्यांना अलक्तर्गान असे एक समजण्यांत येतें.

आतां राजतरंगिणीवरून या काबूलशहाविषयीं काय विशेष महत्वाचा माहिती मिळण्यासारखी आहे ती पाहूं. स.८८४ पासून स. ९०२ पर्यंत कइमीरावर राज्य करणारा राजा शंकरवर्मा यानें ल्लिय या काबृल्झहाचा पराभव करून त्याचे राज्य बळकाविलें. **ते**व्हां छिहियानें तेथून पळ्न जाऊन आलखान गूर्जराचा आश्रय केला. ही गोष्ट कावृलेशहाचे सम्राट् समानी मुसलमान राजे गिझनीचे अधिपति असतांना घडली अस ही पाहिजे. या नंतर शंकरवर्म्याच्या पाठीमागृन त्याची विधवा राणी सुगन्वा आपल्या अल्पवयीं गोपाळवर्मा नांवाच्या मुलाला गादीवर बसवून राज्यकारभार पहात असतां, मंत्री प्रभाकरदेव यानें पुनः काबुला-वर स्वारी केळी व तें राज्य जिंकिलें ( उदमांडपुरे तेन शाहिराज्यं व्यजीयत । ५-२३२ ). शंकरवर्मा वारल्यावर शाहि घराण्याने कारमीरचें आधिपत्य बहुधा झुगारून दिलें असलें पाहिजे; म्हणून तें जिंकण्याचा पुनः प्रसंग आला. पण यावेळीं लिल्याचा पुत्र तोरमाण \* यालाच कावृलच्या गादीवर बसविण्यांत आलें. यावरून स. ८८४ ते ९०४ पर्यंतच्या काळांत काबूलचें राज्य काश्मीरच्या प्रत्यक्ष आधिपत्याखालीं होतें असें दिसून येतें. यानंतर एका शाहि राजाची नात व छोहरच्या सिंहरग्जाची मुलगी दिदा नांवाची काश्मीरच्या क्षेमगुप्त नांवाच्या राजाला दिलेली होती असें आढळतें. क्षेमगुप्तानें लौकिक शक २६ ते २४ म्हणजे इ. स. ९५१ ते ९५९ पर्यंत राज्य केलें ( राजतरंगिणी, ६, १८७ ). या वर्णनांताल शाहिराजाचें नांव त्यानें आपल्या नातीच्या स्मरणार्थ काश्मीरास बांधिलेल्या विष्णूच्या मन्दिरावरून उपलब्ध झालें आहे, तें भीमशहा हें होय. त्याविषयीं राजतरंगिणींत " माता

<sup>\*</sup> आज्ञातिक्रमिण: शाहे: कृत्वा कमलुकाभिधाम् । तोरमाणाय संप्रादाद्राज्यं रुक्षियस्नवे ॥ ५-२३३

महेन भूभर्तृवध्वास्तस्या व्यधीयत । श्रीभीमशाहिनोदात्तप्रसादो भीम केशवः।। ६,१७८ ' असा उल्लेख आहे. त्या मन्दिराचें नांव भीम केशव आणि राजाचें नांव भीमशहा असें यावरून स्पष्ट होतें. हा अर्थात् बौद्ध नसून वैष्णव असला पाहिजे. दहाव्या शतकांत बौद्धधर्माची या देशांतून बहुतेक उचलवांगडी कशी झाली होती व वुद्धाला विष्णृच्या अवतारमालिकेंतच स्थान मिळाल्यामुळें बौद्धधर्मीयांचेंच वैष्णवधर्मांत कसें परिवर्तन झालें हें वरील इकीगतीवरून सामान्यतः दिसृन येईल. याविषयीं अधिक विवे-चन पुढील भागांत येणार आहे.

काबूळच्या शाहि घराण्याच्या अंताचें मनोहर वर्णन शेवटीं राज-नरंगिणीच्या ७ व्या तरंगांत दिलें आहे. लोहरच्या राजवराण्यांतील रक पुरुष संग्रामराज हा अभिमन्यूच्या मागून काश्मीरावर राज्य करीत असतां त्रिलोनचपाल नांवाच्या काबूलशहानें त्याची गिझ-नीच्या महंमुदाविरुद्ध मदत मागितली. तेव्हां संग्रामराजानें तुंग नांबाच्या भापत्या शूर प्रधानाला मोठें सैन्य देऊन काबुलास पाठ-विलें. प्रसंग पडल्यास<sup>े</sup>काबूळच्या नित्य बहिवाटीप्रमाणें डो रांच्या आश्रयानें गनिमी काव्यानें लढण्याविपयीं त्रिलोचनपालानें तुंगाला सहा दिली. पण तिला न जुमानतां त्यानें उधड्या मैदानांतच तुर्कांना तोंड देण्याचें ठरविलें. मग ठरल्याप्रमाणें नुर्कांचा हम्मीर (अमीर) आणि काबूल व कार्मीर राजांचें जोड सैन्य यांचे तेथे भयंकर रणकंदन झालें. काइमीरचे पुष्कळ सरदार या वेळी शौर्य गाजवून धारातीर्थी पतन पावले व आतां नाइलाज झाला असें पाहून शेवटीं त्रिलोचनपाल तेथून पळून गेला. याप्रमाणें पराभव झाल्यावर<u>्</u>रहरलेल्या सैन्याची पू**र्व** वहिवाटीप्रमाणें तुर्कांकडून पूर्ण कत्तल झाली व अशा रीतीनें काबृटचें राज्य हिंदु घराण्याला शेवटीं कायमचें मुकलें. स्वदेशा- भिमानी राजतरंगिणीकारानें हें वर्णन करून पुढील दुःखोद्दार काढिले आहेत, "शाहि राजांच्या प्रतापाचें नांविह नष्ट झालें. जें स्वप्नांत देखील कधीं दिसलें नाहीं, व कल्पनेलाहि ज्याचें आकलन करतां येत नाहीं, तें दैवहतकानें सहजगत्या प्रत्यक्ष घडवून आणिलें "\* (रा. त. ६-६७). एवढें झालें तरी काबृलचा भरतखंडाशीं असलेला संबंध कायम तुटण्याचें कारण नव्हतें. पण तुर्कांनीं झाडून साज्या लोकांना मुसलमान बनविल्यामुळें तोहि प्रकार घडून आला. सिन्धुनदीच्या पश्चिमेकडे हा जो सरसकट धर्मान्तराचा प्रकार मुसलमानांनीं घडविला तसा या बाजूल: झाला नाहीं; या गोष्टीच्या कारणांचा पुढें विचार करूं

पळ्न गेल्यावर त्रिलोचनपालानें परदेशांत वास पतकरिला. व पुनः तो काबूलास कथींच परतला नाहीं. त्याचे मुलगे मात्र काश्मीरच्या आश्रयाला राहून तेथील राजांचा पाहुणचार भोगीत असल्याचें राजतरंगिणींत सांगितलें आहे. त्यांची नांवें रहपाल वगैरे होतीं. पुढें काश्मीरांत देखील त्यांच्या वंशाचा कांहीं मागमूस राहिला नाहीं. या शाहिराजांच्या नांवापुढें जें 'प ल'हें पद येतें त्यावरून झंतबिल या आरवी नांवाचें मूळ रणपाल असून तो या शाहिवराण्याचा काबूल येथील मूळपुरुप असावा अशी जी कल्पना आहे तिला पाठवळ मिळतें. ह घराणें स. ६३० त खुएनत्संगाला तेथें आढळलेल्या क्षत्रिय घराण्याहून बहुचा वेगळेंच होतें. संग्रामसिंहानें काश्मीरावर स. १००३ पासून १०२८ पर्यंत राज्य केलें, आणि त्याच्या अमदानींत काबूलचें हिंदुचराणें नष्ट झालें तें अलबिरुणीनें हाटल्याप्रमाणें सन १०१० ते १०२१ च्या

<sup>\*</sup> यथा नामापि निनष्ट शार्घ शाहिश्रियस्तथा । स्वप्नैऽपि यदसभाव्यं यत्र अग्रना मनोरभाः । हेल्या तिह्रद्धतो नासाध्यं विद्यते विभेः ॥

दरम्यान केव्हां तरी झालें असलें पाहिजे. याविषयीं व्हिन्सेन्ट स्मिथनें लिहिलें आहे कीं, "शंकरवर्म्याचे कारकीर्दीत (सन ८८३ ते ९०२) कनिष्काचा वंशज व तुर्की शाही घराण्याचा शेवटचा राजा, लिछिय नामक ब्राह्मणाचे हातून पराभव पावला. तेव्हां छिट्टियानें तेंथें आपछें घराणें स्थापन केंट्रें व तें स. १०२१ पर्यंत तेथें नांदल्यावर मुसलमानांनीं त्या सुमारास त्याचा उच्छेद-केला. " ( प्राचीन भारतवर्षाचा इतिहास. ति. आ. पा. ३७६ ) पण राजतरंगिणीवरून व्हिन्सेन्ट स्मिथचें हें पूर्वीचें वराणें असल्या-विषयीचें ह्मणणें बरोबर दिसत नाहीं. त्यानें तरंगिणीचें ह्मणणें नीट पाहिलें नाहींसें वाटतें. लिख्यानें आपलें वराणें काबूल येथें स्थापन केलें यांत शंका नाहीं; याच्या घराण्यानें शेवटपर्यंते शाहि ही पदवी देखील धारण केली होतीच. पण काश्मीरचा राजा शंकरवर्मा यानें लिल्लियाचा पराभव करून त्याला पळून जावयास लाविलें, व त्याचा पुत्र तोरमाण याला पुढें काइमीरचा प्रधान प्रभाकरदेव यानें काबृहचे गादीवर बसविछें. म्हणून पुढीछ पाछ पदांकित काबूलचे राजे लिलियपुत्र तोरमाणाचेच वंशेज व बाह्मण असळे पाहिजेत; व राजतरंगिणीवरून देखील हीच गोष्ट निष्पन होते. या राजांच्या मुली मात्र वाटेल त्या घराण्यांत दिलेल्या आढ-ळतात. त्यांपेकी एकाची नात दिद्वा पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें कारमी-रच्या क्षेमगुताला दिलेली होती, दुसरी प्रधान तुंग याच्या मुलाला दिली होती, व तिसरी एक छोहरच्या राजाला दिली होती. असो, या घराण्यापूर्वी वराच काळ क्षणजे ह्युएनत्संगाच्या वेळीं कावूल येथें असलेलें क्षत्रिय घराणेंहि आमन्या मतें कनिष्क वंशांतील नव्हतें. कनिष्काचें घराणें गांधार देशांत पुरुषपुर (पेशावर) यथें राज्य करीत असून तेथें कनिष्काचा स्तूपहि बराच काळ उभा होता. पण ह्युएनेत्संग इकडे येण्याचे पूर्वी पुष्कळ काळ हें

किनष्काचें घराणें तेथून नाहीं से झालेलें असून तो देश काबूलच्या क्षित्रय घराण्याच्या आधिराज्याखालीं आलेला होता. ही गोष्ट याच्याच लेखांवरून ठरत आहे. तेव्हां हें क्षित्रय घराणें स. ८८३ च्या थोडेंच पूर्वी लयास जाऊन त्याच्या जागीं लिल्लयाचें ब्राह्मण घराणें स्थापन झालें असलें पाहिजे असें अनुमान होतें. लिल्याच्या ब्राह्मण घराण्याचा काइमीरच्या राजघराण्याशीं विवाहसंबंध घडून येत असे व तें स. १००३ ते १०२९ च्या दरम्यान केव्हा तरी उल्थून पडलें हें वरील विवेचनात आलेंच आहे. (लिल्यानें उल्थून पडलें हें वरील विवेचनात आलेंच आहे. (लिल्यानें उल्थून टाकिलेलें काबूलचें घराणें अलिक्या झणतो तसें तुर्की होतें कीं द्युएनत्संग ह्मणतो त्याप्रमाणें क्षत्रिय होतें, या प्रश्नाचा सविस्तर विचार पुढें स्वतंत्र टोपेंत करूं. त्याचप्रमाणें गिझनीच्या महंमुदानें काबूल जिक्किल्याचा सविस्तर इतिहासहि स्वतंत्रपणेंच दिला पाहिजे )

काबृह्या इतिहासाचें तिसरें साधन जें प्राचीन नाणीं त्यांच्या वरून त्याविषयीं काय माहिती मिळतें तें आतां शेवटीं पहावयाचें. नाण्यांवर बहुधा वर्ष मिती वगेरे नसह्यामुळें त्यांवरून मिळणारी माहिती अर्थातच पुष्कळ अपुरी असणार हें सांगावयास नकोच. तथापि जी कांहीं मिळते तो मात्र अचूक व बिनतोड मिळते. ही माहिती जनरह कर्निगहॅमनें ''मध्यकाछीन भारत वर्षांतोठ नाणीं' या आपत्या बहुमोठ ग्रंथांत दिली आहे. पण त्यानें आपत्या अनुमानासाठीं ज्या कहपना प्रथम मुक्तर केल्या आहेत त्यांतीठ कांहीं आमच्या मतें बिनआधारी आहेत. गांधार देशांतीठ नाण्यां वरून निष्पत्र होणारी विशेष गोष्ट झणजे त्यांत तीं पाडणाऱ्या राजाछा स्पलपति झटलें आहे ही होय. यावर कर्निगहॅमचें असें झणणें आहे कीं, स्पलपति या शब्दाचा अर्थ पर्शियन भाषेत युद्धपति असा असून तो समरपति या संस्कृत शब्दाशीं समाना-

र्थक आहे. तेव्हां अलबिरुणीच्या सणण्याप्रमाणें कल्टर नांबाच्या ष्या ब्राह्मण प्रधानानें, सिन्ध प्रान्तांत चचानें केल्याप्रमाणें. काब्-ठची गादी बळकाविली तो काबूलचा सेनापित अमून राजाच्या फारशी शाही पदवीप्रमाणें त्याचीहि स्पलपति अशो फारशीच पदवी असावी. व तीच त्यानें राजपद मिळाल्यावर देखील कायम ठेविली असावी. अलबिम्णीचा हा कल्लर झणजेच राजतरंगीणी-तील लिहिय असावा व त्यादरून कल्लर हा आरबी अएम्रंश <mark>झालेला असावा; अथवा प्राकृत भाषेंतील अलीक</mark>डील लाल: किंवा लाल शब्दाचें मूळ लिहिय हें त्या प्रधानाचें आवडतें टोपण नांव असावें. स्पलपति देवाच्या नाण्यांवर एका बाजूला विशंद-बाला बेल व शंकराचा त्रिशृळ असून दुसऱ्या बाजूला उजने हातांत भाला धरलेला घोडस्वार असतो. हीं नाणीं काबूल प्रांतांत व पंजाबांत देखील फार दिवस चालू असल्यामुळें तीं तिकडे इतकी लोकप्रिय झालीं होतीं कीं, गिझनीच्या महंमुदानें तो प्रदेश जिंकल्यावर व त्यानंतर महंमद घोरीनेहि तशाच प्रकारचीं नाणीं पाडून त्यांवर आपले नांव मात्र संस्कृत अक्षरांत घोडेम्बाराचे चित्रावर अधिक घातलें.

हीं नाणीं स्पलपित देव, सामन्तदेव, खर्मर्थक, व भीमदेव यांच्यः नांवाची आहेत व तीं काबूलच्या ब्राह्मण चराण्यांतले जे चार क्रिमिक राजे कल्लर. सामन्त, कमलु व भीम असे अलबिकणींने सांगितले आहेत त्यांचींच अर्थात् असलीं पाहिजेत असे किन-गहमचें म्हणणें आहे. तरंगिणींत दखील लिल्य हें यांपेकी पहिल्या राजाबहल, कमलुक\* ( ऊर्फ तोरमाण ) हें तिसन्याबहल व शेवटीं भीम अंशीं नांवें सांगितलीं आहेत. या वंशांतील पुढचे राजे जे

<sup>🌁</sup> पूर्वीच्या एका टीपेंत दिलेला राजतरं. ५,२३३ श्लोक पहा.

जयपाल, आनंदपाल आणि त्रिलोचनपाल त्यांची नाणी सांपड-लेली नाहींत, वत्या संबंधांत किनगहॅम म्हणतो कीं, हे पाल राजे निराळ्या म्हणजे लिल्याने उलथून टाकिलेल्या माजी तुर्की र जपूत अथवा क्षत्रियघराण्यांपैकीं भसावेत. पण हें म्हणणें अल-बिरुणीच्या लिहिण्याशीं जुळत नाहीं. तो त्रिलोचनपालाचा बहु-तेक समकालीनच असल्यामुळें त्याला ही गोष्ट चांगलीच माहीत असली पाहिजे. त्यानें जयपालादि सर्व राजांना ब्राह्मणच म्हटलेलें आहे. त्यांपैकी कांहींच्या नांवांपुढें असळेल्या देव पदावरून त्यांचें ब्राह्मणत्वच दिसून येतें. पण तें पद निरर्थक मानिलें तरी हरकत नाहीं. पूर्वी सांगितन्याप्रमाणें ब्राह्मणी राजांचे क्षत्रियांशी विवाह संबंध घडून आल्यावर कालान्तरानें ते ब्राह्मण व्यवहारदृष्ट्या सर्वस्वी क्षत्रियच झाले. म्हणून त्यांनी धारण केलेलें पाल हें उपपद कांही विलक्षण नसून त्यावरून त्याचे घराणें निराळेंच होतें असें मानण्याचें कारण नाहीं. या शिवाय झुर्सा येथील तामलेखा-वरून आणखीहि एक अनुमान कर्निगहॅमनें काढिलें आहे; व तेंहि असेंच बिन आधारी आहे. हा लेख दानलेख असून (इंडियन अँटिक्वरी पु. १८) त्याचें निरीक्षण केल्यास तो काव्लच्या त्रिलो-चन पाळाचा आहे असे कोणास म्हणतां येणार नाहीं. कारण त्यांत शाहि घराण्याचें नांवच नाहीं. शिवाय हा ताम्रलेख अला-हाबाद जवळ सांपडलेला असल्यामुळें तो तदेशीयच असला पाहिजे. त्यांत त्रिलोचनपालाचे नांव आहे, पण त्याच्या बापाचें नांत्र राज्यपाल, आणि त्याच्या आजाचें विजयपाल अशीं नांवें सांगितली आहेत.त्यांत सांगितलेला दानविषयक ग्राम अलाहाबाद जवळच बहुधा असून तो वटिस्थान येथील सर्व ब्राह्मणांना मिळून दिलेला आहे. हा सर्व प्रकार काबूलच्या त्रिलोचनाचे हातून झालेला असणें शक्य दिसत नाहीं. आणखी असें की या ताम- पत्राचें वर्ष स. १०२७ हें आहे. या वेळीं त्रिलोचनपाल राज्यावर नव्हता; व कदाचित् जीवंतिह नसावा हें पूर्वी दिलेल्या हकीगती-वरून दिसून येईलच. अर्थात हा झुसीच्या दानलेखांतील त्रिलोचनपाल खास दुसरा कोणी तरी असला पाहिजे हें स्पष्ट आहे. त्रिलोचन आणि पाल हीं दोन्ही नांवें उत्तर हिंदुस्थानांत सर्व साधारण आहेत. आमच्या मतें काबूलचें शाहि घराणें त्रिलोचन-पालानंतर राज्य करावयाला शिलुक राहिलें नाहीं. त्रिलोचना-बरोबर त्या घराण्याचाहि अंत झाला.

#### टीप.

## कावृलचें राजघराणें मृळ तुर्की होते काय १

व्हिन्सेट स्मिथने आपल्या भारतवर्षाच्या प्राचीन इतिहासांत ( आवृत्ति ३ री, पा. ३७३ ) काइमीरविषयीं लिहितांना " त्याच्या ( म्हणजे र्शकर वम्यीच्या ) कारकीदीत कावूलचे तुर्की राजे ह्मणजे कनिष्काचे वंशज जे शाहि घराणें त्यांचे लिहिय नामक बाह्मणाने उच्चाटण करून तेथें आपल्या बराण्याची स्थापना केळी. या लिहियाचे घराणे तेथे स.१०२१ पर्यत नांद-<sub>्यावर</sub> त्या वर्षी त्याचा मुसलमानांनी उच्छेद केला, '' असें विधान के<mark>ल</mark>ें आहे. गिझनीच्या महंमुदनं ज्या काबृलच्या शेवटच्या घराण्याचा उच्छेद केला तें ब्राह्मणी असून त्यांतील शेवटचा राजा त्रिलोचनपाल याचा काश्मी-रचा इतिहास जी राजतरंगिणी यांत उद्धेख आलेला आहे हें आह्यी पूर्वीच दाखिवलें आहे. आतां त्यांच्या पृत्रीचे काबूलचें घराणें मूळ तूर्की असून कनिष्काचे वंशज होतें कीं काय याचा येथें विचार करावयाचा आहे. म्मिथच्या ह्मणण्याला मुख्य आधार म्हणजे राजतरंगिणीच्या इंप्रजी माषान्तरांतील (पा. ३३६) ' उदभाण्ड येथील शाहि 'ह्या मथळ्याची टीप होय. ही टीप भाषान्तरकार डॉ. स्टीन यानें अलविरुणीच्या आधा-वर रचिलेली आहे नेव्हां अलविमणी आपल्या लेखांत स्वतः त्या संबधाने काम ह्मणतो हें आधीं पाहुं. ( अलबिरुणीच्या ग्रंथाचें भाषान्तर सचऊ याने केलें आहे. त्यांत पु. २, पा.१० पहा ) तो ह्मणतो-" कावूल येथें हिंदु राजे वास्तव्य करीत होते. तुर्क लोक तिबेटकडील मूळचे होत. बरहतिकन् हा त्यांचा मृळ पुरुष प्रथम हिंदुस्थान देशांत आला व एका गुहेंत यानं प्रवेश केला. ( या पुढें अलबिरुणीनें कांहीं विचित्र कथा दिली आहे; ती गाळणेंच वरें ). पुढें तो काबुलास शाहीय या नांवानें राज्यारूढ झाला, व तें राज्य त्याच्या वंशांत ६० पिढवा राहिलें. हिंदुलोक असल्या घडाओ-डींच्या ऐतिहासिक क्रमाकडे फार दुर्रुक्ष करितात, व आपल्या राजांच्या वंशावळी वगरे सांगतांना कालानुकमाकडे मुळींच नजर देत नाई.त ही मोटचा दु:खाची गोष्ट आहे. त्यांना कोणी कांहीं माहिती विचारीत्यास काय

सांगावें हेंच त्यांना कळत नसल्यामुळें ते कांहीं तरी बाता माहं छागतात या घराण्यांतील एक राजा कणिक नांवाचा होता. ( या कणिक ऊर्फ बौद्ध किनष्कासंबंधानें देखील एक विचित्र दंतकथा त्यानें सांगितली आहे, पण र्ताह आर्द्धा येथें सांगत नाहीं ). या घराण्यांतील शेवटचा राजा लगत्र माण नांवाचा असून त्याचा वजीर कल्लर नांवाचा ब्राह्मण होता. लगतु-रमाणाचा स्वभाव चैनी व आचरण त्याहृन वाईट होते. त्याविषयी छोकांनी तकारी केल्या. ह्मणन कहर वजीराने त्याला बंदींत टाकून आपण राज्यावर आरोहण केलें. त्याच्या मागृन सामन्त, कमल्. भीम, जयपाल, आनन्दपाल, आणि तिरोजनपाल असे आणसी बाह्मण राजे होऊन गेले. त्या शेवटच्या राजाचा हि. **श**. ४१२ त वध झाला. व पहें पांच वर्षीन<sup>०</sup> त्याचा पुत्र भीमपाल याचाहि वध झाला.'' काबुलच्या हिंदी घराण्याच्या अंताचे संक्षिप्त वर्णन करतांना कल्हणाने जसे दुःखोद्गार काढिले. तसेच अलबिरुणीनंहि काहिले आहेत, व ते दिल्याशिवाय त्याच्या श्रंथांतील हें अवतरण आद्याला पुरे करवत नांहीं. तो पृढें ह्मणतो:-' हिंदु शाहीय घराणें आतां नामशेष झालें असून त्याचा बारीक कोंब देखील कोठे आढळून येत नाहीं. त्याच्या वेभवकाळी त्यांनी धर्म्य व न्याय्य गोष्टी करण्याची आपछी उत्कंठा कधींहि शिथिल केली नाहीं; त्यांच्या भावना उदात्त होत्या व त्याचें आचरणहि तसेंच थोरपणाचें होतें, ह आम्हाला कबूळ केलें पाहिजे. आनंदपालानें राजा महंमुदाला जें पत्र िहिहुरुं त्यांतरुं खाळील वाक्य तर मला फारच आवडलें. ''तुर्कलोकांनी तुमच्या विरुद्ध बंड केलें हे मला कळलें; तुमची इच्छा असल्यास तुमच्या मदतीला मी स्वतः येतों, किंवा ५००० घोडेस्वार, १०००० पायदळ, व ९०० हत्ती बरोबर देऊन पाहिजे तर आपत्या मुलाला पाठवितों. तुम्ही मला जिंकल्यामुळे, आतां तुम्हाला कोणी जिंकूं नये अशी माझी मनीषा आहे." या उद्गारांत रजपुतांचा खरा तेजस्वी व उदात्तवाणा स्पष्ट हागोचर होत आहे. दैव फिरलें, व काबूलच्या बाह्मणीशाही घराण्याचा उच्छेद झाला: त्याची कहाणी पढें सांगावी लागणारच आहे.

### काबूलचें राजघराणें मूळ तुर्की होतें काय ?

आतां या ठिकाणीं कछर या ब्राह्मण वजीरानें पदच्युत केठेलें मूळ घराणें जात्या तुर्की होतें कीं काय असा प्रश्न उश्पन झालेला आहे. अलबिहणीनें लिहिलेली हकीकत त्याच्याच म्हणण्याप्रमाणें पाहतां गांवटळ लोकांच्या बातां-वरच उभारलेली आहे; व ती पुष्कळ ठिकाणीं अगदींच कम विरुद्ध आहे असेंहि त्याचें म्हणणें आहे. आतां दुसरे पक्षीं ह्युएनस्संगानें स. ६३० त वाहिलेल्या प्रत्यक्ष स्थितीवरून काबुलाम क्षत्रिय राजा होता असँ लिहिलें आहे. तुर्क म्हणजे कोण व हिंदु क्षत्रिय म्हणजे कोण हें त्याला पूर्ण माहीत होते. कारण येतांना तो तुर्कीच्या देशांतृनच आलेळा होता. तेव्हां त्याने प्रत्यक्ष पाहृन छिहिछेल्या गोष्टींचा पुरावा सोडून ४०० वर्षानंतर कर्णीपकर्णी ऐकिलेल्या हुकीकतीच्या आधारावर अलविरुणीने मोठ्या नाखुषीने व अविश्वास पूर्वक छिहिलेल्या गोष्टीच खऱ्या ऐतिहासिक असे मानण्यांत काय अर्थ आहे ? या दंतकथेचा पोकळपणाहि सहज दिसण्यासारखा आहे. प्रथमत: कोणतेहि राजघराणे सारखें ६० पिट्या द्माणजे निदान ३२०० वर्ष चालू असलेलें इतिहासांत आढळत नाहीं. दुसरें असें कीं, कनिष्क जरी तुर्क असला तरी तो अलबिरुणीच्या पृवी ९०० वर्षे होऊन गेठेला असत्यामुळें इतका काळ त्याचा वंश काबुलोस नांदत असेल अ**सें** द्मणवत नाहीं. शिवाय कनिष्काचें राज्य कार्बुलास नसून गांधारांतील पुरुपपुरास म्हणजे पेशावरास होतें हेंहि सुप्रशिद्धच आहे. तिसरी गोष्ट अशी कीं कनिष्कानंतर कियेक परकीय लोकांच्या स्वाऱ्या या देशावर झाल्या; यांतील भिहिरकुलाच्या आधिपत्याखाली झालेली हुण लोकांची स्वारी विशेष महत्वाची होती हें इतिहासांत नमृद् आहेच. जर कानिष्काचे कोणी वंदाज शिक्षक राहिले असले, तर या हूणोदिकांच्या स्वाऱ्यांच्या तडाक्यां**त** सांपडून ते नामशेष झाले असले पाहिजेत. या हृण छोकांचेंहि पुढें हिंदुस्थानांतृन व इराणांतृन उच्चाटण झाले. ह्यणून आम्ही म्हणतों की स. ६३० ते जेव्हां ह्युएनेस्संग काबुछास आला तेव्हां तेथे आर्य क्षत्रियांचें घराणें राज्य करीत होतें असे जे त्यानें छिहिलें आहे तेंच खरें होय. ते राजे आपल्याला शाहि म्हणवीत हें खरें, पण ती पदवी जवळच्या इराणांतील वलाढ्य वादशाहपास्न त्यांनीं उचल्ली होतो. ः ३० नंतर तों महंमुदाच्या काळापर्यंत तुर्क किंत्रा हूण या तुराणी लोकांच्या स्वाऱ्या हिंदुस्थानावर झाल्या नाहींत व त्यामुळें कावृल्खे राज्यहि ४०० वर्षे शांततेंत नांदत होतें हें इतिहास-प्रसिद्ध आहे याकाळाच्या आरंभी आरव लोकांनी त्याला थोडामा धाक उत्पन्न केला पण पुढें लवकरच त्यांच्यांत यादवी सुरू झाल्यामुळें सिन्धु देशापलीकडे यांची प्रगती होण्याचे बंद पडलें. तात्पर्य कीं, आमच्या मतें स. ६३० च्या सुमारास कनिष्काच्या वंशांतील कोणी तुर्की घराणें काबुलास राज्य करीत असणे शक्य नाहीं. या काळाच्या सुमारास नुकतेंच गांधारचें राज्य काबूलच्या शाहींनी जिकिलें होते असे ह्युणनत्संगानें सांगितलें आहे. हा गांधारचा राजा त्यांवळीं कोणी हुण असावा. राजतरंगिणींत उदभाण्डपुर म्हणून जें अनेकण: आलेलें आहे तें अर्थात् काबूलच्या राज्यांत मोडत असलें पाहिजे: व मुसलमानी चल्यकार ज्याला वाहिंद म्हणतात तेंच ते असावें असें जें डॉ. रटीननें म्हटलें आहे तें बरोबर दिसतें. उदभाण्ड याचे प्राकृत रूप दचा लेप होजन व भ बहल हा येळन उअहाण्ड, वाहण्ड. वाहिंड असे होणे योग्यच आहे.

हुएनःसंगाने गांगितलेत्या वावृत्तःया क्षत्रिय घराष्याचे उच्चाटण करणाऱ्या बाह्मणवंशाची थोडीशी माहिती अलिवरणीच्या लेखांवहन मिळण्यासारखी आहे, य अलिवरणी त्याच हुमारास होऊन गेला असत्यामुळे ती विश्वसनीयिह आहे. मोडकळीस आलेल्या जुन्या राजघराण्याला पदच्युत करून तेथील प्रधानानें गादी बळकावण्याचा प्रकार कांहीं हिंदुस्थानच्या इतिहासांत नवीन नाहीं. चचाचें एत्द्विषयक उदाहरण पूर्वी आलेंच आहे. इ. स. ८७८ च्या सुमारास सफावीन काबृलावर स्वारी करून तें कावीज केल्यामुळें तर लिह्याला तसें करणे अधिकच सुकर झालें असलें पाहिजे. त्याच्या वंशांत सहा राजे झाल्याचे अलिवरणीने सांगितलें आहें. त्यांचीं नांवें व कारकीदींचें अंदाजीं काल दर कारकीदींला २० वर्ष धहन खालीं दिले आहेत:—

9 कहर स. ८८० ते स. ९०० ४ भीमपाछ स. ९४०--९६० २ सामन्त स. ९००--९२० ५ जयपाछ ९६०--९८० ३ कमछु ९२०--९४० ६ आनंदपाछ ९८०-- १००० ७ त्रिछोचनपाछ--याला गिझनीचे महंमुदाने १०२९ त जिंकिछें

या राजांपैकी तिघांची नांवें राजतरंगिणीत आली आहेत: व तेथे त्यांचे शकहि सांगितले आहेत. हे शक वर दिलेल्या अंदाजी काळांशी बहुतेक मिळतात. प्रथम त्रिलोचनापासून सुरुवात करूं. महंमुदाविरुद्ध त्याला साह्य करणारा काइमीराधिपति संयामराज हा स. १०२७ त मृत्यु पावलाः दुसरें भीमपाळाची नात दुर्वर्तनी दिहा क्षेमगृप्ताला दिली असून भीमाने आपल्या स्मरणार्थ भीमकेशव नांवाचे विष्णुमंदिर काइमीरांत बांधिले. क्षेमगृप्त स.९५८ त मरण पावला. भीमपाल त्याचा समकालीन समज-ण्यास हरकत नाहीं. तिसरी गोष्ट म्हणजे काइमीरच्या शंकरवर्म्याने लिल्लय या शाहि राजाचा पराभव केला. हा शंकरवर्मा स. ८८५ त गादीवर आला. व स.९०२ त मृत्यु पावला. गादीवर वसत्यावर छवकरच त्यानें काबुळावर स्वारी केळी हे छक्षांत घेतां छिह्नयाने काबुळचे राज्य स. ८८० च्या समारास बळकाविलें असे होतें. यानंतर थोडघाच वर्षीनीं शकरवम्याने त्याची उचलबांगडी केली. राजनरंगिणींतील एतद्विषय श्लोक जरा अस्पष्ट आहेत (१५२-१५५ ) व त्यांचा अर्थ आमच्या मतें डॉ. स्टीन करतो तसा नसृन निराळा आहे. \*शंकरवम्यीने कावृलावर स्वारी केली ते व्हां लिख्याने पंजाबचा गुर्जर राजा जो आलखान त्याचा आश्रय केला.: व त्यानंतर कांहीं काळ कावृळचें राज्य काञ्मीरच्या आधिपत्याखाळीं होते. असे आम्हाला वाटतें. शंकरवम्योच्या मृत्यृनंतर त्याची राणी सुगन्धा ही राज्य कारभार पाहुं लागली, व तिचा प्रधान प्रभाकरदेव याने लेखियाच्या तोरमाण नांवाच्या मुठाला ( याचे दुसरे नांव कमलुक ) पुनः कावृलच्या गादीवर बसविलें. हो गोष्ट घडण्यापूर्वी लिखिय स. ९०२ च्या सुमाराम मरण पावला होता. अलविरुणीने आपल्या राजनामावळीत दुसरे नांव सामन्त म्हणून सांगितलें आहे. या नांवावरून तो स्वतंत्र राजा नसृन मांड-

<sup>\*</sup> दरत्तुरुष्काविषयोर्थः केसरिवराह्योः । हिमबद्धिध्ययोरासीदार्यावर्त इवा-न्तरं ॥ उदभाण्डपुरे तंन्शुर्यदाये निर्भया नृषाः । पश्चच्छेदन्यथात्रस्ता महाणंव इयाद्रयः ॥ नक्षत्रीध्वव भूषेषु नभर्मावोत्तरापये । यस्यैव विषुष्ठा ख्यातिर्मार्त इस्येव मंडलम् ॥ स श्रीमांलिलियः शाहिरलावानाश्रयः कृषा । निराकिरिष्णोः साम्राज्यात्तस्य सेवां न लक्ष्यवान् ॥

िंक होता हें स्पष्ट **हो**तें: व पूर्वीं सांगितत्याप्रमाणें लक्षियाच्या मागृन का**बू**-**लचें राज्य काश्मीरच्या आधिपत्याखालीं होतें** ही गोष्ट या अनुमानाशीं जुळ-तीच आहे. पण काबुलांतील आर्य लोक पूर्वी काय व आतां काय स्वातं-त्र्याचे भोक्ते होते. अरवांनी देखील या लोकांच्या स्वातंत्र्यप्रियतेची वाखा-णणी करून '' काब्छच्या गादीवर जो बसरेला नाहीं अशा कोणत्याहि राजाला ते मानीत नाहींत,इतकी त्यांची आपल्या स्वत:च्या राजा विषयीं निष्ठा आहे '' असे म्हटले आहे. या स्वातंत्र्याप्रयतेमुळे त्या लोकांनी शंकरवम्याच्या मृत्यृनंतर लगेच बंड उभारलें, व शंकरवस्यांचा पुत्र अल्पवयी असल्यामुळें त्यांना ती संधि बरी वाटली. तेव्हां काव्मीरचा प्रधान प्रभाकरदेव याने काबुलास जाऊन त्यांचें बंड मोडलें. पण त्या लोकांचा एकंदर स्वभाव ओळखून गेल्या शतकांत जशी कावूल जिंकल्यावरहि इंग्लिशांनी तेथें दुसऱ्या अमीराचीच स्थापना केली त्याप्रमाणे प्रभाकरदेवानेंहि दूरदर्शीपणाने रुहियाच्या तोरमाण नांवाच्या मुठाठाच तथील गादीवर बसविलें. राज-तरंगिणीवरून या तोरणमाला कमलक असे दसरें नांव दिलें होतें असे दिसतें. ( कृत्वा कम्बकाभिधाम् ). याप्रमाणे अलबिरूणीच्या लक्षिय वंशाविषयींच्या माहितीला राजनरंगिणीवहन पूर्ण प्रत्यंतर मिळते. या घराण्यांतील पहिले तीन राजे ह्मणजे 'कहर उर्फ टहिय, सामन्त ( टहियाचा कोणी संबंधी मांडलीक ) व ३ रा कमलुक ऊर्फ पृवींचा नारमाण. पृवीं सांगितत्याप्रमाणें या सर्वोचीं नाणीं सांपडहेरीं आहेत.

# प्रकरण ५ वें.



### काइमीरांतील कर्कोटक वंश.

[सिन्ध प्रान्तांच्या इतिहासाच्या विश्वसनीय साघनाप्रमाणेंच काइमोरच्या इतिहासाचेंहि तसें साधन उपलब्ध आहे; इतकेंच नव्हे तर चचनाम्या-प्रमाणे तें परकीयांनीं लिहिलेलें नसन भारतवर्षीय इतिहासकारानें तें संस्कृ-तांत छिहिलें आहे. हें साधन म्हणजे कल्हण पंडिताचा राजतरंगिणीनामक सुप्रसिद्ध ग्रंथ होय तो त्यानें शके १०७० ह्मणजे सन ११४८ त लिहिला.\* राजतरंगिणीच्या प्रस्तावनेंत कल्हणानें आपल्या पृत्रीं होऊन गेलेल्या सुवत, क्षेमेन्द्र, नीलमुनि, पद्ममिहिर, हेलराज, या नृपावली-कारांची (बखरकारांची ) नांवें सांगितली आहेत. या बखरनवीसांचे श्रंथ आज दुदेंवेंकरून उपलब्ध नाहींत. राजतरंगिणीपुढें ते फिक्के पडल्यामुळें त्यांचा लोप झाला असावा. कल्हणानें त्याचे दोष सांगितले आहेत. तथापि त्याने त्यांच्या हकीगतीचा कोठें कोठें उहेख केलेला असल्यामुळें ती मुळ हकीगत काय होती व ती दुसऱ्या प्रमाणशीर हकीगतीशीं कितपत जुळती किंवा विरोधी होती हें समजणें अवस्य होते. पण ' गतं न शोचेत् 'या न्यायानें आतां कल्हण काय ह्मणतो त्यावरच षहुतेक विश्वास टाकून चाळलें पाहिजे. ज्या ठिकाणी त्याचें ह्मणणें अगदींच कम विरुद्ध असेल तेथें गोष्ट निराळी. डॅं. स्टीनने या प्रंथाचें चांगलें निरीक्षण करून असे अनुमान काढलें आहे की सातव्या शतकापढील कल्हणानें सांगितलेली हकीगत बहुधा विश्वसनीय आहे. आपण लिहिलेली हकीकत, दानलेख, शिलालेख व इतर प्राचीन राजकीय पत्रें यांशीं ताडून पाहिलेलीं असल्याबद्दलिह कल्हणानें

<sup>\*</sup> काइमीरच्या जयसिंहाच्या कारकीर्दीत हा ग्रंथ संपला. तो काळ कल्हणाने असा सांगितला आहे:-" लोकिकेऽब्दे चतुर्विशे शककालस्य सांग्र-तम् संप्रत्यस्यधिकं यांतं सहस्त्रं परिवहसराः॥" १-५२

सांगितलें आहे.\* तो स्वतः काइमीर दरबारांत मोठा अधिकारी होता. × या सर्व गोप्टीचा विचार करतां, खुएनत्संगाचे लेख, चचनामा, व दुस्री उपलब्ध असलेलीं ऐतिहासिक प्रमाणं जमेस धरून राजतरंगिणीच्या मुख्य आधारानें काइमीरच्या इतिहासाचें स्वरूप दाखविण्यास हरकत नाहीं.]

भरतम्बंडाच्या इतिहासाच्या मध्यकालाला काइमीरांत सातब्या शतकाच्या आरंभींच नवीन राजघराण्याची स्थापना होऊन सुरु बात झाली ही गोष्ट राजतरंगिणीवरून दिसून येते. पुराण-प्रसिद्ध प्राचीन गोनर्दाय वंशाचा होकिक शक २६७७ त अंत होऊन नवीन युगाला आरंभ झाला. कलियुगारंभानंतर २५ किंवा २६ वर्षांनीं छौिकक शक सुरू झाछा व कछियुगारंभ खि. स. पूर्वी २१०१ या वर्षी चालू झाला हें सुप्रसिद्ध व सर्वमान्यच आहे. म्हणजे लांकिक शक इ. स. पूर्वी २०७५ वर्षे सुरू होऊन तो कल्हणाच्या वेळेपर्यंत काइमीरांत चालू होता. या शकाच्या ३६७७ वर्षी म्हणजे इ. स. ६०२ त गोनदीय वंशांतील बालादित्य नांवाचा शेवटचा राजा निपुत्रिक मरण पावल्यामुळें, व त्याला दुसरा कोणी पुरुष वारस नसल्यामुळें तो वंशच लयास गेला. तथापि आपल्या मार्गे आपलें राज्य कन्येच्या मार्फत कां होईना पण आपल्याच घरांत रहावें या हेतूनें बालादिःयानें आपली एकुलती एक कन्या नित्य रिवाजाप्रमाणें कोणा राजाला न देता दुर्लभवर्धन नांवाच्या आपल्या एका अधिकाऱ्यालाच दिली होती. बालादिल्याच्या मृत्यू नंतर इ. स. ६०२ त हा दुर्लभवर्धन ठरल्याप्रमाणें गादीवर बसला. त्याच्या वंशाला कर्कोटक वंश असे नांत्र आहे, व महा-

<sup>\*</sup> दृष्टेश्च पृर्वभूभतृ-प्रतिष्ठा-वस्तु-शासनः । पशस्तिपदः शास्त्रश्च शान्तो-ऽत्रष्ठभ्रमवलमः ॥ १-१५

<sup>×</sup> इति कादमीरिक-महामात्यचम्पक प्रभुसूनीः कल्हणस्य कवे:कृतौ... तरंग ॥ असे प्रत्येक तरंगाचे शेवटी आहे.

भारतांत सांगितलेला कर्कोटक नाग त्याच्या कुलाचें संरक्षण करीत असे अशा समजुतीवर तें पडलें होतें. दुर्लभवर्धनाचें घराणें असेंच कोणतें तरी असल्यामुळें त्याला थोडेंसें महत्व प्राप्त होण्यासाठीं त्याने आपल्या दरबारी भाटांकडून असली दंतकथा रचित्रलीहि असेल. अथवा तो नागवंशाच्या कोणा एतदेशीय मूळ लोकांपैकी असल्यामुळें नामस।दृश्यावरून साहजिकपणेंहि ती उत्पन्न झालेली असेल. कसेंहि मानिलें तरी ह्युएनत्संगानेंहि तिचा उल्लेख केलेला असल्यामुळें ती त्यावेळीं लोकांत रूढ होती हें निःसंशय ठरते. " काइमीरचे राजे नागाच्या पंखाखाठीं असल्यामुळें ते इतर राजांवर गुरगुरतात " असे ह्युएनत्संगाने त्याच्याविषयी लिहिले आहे. दुर्लभवर्धन जातीनें कायस्थ होता असें कल्हण म्हणतो. पण क्षत्रिय बालादित्यानें आपली मुलगी कायस्थाला दिली असेल हें संभवत नाहीं. म्हणून बहुवा तो नागवंशांतील कोणी मांडलिक असावा, व वर्धन या त्याच्या उपपदावरून तो कायस्थाहून श्रेष्ठ असून राजाच्या सैन्यांतील घोडेस्वारांना दाणावैरण पुरविण्याच्या कामावर होता असें दिसून येतें. तो मोठा घोरणी व दूरदर्शी असून त्यानें २८ वर्षे विनवोभाट राज्यकारभार हांकिला. त्याच्या वंशांत चांगले कर्तृत्ववान् व जोरदार असे अनेक राजे झाले. त्यांची एकंदर संख्या १७ असून त्यांनी स. ६०२ पासून ८५६ पर्यंत २५४ वर्षे काइमीरांत राज्य केले.

हें कर्कोटक घराणें ठाणेश्वरच्या वर्धन घराण्याप्रमाणें शिवो-पासक होतें. शिवोपासनेवर तत्कालीन लोकांचा बराच भर असे. शिवाशिवाय विष्णु व आदित्य याहि देवता उपासनाविषय कित्येक ठिकाणीं असत. कर्कोटकाची अमदानी सुरू होण्यापूर्वीच बौद्ध धर्माला काइमीर देशांत उत्तरती कळा लागली होती, व मैचवाहनाच्या काळची स्थिति पार नष्ट झाली होती. त्याच्या वेळीं

'कसायांचा घंदा बंद झाल्यामुळें त्यांना जी सरकारांतून नुकसान भरपाई मिळत होती ' ती आतां बंद होऊन पशुवधावरील निर्बंध काढून टाकण्यांत आले होते. पूर्ण अहिंसात्मक धर्माबदलची जबर शिक्षो काश्मीरदेशाला पूर्वीच भोगावी लागून मिहिरकुलाच्या हाताखालीं हूणलोकांनीं या देशाला कांहीं काल तरी दास्य करावयास लाविलें होतें. पण गोनर्दीय वंशांतील एक अवशिष्ट राजा प्रवर-सेन यानें दुर्लभवर्घनाच्या पृवीं सुमारें १०० वर्षे हिंदुशाहीचें काइमीरांत पुनरुज्जीवन करूने शिवोपासनेचीहि स्थापना केली होती. पशुयज्ञात्मक जुन्या ब्राह्मणधर्माच्या या पुनरुत्थापनामुळें प्रवरसेनाच्या घराण्यांतून शिळपटपणा नाहींसा होऊन व्यांत क्षात्रतेज चमकूं लागलें. या राजांनी आपल्या हिंदुदेवतांची अनेक मंदिरें बांधिलीं, त्यांत मुख्यत्वें करून शिवमन्दिरांचा भरणा असून विष्णु आणि आदित्य यांची त्याच्या खालोखाल असत. कल्हणानें प्रत्येक राजाचें वर्णन करतांना त्यानें कोणकोणतीं मन्दिरें बांधिलीं हें सिवस्तर सांगितलें आहे. पण त्याचें सामान्य इतिहासांत विशेष महत्व नसल्यानें आम्ही तीं विशेष महत्वाचीं वाटल्यावां-चून त्यांचा निर्देश करणार नाहीं.

दुर्लभवर्धन राज्य करीत असतांना ह्युएनत्संग काइमीरांत आला व त्यावेळीं तेथें बौद्धधमीला उतरती कळा लागलेली त्याच्या दृष्टीस पडली. तथापि अजून तेथें बौद्ध विहार होते, व त्यांपकीं एकांत त्यानें मुक्काम केला होता. कर्कोटक घराण्यांतील राजिल्लयांनीं विहार बांधित्याचें कल्हणानें वर्णन केलें आहे. पण विहार हें नांव जरी बौद्ध असलें तरी तिन्निर्दिष्ट या संस्था बहुधा बौद्ध नव्हत्या. शिवोपासक देखील आपल्या संस्थांना विहारच म्हणत, व त्यांत शैव व वैष्णव साधु संन्यासी वास्तव्य करीत, असें ह्युएन-स्संगानेंच वर्णन केलें आहे. यावरून कर्कोटक घराण्याच्या अम-

दानींत बौद्धधर्म राजधर्म तर नव्हताच, पण लोकांमधृनिह त्याचा प्रसार कमोच होऊन तो अगदीं मागें पाहूं लागला होता असें उघड दिसतें. राजे व त्यांच्या स्त्रिया देखीळ जुन्या धर्माचे अभि-मानी असून शिव, विष्णु व आदित्य यांची भक्ति करीत. यज्ञविधि सुद्धां त्यावेळीं चालू होते, पण वेदकालीन हिंसात्मक यज्ञांचा फारसा प्रचात राहिला नव्हता. या घराण्यांतील पराक्रमी राजांनीं सुद्धां प्राचीन चऋवर्तीप्रमाणें किंवा पूर्वीच्या गुप्त घराण्यांतील राजांप्रमाणें सम्राट्पद सूचक असे अश्वमेंध केले नाहींत. यावरून हिंसात्मक यज्ञाविष्यीं सामान्यतः लोकमतच यावेळीं फिरलेलें असलें पाहिजे, असें दिसतें. कर्कोटक राजे क्षत्रिय नसल्यामुळें समुद्र गुतासारखा दिग्विजय करूनहि त्यांच्यापैकीं छिलतादित्याने अक्षमेध केला नाहीं असें केवळ म्हणतां येत नाहीं. कारण समु-द्रगुप्त देखील क्षत्रिय नव्हता; वैश्य असून त्यानें अश्वमेध केलेला होताच. ललितादित्याच्या मनांत जर अश्वमेध करण्याचे आले असतें तर त्याला तसें करण्याला आधार त्याच्या दरबारांताल पुरोहितांनीं शाधून काढला असता असें आम्हाला वाटतें. पण मुळी जुन्या ब्राह्मणधर्माच्या अनुयायांतच या वेळी प्राचीन वैदिक हिंसात्मक घोर यज्ञाविरुद्ध उचल झालेली होती; व एवट्या पुरता तरी काश्मीरप्रान्तावरील बौद्ध धर्माचा हा विजय कबूल करणें भाग आहे.

कारमीरच्या लोकसमाजांतील खालचे वर्ग आर्येतर होते. त्यांना त्यांवेळीं डामर असें म्हणत, व अद्यापि सुद्धां तें नांव चालू आहे. विष्ठवर्गातील लोक त्रैवर्णिक आर्य म्हणजे ब्राह्मण, क्षत्रिय व वैश्य असे असून कित्येक कायस्थादि मिश्र जातींचेहि होते. यांपैकीं ब्राह्मणांकडे पौरोहित्याचें व धार्मिक आणि लौकिक विद्यांचें रक्षण करण्याचें काम होतें. या वैदिक धार्मिक धंद्याच्या पंडितांबरोबर

आजकालच्याप्रमाणें सरकारी महत्वाची कामें करणारेहि ब्राह्मण असत. प्रधानापासून तों तहशीलदारासारख्या वसुली कामगारा-पर्यंत सर्व जागांवर काइमीरांत व सिन्ध प्रान्तांतिह बहुधा ब्राह्मणां-चीच योजना असे. सिन्धप्रान्तांत तर पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें महं-मद कासिमाला वसुली खात्याच्या कामावर पूर्वीचे ब्राह्मणच कायम करावे लागले होते. प्रधानाचें काम सर्वत्र बहुत करून ब्राह्मणच करीत. सिन्धप्रान्तांत चच,काबुलांत लिलुय व काश्मीरांत प्रभाकरदेव यांचीं उदाहरणें ही गोष्ट स्पष्ट करितात. छष्करीखात्यांतील कामें बहुधा क्षत्रियांकडे असत. पण तीं देखील ब्राह्मणांना व गुप्तांसारस्या शूर वैश्यांना बंद नसत. शेतकीचें काम मात्र सिन्व किंवा पंजाबा-प्रमाणें काश्मीरांत वैश्य वर्गांच्या हातीं नसून शूद्र म्हणजे डामर लोकांकडेच सर्वस्वीं होतें. सिन्ध व एंजाब येथील शेतकाम कर-णारे जाट व गूर्जर हे प्राचीन आर्य समाज-व्यवस्थेंतील कृषि व गोरक्ष्य करणारे खरे आर्य वैश्यच होते. पंजाब हा खरोखरी आर्य-देश असून सिन्धप्रांतहि जवळ जवळ तसाच होता. पण काइमीरांत मात्र अर्धे आर्य व अर्धे आर्येतर शूद्र अशी स्थिति होती. काश्मी-रांतील आर्यांविषयीं लिहितांना ह्युएनत्संगाने त्यांना रूपवान, विद्वान्, पण कपटी म्हटलेलें आहे हें प्रथम भागांत सांगि-तलंच आहे.

येथवर कर्कोटक घराण्याच्या सुरुवातीचे सुमारास काश्मीर दशाची सामाजिक व धार्मिक स्थिति कशी होती याचें दिद्वर्शन केलें. आतां तेथील राजकीय परिस्थितीचा विचार करूं. कर्कों-टकांचें नवीनच घराणें राज्यारूढ झालेलें असल्यामुळें त्यांत अर्थातच आरंभींचा जोर, आवेश वगैरे गुण असून नीतिश्रष्टपणा शिरलेला नव्हता. दुर्लभवर्धनानें या पहिल्या तडफडींत आपस्या राज्याचा विस्तार वाढविण्याचा प्रयत्न केला. तक्षशिला, सिंह-

पुर, उरश इत्यादि पंजाबांतील लहान लहान राज्यें त्यानें प्रथम जिंकिलीं. तक्षशिलेला काइमीरच्या राज्यांत समाविष्ट केल्याब**इल** द्युरनत्संगानें स्पष्टच सांगितलें आहे. त्यानें पुनाच, राजपुरी, इत्यादि डोंगरी संस्थानेंहि काइमीरच्या अमलाखाली असल्याचें िटहिलें आहे. म्हणजे एकंदरींत हिमालयाच्या पायध्यापासून तों मिठाच्या डोंगरापर्यंतचा पंजाबचा बहुतेक भाग दुर्लभवर्धना**ने** आपल्या कह्यांत आणलेला होता. या प्रदेशाच्या पूर्वेकडील व दक्षि-णेकडील भाग म्हणजे हल्हींचा पंजाब हा मात्र टेक्क ऊर्फ तक्षक चराण्याच्या ताब्यांत असून बाकी सगळा प्रदेश काश्मीर किंवा सिन्ध यांपैर्की कोणाच्या तरी आधिराज्याखाली गेलेला होता; व या दोन राज्यांच्या सीमा चचनाम्यांत सांगितल्याप्रमाणें एकमेकींछा भिडल्या होत्या. या काळांतच हर्षानें दिग्विजय करून उत्तर हिंदु-स्थानांत आपलें साम्राज्य स्थापिलें. त्यानें कारमीरप्रांतहि एकदां जिंकून आपल्या नामधारी अमछाखाळी आणिला होता असें म्हण-तात. काश्मीराहून हर्षानें करभार आणिला असं बाणानें म्हटलें आहे; व ह्युएनत्संगाच्या मतें त्यानें तेथून बुद्धाचा दांत जबरीनें आणून तो विजयोत्सवपूर्वक कनोजला नेला. दुर्लभवर्धन स्वतः बांद्र नसल्यामुळें बौद्धांना मूल्यवान वाटणाऱ्या असल्या बुद्धाच्या शरीरावशेषाच्या लुटीबद्दल त्याला फारसा विषाद वाटण्याचें कारण नव्हते.

दुर्लभवर्धन २६ वर्षे राज्य करून स. ६२७ त मरण पावला. त्याच्या मागून त्याचा मुलगा दुर्लभक ऊर्फ छोटा दुर्लभ गादोवर आला. माजी घराण्यांतील बालादित्याचा हा नातू असल्यामुळें त्यानें प्रतापादित्य हें नवीन नांव धारण केलें. त्यानें ५० वर्षे राज्य केलें असे राजतरंगिणींत म्हटलें आहे, परंतु त्याच्या पूर्वी त्याच्या बापाचें राज्य २६ वर्षे झालेलें असल्यामुळें ही गोष्ट खरी

असेलच असें म्हणवत नाहीं. प्रतापादित्य मोठा पुण्यशाली होता. त्याच्या न्यायप्रियतेच्या आणि प्रजाहित-तत्परतेच्या पुष्कळ गोष्टी कल्हणानें सांगितल्या आहेत. त्यानें रोहित देशांतील ब्राह्म-णांसाठीं नोणमठ नांवाचा मठ स्थापिला. त्रिभुवनस्वामीचें मन्दिर त्यानें बांबिलें. तें बांधण्यासाठीं जागेचा तुटवडा आला असतां जनळ एका चांभाराची झोंपडी होती तिची जागा मागानी असें राजाच्या सल्ठागारांनीं ठरविलें पण चांभार ती देण्यास तयार होईना. राजानें त्याला तेथून काढून लावण्याचें नाकारलें, व हा त्याचा न्यायीपणा पाहून चांभाराला गहिंवर आला आणि त्यानें झोंपडीची जागा आपखुपीनेंच मन्दिरासाठीं देऊन टाकिली. प्रता-पादित्याची र!णी प्रकाशदेवी हिनें प्रकाशिकाविहार नांवाचा एक विहार स्थापन केला. ती जातीने वैश्य होती, व तस्कालीन सर्व भरतखंडांतील वैश्यांमध्यें द्यामुल व अहिंसाप्रवान अशा धर्मा-बद्द म्हणजे बौद्ध व जैनधर्मांबद्द आदर्बुद्ध असे. म्हणून हा प्रकाशिकाविहार बौद्धविहार असण्याचा संभव आहे. राजाचा गुरु मिहिरदत्त नावाचा ब्राह्मण होता, त्यानें गंभीरस्वामीचें म्हणून एक विष्णुमंदिर बांधिलें. राजे, राण्या, प्रधान इत्यादि थोर थोर मंड-ळोला आपापल्या प्रियदेवतांची मंदिरें बांधण्याची त्याकाळीं कशी आवड होती हैं दाखविण्यासाठींच वरील उदाहरणें आम्ही दिली आहेत. याप्रमाणें धर्मशीलता व न्यायप्रियता यांच्या योगानें सर्व प्रजेला प्रिय झालेल्या या राजानें आपल्या राज्याचा दीर्घकाल सुखानें उपभोग घेतला.

दुर्लभकाला चंद्रापीड, तारापीड आणि मुक्तापीड असे तीन पुत्र होते. यावेळी बाणभद्राची कादबरी सर्व प्रसिद्ध होऊन त्यातली ही आपीडपदान्त नांवें राजे लोकांना बहुधा आवडूं लागली असावी. चंद्रापीड बन्याच मोठ्या वयांत गादोवर आला, व त्यामुळें त्याला तिचा आठ वर्षें व आठ महिने इतका काळ उपभोग घेतां आला. हा आपल्या बापाप्रमाणेंच मोठा सच्छील राजा होता. परंतु त्याचा धाकटा भाऊ तारापीड यानें त्याचा अभिचारानें म्हणजे मूठ मारून वध करिवला असें म्हटलें आहे. त्याकाळीं असल्या जारणमारणादि-मंत्र-सामध्यीवर सामान्यतः सर्व लोकांचा विश्वास असे. म्हणून चंद्रापीड कदाचित् कांहीं अकस्मात् दुखणें येऊन मरण पावला असून तारापीडाच्या दुर्वर्तनामुळें लोकांना तसा संशय आला असेल, असाहि संभव आहे. चंद्रापीडाच्या मागून हा तारापीडच गादोवर आला; त्यानेंहि अवधी चार वर्षे व चोवीस दिवस पर्यंतच राज्य केलें. तो दुष्ट व जुलमी असल्यामुळें त्याच्या प्रजेपैकींच कोणी एकानें गांजून जाऊन अभिचारानें त्याला मृत्यु आणिवला. त्याच्यामागून त्याचा कनिष्ट बंधु मुक्तापीड हा लिलतादित्य नांव धारण करून सिंहासनाधि- ष्ठित झाला, व त्यानें काश्मीरच्या नृपावळींत पाहिलेंच नसलें तरी फार वरचें स्थान पटकाविलें.

राजाच्या श्रेष्ठपणाचें फार मोठें लक्षण भारती समजुतीप्रमाणें ह्मणजे त्यानें केलेला दिग्विजय होय. चक्रवर्तीपदाची महत्वाकांक्षा प्राचीन अर्वाचीन सर्वकाळीं सर्व कर्तृत्वशाली राजांना पछाडून बसली आहे. याच सार्वभौमपदवीच्या लोभानें रोमन साम्राज्यांत जूलीयस सीझर व ॲगष्टस यांची घडपड होती, तिच्याच मुळें फान्सचा मध्ययुगीन बादशहा शालेंमेन यानें अनेक युद्धें केलीं, पांचवाचालेंस आणि चौदावा लुई यांचा याच पदावर डोळा होता, नेपोलियनची तीच मनीषा, व नुकत्याच संपलेल्या युरोपांतील महायुद्धाचा वणवा पेटवून त्यांत लक्षाविध माणसांची आहुती देण्यांत जर्मन बादशहा दुसरा विल्यम याचा तरी तोच हेतु होता. आपल्या इकडे पाहिलें तसी प्राचीनकाळी अशोक समुद्रगुप्तासारखे राजे व अर्वाचीन

काळीं अकवर-औरंगजेबासारखे बादशहा याच महत्वाकांक्षेनें प्रेरित झालेले होते. ललितादित्यापुढें समुद्रगुप्त व हर्ष यांच्या दिग्वजयांची ताजीं उदाहरणें होतीं. त्यांवरून त्यानें सम्राटपदाची आकांक्षा धरून चारी दिशा जिंकण्याचा प्रयत्न केला. त्याच्या दिग्विजयाचें राजतरंगिणीत सविस्तर वर्णन के छेछें आहे. ही दिग्विजयाची गोष्ट अलीकडील इतिहासकार फारशी वर्णन करीत नाहींत. ललितादित्याच्या दिग्विजयाचें तरंगिणींतील वर्णन सक्टर्शनीं, प्राचीन इतिहासांत सुप्रसिद्ध असलेल्या मन्दसोरच्या यशोधर्म्याचें त्याच्या दरबारांतील राजकवीनें जें भपकेदार यशोवर्णन तेथील जयस्तंभावर लिहून ठेविलें आहे, त्याप्रमाणें अतिशयोक्तिपूर्ण व काल्पनिक वाटण्याचा संभव आहे. परंतु त्याच्या समकोलीन परकीय बखरनवीसानें लिहिलेल्या चचनाम्यां-तील सिन्धप्रान्ताच्या जिंकण्याच्या वर्णनांत या दिग्विजयाच्या खरेपणाथिषयीं फार विलक्षण प्रत्यंतर मिळत असल्यामुळें आमच्या मतें त्याविषयीं संशयाला जागा रहात नाहीं. चचनाम्यांत दाहरराजानें महंमद कासिमाला छिहिलेलें एक पत्र दिलें असून त्यांत पुढील मजकूर आहे. "तुमच्या विरुद्ध मीं काश्मीरच्या महाराजांची योजना केली असती; या महाराजांचे चरणी कित्येक हिंदी राजे छोटांगणें घाछितात; त्यांचे राज्य सर्व हिंदभर असून शिवाय बाहेर मेकरान व तुराण इकडेहि पसरछें आहे. मोठे मोठे सरदार व उमराव त्यांची आज्ञा शिरसामान्य करतात: त्यांच्या पदरीं १००० हत्ती असून ते स्वतः पांढऱ्या हत्तीवर आरोहरण करितात; व त्यांच्या समोरहि उमें रहाण्याची कोणा मनुष्याची प्राज्ञा नाहीं. इ. इ. " हा मजकूर सदर बखरींत कांही विशेष कारण नसतांना सहजगत्या आलेला असल्यामुळें तो भरतीसाठीं मागाहून वुसडलेला असण्याचा संभव नाहीं; द

म्हणून लिलतादिःयाच्या अफाट विजयाच्या खरेपणाचे प्रत्यंतर या दृष्टीने त्याचे विशेष महत्व आहे. तात्पर्य लिलतादित्याचा दिग्वि-जय खरा ऐतिहासिक असून समुद्रगुप्त किंवा हर्ष यांनी केलेल्या दिग्विजयाच्या तोडीचा आहे. यास्तव त्या दृष्टीने तो प्राचीन भारत-वर्षाच्या इतिहासाच्या वाचकांपुढें मांडण्यास आम्हाला मुळींच दिक्कत वाटत नाहीं.

सदरील चचनाम्यांतील मजकूर इ. स. ७१२ त लिहिलेल्या पत्रांत आलेला असल्यामुळें ललितादित्याचा दिग्विजय त्या पूर्वी नुकताच होऊन गेलेला असून दाहराचें त्याविषयींचें स्मरण तार्जे असलें पाहिजे. हा संपूर्ण व्हावयाला पांच सहा वर्षे तरी लागलीं असली पाहिजेत, असे मानलें तर एकंदरीत कल्हणानें दिलेला त्याचा शक बरोबर व विश्वसनीय दिसतो. कारण दुर्लभवर्धन .इ. स. ६०२ त सिंहासनारूढ झाला, त्यानें ३६ वर्षे राज्य केलें, व त्याच्या मागाहून त्याच्या मुलानें ५० वर्षे केलें. त्यानंतर त्याच्या ढोन वडील नातवानीं म्हणजे चंद्रापीड व तारापीड यांनीं अनु-क्रमें ८ वर्षे आणि ४ वर्षे राज्य-सुख भोगिलें; म्हणजे स. ६०२+ ३६ + ५० +८ +४=७०० हा ललितादित्याच्या कारकीर्दींचा **आरंभ** येतो, व तो दाहराच्या काळाशीं चांगला मिळता आहे. हर्शाप्रमाणेंच ल्लितादित्यानेंहि गादीवर आल्याबरोबर दिग्विजयाला प्रारंभ केला असला पाहिजे. शंभर वर्षे सुयंत्रित रीतीनें चाललेल्या काश्मीराच्या बड्या राज्यांती अक्ताट साधनसामुग्रीचा आधार स्याला होता, व तिला त्याच्या आंगचें शौर्य आणि जबर महत्वा-कांक्षा यांची जोड मिळाली. दिग्विजयाला सुरुवात झाल्यावर त्याला प्रथमच जो जोरदार प्रतिस्पर्धी भेटला तो कनोजचा यश्ची-वर्मा होय. त्याचें वर्णन कनोजच्या इतिहासांत यथावकाश येणार आहे. ८ व्या शतकाच्या आरंभी या यशोबर्म्यानें गौड देशाच्या

म्हणजे बंगालच्या राजाला जिंकून उत्तर हिंदुस्थानाच्या बहुतेक भागावर स्वामित्व मिळविलें होतें. अर्थात् ललितादित्याचा त्याशीं झालेला झगडा कांहीं सामान्य प्रतीचा नव्हता. पण शेवटीं लिलतादित्यालाच विजय प्राप्त होऊन यशोवर्मा शंत्रूला पाठ दाखवून रणांतून पळून गेला. पुढें त्यास लिलतादित्यानें पदच्युत केलें कीं काय हें निश्चित समजत नाहीं. कारण कल्हणाने एकदां 'यशोवर्मनृपं तं तु समूलमुदपाट्यत्' ४. १४० म्हणजे त्याला मुळासकट उपट्न टाकिलें असे सांगून लगेच पुढें एका श्लोकांत 'कविर्वाक्पतिराजश्रीभवभूत्यादिसेवितः । जितो ययौ यशोवर्मा तद्गण-स्तुति-बंदिताम्' ४, १४४ म्हणजे वाक्यति-राज आणि भवभूतिसारस्या कवींनी यशोवर्णन केलेला यशोवर्मा स्वतः छितादित्याची स्तुति गाणारा भाट झाला, असे म्हटलें आह. लिलतादित्यानें आपला सांधिविग्रहिक ऊर्फ परराष्ट्रीय मंत्रि जो मित्रशर्मा त्याला त्याच्या उत्तम कामगिरीबद्दल पंचमहा-शब्दभागी राजाच्या पदवीला पोंचवून त्याच्या कामगिरीबद्दल पारितोषिक दिलें. या प्रधानाला शाह ही पारसीक पदवी सुद्धां त्यानें दिली. पण त्याविषयीं अधिक माहिती पुढें सांगूं. त्यानें साम्राज्याच्या व्यवस्थेसाठीं शाह-पदवीधर पांच अधिकारीहि नेमिले होते: त्यांचीं नांवें महाप्रतिहारी, महासांधिविप्रहिक, महा-श्वबल (घोडेस्त्रारांचा अध्यक्ष) महाभाण्डागार, आणि महासाध-निक ( सामुग्री पुरविणारा ) अशी होतीं. त्याच्या सैन्याचा मह-त्वाचा भाग म्हणजे घोडेस्त्रार असून हत्तीवर त्याचा फारसा भर नब्हता. हर्षाच्या सैन्यांत हत्तींचा भरणा फार असे. पण काश्मीरची तशी स्थिति नव्हती. काश्मीर राजाला तुर्कस्तान, इराण, अफ-गाणिस्तान इत्यादि देशांतून मुबलक उत्तम घोडे पैदा करणें सोपें जाई. त्याच्याजवळ हत्ती मुळींच नव्हते असे मात्र नाहीं. इतकेंच नन्हे तर गौड राजाला त्यानें हतवीर्य केल्यावर त्याचें सगळें हस्तिसैन्य त्यानें आपल्या पुढील कार्यासाठीं आपल्या आधीन करून घेतलें.

गौड राजाला जिंकिल्यानंतर ललितादित्यानें, कलिंग देशचा राजा, कर्णाटचा राजा, कावेरीच्या प्रदेशाचा अधिपति, सात कोंकणाचे राजे, तसेंच सौराष्ट्र आणि द्वारका येथील राजे, व शेवटीं अवन्ति ऊर्फ माळवा देशाचा राजा इतक्यांच्या मुळखांवर क्रमानें स्वाऱ्या करून ते आपल्या अमलाखाली आणिले असें तरंगणीत वर्णन आहे. पण यांपकी एकाहि राजाचें नांव कल्ह-णानें सांगितलेलें नाहीं. यावरून कदाचित् हें वर्णन काल्पनिक असावें असा डॉ. स्टीननें संशय प्रकट केला आहे. परंतु आम्हाला व्यांत विश्वास न ठेवण्यासारखें कांहीं दिसत नाहीं. पूर्वी समुद्र-गुप्तानें ज्याप्रमाणें त्याकाळीं ज्ञात असलेल्या भरतखंडाच्या सर्वे विभागांतून दिग्विजयाचा दौरा केला, तसाच बरोबर ललितादि-यानेंहि आतां केला. शिवाय वर सांगितलेलीं सर्व राज्यें त्यावेळीं उत्तर व दक्षिण हिंदुस्थानांत प्रमुखस्थानींच् होतीं. कनोज, बंगाल उर्फ गौड, चालुक्यांच्या अमलाखालीं असलेला कर्णाट उर्फ रह, पहन्त्रांचा कावेरीच्या कांठचा कांची देश आणि कदंबराजांचा सप्तकोंकणाचा प्रदेश हे सर्व त्यावेळीं सुप्रसिद्ध होते. इकडे सौरा-ब्ट्रांत म्हणजे काठेवाडांत प्रसिद्ध वलमी घराणें राज्य करीत होतें, व महाकालाच्या सुप्रसिद्ध मंदिरामुळें सर्वांच्या दष्टीसमोर असलेल्या मालबदेशांत अवन्ति म्हणजे उज्जनीचें राज्य होतें. ललिता-दित्याने आपत्या अधिकाराखाली आणिलेल्या या देशांपैकी कर्णाट-देशाविषयीं विशेष सांगण्यासारखी गोष्ट अशी आहे कीं, तेथें रह घराण्यांतील एक राणी राजकारभार करीत असून तिनें आप-खुषीनेच लिलतादित्याचें आधिराज्य मान्य केलें, असें कल्हणानें

वर्णन केलें आहे, अशी ही राणी होती तरी कोण? स. ७०० च्या सुमारास दक्षिणापथांत म्हणजे दक्षिण हिंदुस्थानांत पश्चिम चालुक्य वल्लभ घराण्यांतील विजयादित्य नांवाचा राजा राज्य करीत होता. त्याची कारकीर्द सं. ६९६ ते ७३६ पर्यंत होती हे पुढें त्या घरा-ण्याच्या इतिहासवर्णनांत समजून येईल. हा विजयादित्य कांहीं काळपर्यंत कांची राज्यांत कैंदेंत होता. तेव्हां त्याच्या राणीनें कदा-चित रुलित।दित्याशीं रुढण्याचा प्रसंग टाळून त्याचें आधिराज्य मान्य केलें असेल. पण यांत दुसरी अडचण अशी आहे कीं, लिलतादित्य समुद्र किनाऱ्यानेंच चाल करीत होता व त्यामुळें बहुधा तो चालुक्यांच्या वातापी नगरास गेला असेल असें वाटत नाहीं. या संदर्भीत विनध्यपर्वताचें जें नांव आछेछें आहे, तें बरोबर असून याचा संबंध पूर्ववांटाशीं असला पाहिजे. या पूर्वघांटाच्या प्रदेशांतिह रष्ट घराणेंच होतें. या घराण्यांतील जयसिंह नामक राजाची विधवा राणी यावेळीं कारभार पहात असून तीच वरील वर्णनांत आलेली राणी असावी. तिच्या पाठीमार्गे रह घराण्यांत अंतस्थ कलह उत्पन्न झाले वगैरे हकीगत पुढें यथावकाश येईल.

लितादित्याच्या दिग्विजय-वर्णनांत जवळचा सिन्धप्रांत जिंक-ल्याचें वर्णन नाहीं. म्हणजे तो तेथें प्रत्यक्ष गेला नाहीं, तरी दाहर राजानें त्याचें चक्रवर्तित्व मान्य केलेलें असलें पाहिजे, व ही गोष्ट लिलतादित्य सिन्धप्रांताच्या दिक्षणेस द्वारकेंत असतांना घडली असली पाहिजे. दाहराच्या पत्रांतील जो थोडासा भाग पूर्वी दिला आहे त्यावरून त्यानें काश्मीर राजाचें आधिराज्य मान्य केलें असल्याचें स्पष्ट दिसत आहे. असो, याप्रमाणें पूर्व, दिक्षण आणि पश्चिम या दिशांकडील राज्यें जिंकून लिलतादित्य काश्मीरास परत आल्यानंतर पुढें उत्तर दिशेकडील राज्यें म्हणजे तिबेट, तुर्कम्तान इत्यादि जिंकण्याचें दुर्घट कार्य कसें पार पडावें याच्या विचारास लागला. योग्य तयारी करून त्या उद्योगास लागल्यावर त्यानें दरद व कांबोज म्हणजे तिबेट हे देश तर विशेष प्रयासा-शिवाय पादाक्रान्त केले, व पुढें तुर्कांत्रर स्वारी करून त्याच्या मुम्मुनि (मुमेनखान) नांत्राच्या राजाचा तीन वेळां पराभत्र केळा. भरतखंडाच्या इतिहासांत हिंदुराजाने तुराण सारख्या कडन्या लोकांच्या परकीय देशावर स्वारी करून विजय मिळविल्याचें हें एकच एक उदाहरण दिसतें. या विजयाला खोटा म्हणण्याचेंहि कांहीं कारण नाहीं. कारण तुर्कलोकांच्या तत्कालीन मुम्मुनिराजाचे म्हणजे मुमेन खानाचें नांवहि कल्हणानें सांगितलें आहे. व चच-नाम्यांतील दाहराच्या पत्रांत देखील काश्मीराधिपतीने मेकरान ऊर्फ बलुचिस्तान व तुराण म्हणजे तुर्कस्तान जिंकिल्याचा उल्लेख आलेला आहे. तुराणांतील टोळवाडी हिंदुस्थानांत येतात; तेन्हां बाहेरील तुराणांवर स्वारीकरून जय मिळविंह्याची ललितादित्याची ही गोष्ट भरतखंडाच्या मध्यकालीन इतिहासांत सुवर्णाक्षरांनीं नमूद करून ठेवण्यासारखी आहे यांत शंका नाहीं. तुराणी लोकांनीं लिलतादित्याला कसून विरोध केला असावा,\* कारण त्याच्या मुम्मुनि राजाचा त्याला तीनदां पाडाव करावा लागला असें राजतरंगिणीत म्हटलें आहे. या नंतरिह लिलतादित्यानें दिग्विजयाचें काम चालू ठेवून काश्मीरच्या उत्तरकडील देशांवर अनेक स्वाऱ्या केल्या, व गोबीचें वाळवंट उलटून पलीकडे तो एकदां गेला व तिकडेच तो शेवटीं मरण पावला. त्याच्या मृत्यूचे कारण मात्र काश्मीरच्या इतिहासकारांनी दिलेलें नाहीं. तें त्यांना बहुवा माहीतच नसावें. उत्तरेकडील देशांतल्या कडव्या लोकां-पैकीं तुःखार आणि भौट्ट अशा दोन जातींचीं नांवें कल्हणानें

<sup>\*</sup> त्रीन् वारान् समरे जिल्वा जितं मेने स मुम्मुनिम् । सक्वज्जयो रहेर्बी रा मन्यन्तेहि धुणाक्षरम् ॥ ४.६।६७.

मांगितली असून महाभारतांताल अश्वमेवाच्या स्वारींतील खोगीर भरतीच्या वर्णनाप्रमाणें त्यानें प्राग्जोतिष्यपुर आणि स्त्रीराज्य यांचाहि या दिग्विजय-वर्णनांत निर्देश केला आहे. ही राज्यें अनु-क्रमें अलीकडील आसाम व ब्रह्मदेश किंवा मणिपूर हीं होत. शेवटीं कल्हणानें दिग्विजयाचा कळस म्हणून पौराणिक उत्तर कुरूं-चाहि समावेश केला आहे. लिलतादित्याच्या पक्षपाती असलेल्या या कवि इतिहासकारानें या वर्णनाच्या शेवटीं आपल्या स्तुतिविष-याचा अधिकच गौरव करण्याच्या हेतूनें असें छिहिलें आहे कीं\* " लिलतादित्यानें उत्तरेकडील तुरुष्कांना आपला पराजय व्यक्त करण्यासाठीं आपलें अर्धे डोकें मुंडावयास व हात मागें करावयास लाविलें, व दक्षिणेकडिल लोकांस आपला पशुतुस्य हीनपणा दाखवण्यासाठीं जिमनीपर्यंत पुच्छाप्रमाणें लोळणारे कांसोटे वालावयास लाविलें"!! पूर्वीपासून चालत आलेल्या कांहीं लोकांच्या विशिष्ट चालीरीतींनां आपल्या इष्ट राजाच्या स्तुतीच्या भरांत किन कसें चमत्कारिक स्वरूप देतात हें यावरून चांगलें दिसून येईल. तुर्कांमध्यें अर्थें डोकें मुंडण्याची चाल फार जुनी असून ती महंमदीय धर्माबरोबरच कांहीं सुरू झालेली नव्हे-तसेंच लांब कच्छ घालण्याची दाक्षिणात्यांची चाल देखील अशीच प्राचीन आहे. उत्तर हिंदुस्थानांतील लोक-त्यामध्यें काइमीरी लोकांचाहि समावेश होतोच-चांगला घट्ट कासोटा मारोत. त्यांच्या मध्यें पायजमा घालण्याची जी चाल अलीकडे आढळते ती कल्हणाच्या वेळीं नसून अगदीं अलीकडची म्हणजे मुसलमानी अमदानीत त्यांच्यापासून घेतलेली आहे.

<sup>\*</sup> बन्धमुद्रामिधानाय पश्चब्दाह तदाज्ञया । तुरुकादधतेव्यक्तं मूर्धानं चार्धमुं-डितम् ॥ क्षितिमृद्दाक्षिणात्यानां तिर्थक्त्वज्ञापनाय यः। पुच्छेमहीतल्स्पिशं चक्रे कौपीनवासंसी ४,१७९-१८०

लिलतादित्याच्या या दिग्विजयाप्रमाणें त्याच्या राज्यांतील कारभाराची रीतिह संस्मरणीय होती. अनेक देश त्यानें जिंकिल्या-मुळें काइमीरच्या राज्यांत अलोट संपत्ति चालून आलेली होती. या संपत्तीचा उपयोग ललितादित्यानें मोठमोठीं देवालयें व विहार बांधण्याच्या कामीं केला. त्याने भूतेश नामक शिवाच्या एक मंदिरासाठीं ११ कोट रुपये खर्च केले. त्यानें अखंड शिलांचा प्राकार असलेलें मार्तांडाचें (सूर्याचें ) मंदिरहि बांधिलें, व तें अजून प्रसिद्ध आहे. दुसरींहि अशींच कामें त्यानें करविलीं; चऋपूरचा वितस्तानदीवरील पूल, श्रीनगरापासून थोडवाच अंत-रावरील परिहासपुर नांवाचें नगर व त्यांत बांधिलेलें परिहास-केशव नांवाचें विष्णुमंदिर, ५४ हात उंचीच्या एक-संवी पाषाणा-च्या स्तंभावर उभारलेला गरुड, विष्णु, वराह इत्यादि देवतांच्या सोन्याचांदीच्या (त्नखचित मोठमोठ्या मूर्ति इत्यादिकांचे निर्देश कल्हणानें केले आहेत. मूर्तापूजेचा अवश्यभावी परिणाम जो देवालयांत रत्नें व सोनें यांचा संग्रह होणें, तो या मन्दिरांत पूर्ण-पणें बडून आला, व असल्या मूल्यवान् मूर्तीपासून भिळणाऱ्या अपार संपतीच्या लोभानें मूर्तिभंजकपेणाची धर्मेवेडाची लाट मुसळमानांत उक्तंटेनें उत्पन्न झाळी. सोनें, रुपें, रत्नें, माणकें इःयादिक जंगम संपत्तीनें मूर्तीना मढवून टाकण्याची राजे रजवा-डयांची जी ही विलक्षण जबर प्रवृत्ति दिसून येते, तिच्या संबंधानें आम्हाला बरेंच लिहावयाचें आहे, व तें यथास्थळीं येईलच. ही चाल मात्र नतीन नसून ललितादित्याच्या पूर्वीपासूनच चालत आलेली होती. तिचा स्पष्ट उल्लेख कल्हणानें केला इतकेंच काय तें. तो म्हणतोः—' मंदिराकडे अर्पण केलेली संपत्ति\* खरोखर

<sup>\*</sup> कियन्ति तत्र रस्नानि प्रामान्यरिकरांस्तथा । स प्रादादिति क: शक्तः यरिच्ले सुनियत्तया ॥ ४, २०६

अगणित होती 'राजाप्रमाणें राण्याहि आपस्या इष्ट देवतांचीं मंदिरें बांधीत. तुःखारच्या चद्गुण नामक प्रधानानें छितादित्याछा मंत्रानें भरछेछे दोन मणी देऊन त्यापासून त्यानें मगध देश जिंकून तेथून आणिछेछी बुद्धाची मूर्ति विकत घतछी, व तिची एका बौद्ध विहारांत स्थापना केछी. मुसलमानीधमीचा प्रसार होण्या-पूर्वी तुर्क वगैरे तुराणी छोकांचा धर्म बौद्ध होता असें जें समजतातः त्याचें हें स्पष्ट प्रत्यंतर आहे.

वर सांगितलेली शिव, विष्णु, आदित्य व बुद्ध यांचीं मन्दिरे तत्कालीन लोकांची धर्मलालसा पूर्ण करण्यास पुरेशीं होतीं—तथापि त्याच्या भरीला लिलतांदित्यानें आपल्या राज्यांत क्षुधितांसाठीं अन्नलन्नें आणि तृषितांसाठीं प्रपागृहें (पाणपोयी) स्थापिलीं होतीं, ही गोष्ट आधुनिक इतिहासकाराला लक्षांत ठेवण्यासारखी वाटेल यांत शंका नाहीं. त्यां संस्थांवरून त्या राजाची भूतद्या व प्रजावात्सल्य द्यांची चांगली साक्ष पटते. या शिवाय काश्मीरच्या उत्तरेक के तुर्कांच्या देशांतील वाळवंटांत जेथें सारखे कित्येक कोसपर्यंत पाण्याचें दर्शनिह होण्यासारखें नाहीं अशा ठिकाणीं त्यानें विहिरी खोदून व झऱ्या बांधून पाणी मिळण्याची व्यवस्था केली असें वर्णन आहे. त्या निर्जल व निर्जन वाळवंटाच्या प्रदेशांत अद्यापि सुद्धां त्या विहिरी व झऱ्या दिसत असून तृषाकान्त पांथस्थांना पाण्याची सोय करीत आहेत असें कल्हणानें झटलें आहे. तत्कालीन क्लेशमय कलियुगांत लिलतादित्य हा सत्ययुगीन राजाच काश्मीर देशाला लाभला असें ह्यणावयास हरकत नाहीं.

पण बहुतांशीं सत्ययुगीन अशा या राजाच्या हातून कलियु-गाला उचित असें एक मात्र दुष्क्वत्य घडल्याचें कल्हणानें वर्णन केलें आहे. गौड राजाला जिंकिल्यावर तो लिलतादित्याला शरण आला असतां त्यानें आपल्या परिहासपुर नामक प्रिय नगरांतील

परिहास-केशवाच्या मंदिरांत गौड राजाच्या जीवाला धक्का न पोंचिविण्याचें शपथपूर्वक वचन दिलें होतें. परंतु तें बाजूला सारून त्याने गौड राजाचा पुढें वध करविला. हा गौड राजा कोण होता व लिलतादित्याने हें दुष्कृत्य कां केलें तें कल्हणानें सांगितलेलें नाहीं. पण पुढें गौडराजाच्या स्वामिभक्त सेवकांनीं जेव्हां हें वर्तमान ऐकिलें तेव्हां ते ताबडतोब निघून काश्मीरला आहे, व शारदादर्शनाच्या मिषानें काश्मीरांत प्रवेश करून त्यांनीं परिहासपुर गांठलें पण लिलतादित्याच्या सुदैवानें तो त्या वेळीं तेथें नसून उत्तरदेशांत स्वारीवर गेलेला होता. तेव्हां त्या गौडांनीं संतापाच्या आवेशांत परिहास-केशवाच्या मूर्तीजवळ जाऊन आपल्या समक्ष दिलेलें वचन मोडूं देणाऱ्या त्या देवाचा सूड घेण्याचा निश्चय केला. तेथें रामस्त्रामीचें मन्दिर त्यावेळीं उघडें होतें. तेंच परिहास-केशवाचें समजून त्यांनीं त्यांतील रौप्य मूर्तीला आसनावरून ओढून तिचे कणाएवढे तुकडे केले आणि ते वाटेंत फेंकीत फेंकीत आपन्या देशी ते निघून गेले. गौडराजाचा वध आणि त्याबद्द त्याच्या स्वामिभक्त सेवकांनीं धार्मिक माथे-फिरूपणानें घेतलेला चमन्कारिक सूड यांचें असें हें वर्णन कल्हणानें केलें आहे.

या विलक्षण काश्मीराधिपतीचा अंतिह विलक्षण रीतीनेंच झाला. तो केव्हां व कोठें झाला हें कांहीं कोणाला ठाऊक नाहीं तो उत्तरदेशीं स्वारीवर असतांना एक दिवशीं त्याच्या छावणीकडून अकस्मात एक मनुष्य आला, आणि महाराज आतां परत येणार नाहींत असें म्हणून त्यांच्या पुत्राला गादीवर बसवावें असें त्यानें प्रधानाला सांगितलें. लिलतादित्यानें २६ वर्षे राज्य केलें असें राजतरंगिणीकार लिहितो. यावरून त्याचा हा अंत इ. स ७३६ त झाला असला पाहिज. या वर्णनाशीं परकीय लोकांच्या लेखांवरून विहन्सेन्ट स्मिथनें दिलेली माहिती ताडून पाहतां असें दिसतें कीं चीनच्या बादशहाकडून लिलतादित्याला राजा ही पदवी अपण करण्यासाठीं आलेलें प्रतिनिधिमंडळ काइमीरांत स. ७३३ त आलें. चिनी लोकांनीं आपल्या बादशहांना सर्व पृथ्वीचा अधिपति म्हटलें आहे, व लिलतादित्यहि आपल्याला चक्रवर्तीच महणवीत होता. तेव्हां अर्थातच हें प्रतिनिधिमंडळ म्हणजे तुर्कस्तानावर स्वामित्व सांगणाऱ्या दोन प्रतिस्पर्ध चक्रवर्तीचें परस्पर अभिनंदन करण्याच्या कामावरच आलेलें असलें पाहिजे. दुसरी गोष्ट अशी कीं लिलता-दित्यानें कनोजच्या यशोवम्यीला स. ७४० त जिंकलें असें स्मिथनें लिलिह व चवेनीज यांच्या आधारानें लिहिलें आहे पण तें खरें दिसत नाहीं. कारण तरंगिणीवरून लिलतादित्य स.७३६ त मरण पावला असें सिद्ध होत असून चचनाम्यावरूनिह सिन्धप्रांत अर्वांनीं काबीज करण्यापूर्वीच महणजे स ७१२ पूर्वी यशोवम्यीचा पराभव झाल्याचें स्पष्ट दिसत आहे. या कालासंबंधीं अधिक विवेचन पुढें एका स्वतंत्र टीपेंत केलें आहे.

लिलादित्याच्या मागून त्याचा मुलगा कुवलयापीड हा काइमीरच्या सिंहासनावर आला. तो फार निर्वल मनाचा होता. एकदां
त्याच्या प्रधानानें त्याचा आज्ञामंग केला, तेव्हां तो इतका अस्वस्थ
झाला कीं, त्याला सर्व रात्रभर मुळींच झोंप आली नाहीं. पण
दुसरे दिवशीं सकाळीं त्याच्या विचारांची दिशा बदलून राजपद
म्हणजे संकटें व अस्वस्थता यांचें माहेरघर होय असें त्याच्या
मनानें घेतलें, व म्हणून ताबडतोब त्यानें राज्यत्याग करून अरण्यवास पत्करिला. त्यानें फक्त एक वर्ष पंचरा दिवस राज्य केलें
त्याच्या मागून त्याचा भाऊ वज्रादित्य राज्यावर आला. त्याचा
स्वभाव कुवलयापीडाच्या अगदीं विरुद्ध होता. त्यानें राज्यसुखाचा
परिपूर्ण उपभोग घेण्याचें ठरविलें व त्यामुळें सातच वर्षे दुर्वर्त-

नांत घालिविल्यावर त्याला प्राणास मुकावें लागलें. त्याच्यानंतर त्याचा ज्येष्ट पुत्र संप्रामापीड गादीवर आला. पण तोहि सात वर्षें राज्य करून मृत्यु पावला. तेव्हां त्याचा भाऊ व लिलादित्याचा नातू जयापीड काश्मीरचा अधिपति झाला. लिलतादित्य जीवंत असतांनाच जयापीडाचे उत्कृष्ट गुण त्याच्या दृष्टीस पडले होते, व तो पुढें फार महत्वास पोहोंचणार असें त्यानें भाकीत सुद्धां केलें होतें. त्याप्रमाणें जयापीड खरोखरच लिलतादित्याच्या तोडीचा पराक्रमी निघाला व त्यानें केलेला दिग्वजयहि त्याच्या आजो-बाच्या खालोखाल लागण्यासारखा आहे.

सिंहासनाधिष्टित झाल्याबरोवरच जयापीडानें वीर्यशाली भार-तीय राजांच्या ठराविक आवडीला अनुसरून दिग्विजय करण्या-साठीं कंबर कसली. पूर्वीप्रमाणें यावेळींहि कनोजाधिपति (नांव कल्हणानें दिलेलें नाहीं.) याचा पराभव करून जयापीड प्रयागा-पर्यंत आला, व तेथें त्यानें ब्राह्मणांना मोठमोठी दानें दिलीं. पण पुढें त्याचें सैन्य दक्षिणदेशांत दूरवर जाण्याला कंटाळून माघारें वळलें व आपल्या देशीं निघून गेलें. तथापि एवढगानें गलित-धैर्य न होतां जयापीड एक्स्टाच बेंगालप्रांतांत गेला. तेथें जयन्तनामक कोणा राजाच्या पौण्ड्वंधन नांवाच्या नगराशी आला असतां त्यानें तेथील लोकांना बरेच दिवस सतावून सोडणाऱ्या एका वाघाला ठार केलें व अशा रीतीनें तो जयंतीच्या नजरेंत आला. तेव्हां जयंतानें आपलीं कन्या कमलादेवी त्याला दिली. ही गोष्ट इतिहासापेक्षां कादंबरींतच शोभण्यासारखी आहे. याप्रमाणें जय-न्ताचा जांवई झाल्यावर जयापीडानें पांच गौड राजांना पादाकान्त केलें, आणि मग आपल्या नूतन राणीसह तो काइमीरांत परत आला. बाटेंत त्यानें कनोजचें बहुमोल सिंहासन हस्तगत केलें व तें बरोबर काश्मिरांत आणिलें. त्याच्या इतक्या दिवसांच्या गैर- हजेरींत त्याच्या जज्ज नांवाच्या मेहुण्यानें काश्मीरचें राज्य बळका-विलें होतें. तेव्हां जज्जाशीं त्याचें युद्ध होऊन जज्ज मारला गेला व आपला खरा वारसदार राजा आपल्याला पुनः लाभल्याबद्दल काश्मीरच्या प्रजानांहि साभिमान आनंद वाटला.

विद्वानांचा आश्रयदाता ह्मणून जयापीडाची प्रसिद्धि त्याचा ं आजा लिलतादित्य याहूनहि अधिक झाली. तो स्वतः मोठा पंडित असून शस्त्रास्त्रविदेपमाणेंच विद्येच्या क्षेत्रांतहि प्रतिस्पर्धी त्याला सहने होत नसे. 'इतर राजांनी त्याची स्पर्धा केलेली त्याला खपत नसेच, पण विद्येच्या बाबतीतही विद्वानांशीं स्पर्धा करण्याची त्याला आवड असे ' असें त्याविषयीं राजतरंगिणी-कारानें ह्यटलें आहे. त्यानें पतंजलीच्या महाभाष्य नामक व्याकर-णावरील मोठ्या प्रंथाच्या अभ्यासाला प्रोत्साहन देऊन क्षोरस्वा-मीला ( अमर-कोशाचा प्रसिद्ध टीकाकार) व्याकरण शास्त्राचा अध्यापक नेमिलें. त्याच्या दरबारांतील पंडितांचा (सभापति) उद्भटालंकार नामक साहित्य ग्रंथाचा कर्ता उद्भट नामक प्रसिद्ध पंडित होता. त्याला तो प्रत्यहीं एक लक्ष दीनार बेतन हाणून देत असे असे हाटलें आहे. पण हे दिनार तांब्याचे समजले तरीहि हा प्रकार अतिशयोक्तीचाच वाटतो. त्याच्या दरबारांतील दुसरे प्रसिद्ध पंडित म्हणजे मनोरथ, शंखदत, चटक च संधिमान् हे कवि, व्याकरण आणि साहित्यशास्त्रावरील ग्रंथ-कार वामन, कुट्टिनीमताचा कर्ता दामोदर गुप्त, व थक्किय हे होत. यांतील शेवटचा धिक्तय जयापीडाच्या एका मंत्र्याकडे पूर्वी कोठीवाला इल्पून काम करीत होता; पण त्याची विद्वता पाहून

<sup>\*</sup> मक्तशालेवरील अध्यक्ष (म्हगर्ने भाजाच्या पेवावरील अधिकारी ) अर्से बल्हणानें म्हटलें आहे. ४।४९४.

राजानें त्याला आपले पदरीं बाळिगिलें. भरतखंडांत जेयें जेथें ह्मणून चांगला पंडित आढळेल तेथून तेथून स्याला आणून आपल्या समेत बाळगण्याचा त्याची उपक्रम असे; त्यामुळे काश्मीर देश त्रिद्वद्भूमि या नांत्रास पात्र होऊन, कल्हणानें ह्यटल्या-प्रमाणें इतर प्रान्तांतून त्रिद्दानांचा दुष्काळ पडूं लागला ( सम-प्रहीत्तथा राजा सोन्विष्य निखिलान्बुधान् । त्रिद्वदुर्भिक्षमभवद्य-थान्यनृपमण्डले ॥ ४-४९३) अनेक राजांचा जेता असूनहि त्यानें विनयादित्य हाणजे ' सुशिक्षणाचा सूर्य ' असे नांव धारण केलें व "विद्या आणि विक्रम यांच्या मधोमध असल्यामुळें दोन आरशांमध्यें बसल्याप्रमाणें तो एक असून शतविध आहेसा वाटेण ( मंत्रविक्रमयोस्तस्य द्वयोर्दर्पणयोरिव । एकैव विम्बिता सहस्रगुणतां ययौ ४-५०२ ) त्यानें पुनः पुनः मांडलिक राजांच्या साहाय्यानें परकीय देशांवर स्वान्या करण्याचा क्रम ठेवला होता; व त्याच्या सहाय्यकांत तुराण्च्या मुम्मुनीचेंहि नांव आहे यांचें आश्चर्य वाटतें. या स्वान्यांपैकीं नेपाळच्या स्वारीत त्याला हार खावी छागून तो तेथील अरमुंडि नामक राजाच्या हार्ती सांप**ड्न** चंदीत पडेला. या प्रसंगी त्याच्या मंत्र्याने दुसरी सैन्यांची तुकडी नेपाळांत आणवून त्याची सुटका केली. जयापीड ज्या किल्यांत केदी म्हणून होता तेथून त्याचीत्या मंत्र्याने युक्तीने मुटका करविलो भाणि भापल्या स्त्रतःच्या जीत्राची पर्वा न करितां भापल्या राजाला त्या नन्या सैन्यापर्यंत पोचवून तें त्याच्या तान्यांत दिलें. पुढें जयापीडानें नेपालाधिषतीचा पराजय केला आणि मोठ्या विजयोत्सवानें तो काइमीरास परत आला पण या कामांत आपल्या : आजाच्या वेळचा प्रसिद्ध मित्रशर्मा नामक मंत्र्याचा पुत्र व स्वतःचा विश्वासू मंत्री जो देवशर्मा त्याचा मृत्यु झाल्यामुळें त्या**टा फार**े दु:ख झालें.

जयापीड असा शूर विद्वान आणि पंडिताचा आश्रयदाता असून गुढें आपल्या कारकीरींच्या शेवटीं शेवटीं फार जुलमी होऊन ब्राह्मणांचा छळ करूं लागला हो मोठ्या दुर्देवाची गोष्ट होय. कदा-चित् त्याच्या अनेक स्वाऱ्यामध्यें जरी त्याला एकंदरींत जय मिळाले होते तरी पुष्कळ बिकट प्रसंगिह आछे असल्यामुळें त्याची सांपित्तक स्थिति खालावून त्यामुळें त्याच्या स्वभावांत फरक पडला असावा. असे सांगतात की एका नागाने त्याला एक सोन्याचा डोंगर दाखविण्याचें कबूल करून शेवटीं कांहीं चुकीमुळें तांच्याचा डोंगर मात्र दाखविला. तो काश्मीरांत कमराज्यनामक भागांत होता. तथील तांच्याचे त्याने ९९ कोटी दिनार पाडिले. पण या तांच्याने त्याची सुवर्णाची गरज भागली नाहीं; व म्हणून आपल्या कायस्थ मंत्र्यांच्या सल्ह्यानें त्याने प्रजेला छळूनच सोने मिळविण्याचा उपक्रम चालविला.

जयापीडानें प्रजेला छळून त्यांच्याकडून हरतन्हेनें द्रव्य उकळण्याचा क्रम सुरू केला, पण स्पष्टवक्त्या ब्राह्मणांनीं त्याला विरोधिह करण्याचें ठरविलें.कल्हण म्हणतो "सर्वकालं ब्राह्मणानामहो धेर्यमकुंठितम्। निस्त्रिक्षस्य बभूवुर्ये तस्यापि एरिपन्थिनः॥६१६३१" जुलमी कृतीमुळें पंडितांना देखील तो लवकरच अप्रिय झाला; व याचो निंदा करण्याच्या कामीं त्यांनीं लगेच आपली बुद्धि खर्च केली. विद्वन्मन्य जयापीड राजा पाणिनीहून कमी योग्यतेचा नाहीं असे शिष्ट शब्दांनीं ह्मणून ते त्याची थट्टा करूं लागले. एतिद्वपयक पुढील श्लोक लक्षांत ठेवण्यासारखे आहेत. "नितान्तकृतकृत्यस्य गुण-वृद्धिवधायिनः। श्रीजयापीडदेवस्य पाणिनेश्च किमन्तरम्॥ कृत विप्रोपसर्गस्य मूतनिष्टाविधायिनः। श्रीजयापीडदेवस्य पाणिनेश्च किमन्तरम् गूतनिष्टाविधायिनः। श्रीजयापीडदेवस्य पाणिनेश्च किमन्तरम् गूतनिष्टाविधायिनः। श्रीजयापीडदेवस्य पाणिनेश्च किमन्तरम् गूतनिष्टाविधायिनः। श्रीजयापीडदेवस्य पाणिनेश्च किमन्तरम् गूतनिष्टाविधायिनः। श्रीजयापीडदेवस्य जयापीडांत सुधा-रणा न होतां तो ब्राह्मणांचा अधिकाधिक छळ व तिरस्कार करूं

लागला. शेवटी एकदो एका ब्राह्मणानें त्याला शाप दिल्यामुळें (?) त्याच्या तंबूच्या सोन्याचा खांब त्याचें अंगावर पडून त्याला जखम ब्राली, व ती विकोपास जाऊन हाल अपेष्टेंत तो मरण पावला त्यानें एकतीस वर्षें राज्य केलें, म्हणजे त्याची कारकीर्द स. ७८२ त संपली (७३६+१+७+७+३१=७८२).लिलतादित्यानंतर आलेल्या तिन्ही राजांची मिळून १५ वर्षे झाल्याचें पूर्वी सांगितलेंच आहे.

आतां कर्कोट घराण्यांतील बाकीच्या राजांचें संक्षिप्त वर्णन करून हें प्रकरण आटोपतें घेऊं. कोणत्याहि घराण्याचा व्हासकाळ आला म्हणजे त्यांत दुर्बल माणसें उत्पन्न होऊं लागतात, तसें कर्कीटकांचेंहि झालें; व मोंगलांच्या अखेरच्या दिवसांत, किंवा खिलांच्या शेवटच्या काळांत, किंवा इतर वेळीं व ठिकाणीं, दुर्बल राजांना बाजूला सारून महत्वाकांक्षी नवीन लोकांनी सत्ता बळकाव-ण्याचा जो प्रघात दिसून येतो, त्याचीच आवृत्ति काइमीरांत निघाली. जयापीडाचा मुलगा ललितापीड यानें बारा वर्षे राज्य करून बापानें अन्यायानें मिळिविछेछी सर्व संपत्ती ऐषआरामांत उडवून टाकिली. त्याच्यानंतर त्याचा भाऊ संग्रामापीड सात वर्षे गादीवर होता, व तो मेल्यावर चिप्पटजयापीड नांवाचा ललिता-पीडाचा अल्पवयी मुलगा सिंहासनारूढ झाला. तेव्हां त्याच्या मामांनी म्हणजे उत्पर व मम्म यांनी आपले हातीं सत्ता राखण्याचा प्रयत्न केला. उत्पलानें चिप्पटजयापीड वयांत आल्यावरहि आपले हातची सत्ता जाऊं नये हाणून अजितापीड नामक दुसऱ्या एका अल्पवयी मुलाला पुढें केलें, व मम्मानेंहि तिसऱ्या एकाला हाताशीं धरिलें. तेव्हां त्या दोन मंत्री बंधूंमध्यें युद्ध उपस्थित होऊन त्यांत उत्पन्नाना जय मिळाला.यानंतर कर्कोटक घराण्यांतील हाणून एक अल्पवयी अनङ्गापीड नांवाच्या मुलाला शेवटी गादीवर

वसविण्यांत आहें. पण उत्पहाचा नातू अवन्तिवर्मा याने त्याहा पदच्युत करून स्वतः गादी बळकाविही व इ. स. ८५५ च्या सुमारास काश्मीरांत भापत्या उत्पह घराण्याची स्थापना केही.

कर्कोटक घराण्याच्या अमदानींत काइमीरचें राज्य राजकीय-दृष्ट्या फार बळवान् असून दोन वेळां संपूर्ण उत्तरहिंदुस्थानचें चक्रवर्तित्व तेथील राजाकडे आलें. काश्मीरच्या खुद राज्यांत पंजाबांतील कांहीं सुभे मोडत असत; व काइमीर प्रांताचेहि क्रमराज्य, मडवराज्य इत्यादि पोटविभाग असून त्यांचा स्पष्ट निर्देश कल्हणानें केलेला आहे. कर्कोटकवंशाचे राजे शिव किंवा विष्णु यांची सामान्यतः उपासना करीत. राजतरंगिणीत ज्या मंदिरांची नांवें सांगितलीं आहेत, त्यांत शिवमंदिरांच्या नांवापुढें ईश किंवा इंश्वर असें पद घालृन व विष्णुमंदिराच्या नांवापुढें स्वामी पद घालून त्यांचा भेद दाखविण्याचा प्रघात दिसतो. सामान्य लोकांतिह शैव व वैष्णव हेच साधारणपणें भेद असून, खालच्या वर्गात, व परकीय जातींच्या लोकांत बौद्धांचा भरणा असे. कर्कीटकवंशाच्या अमदा-नींत कारमीर प्रांतानें विद्येविषयींचा आपळा नांवळौकिक कायम ठेविला इतकेंच नव्हे, तर थोडा बहुत वृद्धिंगतिह केला. संस्कृत वाङ्मयांत सुप्रसिद्ध असलेले पुष्कळ पंडित या काळांत होऊन गेले. भरतखंडांतील पंडितांमध्यें काश्मीरी पंडितांना जिंकिण्याची जा छाछस! साधारणतः दिसून येते तिचें कारण यावरून आपल्याछा समजून यईल. अद्वैतमताचार्य शंकराचार्यांनी तेथे शारदामन्दि-रांत जाऊन जो वाद केटा व्यावरून पंडितांची ही मनःप्रवृत्ति स्पष्ट होते. शारदामंदिराचा उल्लेख आणखी पुढें येणारच आहें.

## प्रकरण ६ वें.

## काश्मीर देशाचा वृत्तान्त-भाग २ रा

या प्रकरणांत कर्कोटक घराण्यानंतरचा मोंगलशाहोपर्यंतचा काश्मीरचा इतिहास संक्षेपानें कथन करावयाचा आहे. पुढच्या परिस्थितीत काइमीर प्रान्त हिंदुस्थानापासून बहुतेक अलग राहि-हेला असल्यामुळें या इतिहासाचें हिंदुस्थान<sup>च्</sup>या सामान्य इति**हासांत** कारसें महत्व नाहीं हें खरें; तथापि दुसऱ्या एका दृष्टीनें त्याचें बरेंच महत्व आहे. एकतंत्री राज्यांत आरंभीं आरंभीं न्याय, समता, शौर्य इत्यादि गुणाच्या योगानें लोकांना कितीहि वैभव लाभलें, तरी पूढें राजे लोक ऐपभारामी होऊन राजसत्ता खंगत जाऊन जुलमों होऊं लागते; एखाद्या नवीन राजवराण्यांतील पहिले पहिले राजे जोमदार व धर्मबुद्धीचे असळे तरी पुढें त्यांचेच वंशज नीति-स्रष्ट व दुर्वर्तनी निपजतात; घराण्याचे स्थापक आपल्या सत्तेचा टपयोग जबाबदारीनें व सदसद्विवेक बुद्धोनें करतात, पण पुढें तीच सत्ता दुर्व्यसनी राजांच्या हातांत प्रजेखा छळण्याचें एक हत्या-रच होऊन बतते; कर्तृत्ववान् राजे व त्यांच्या हाताखाळीं कर्तृत्व-वानच मंत्री अशी जोडी जमली म्हणजे त्यांच्या हातून राज्यव्यव-स्थेंत किती तरी प्रगति होते, पण उलट नादान राजांना उलट्या काळजाचे मंत्री भेटल्याने लांच-लुचपत व दंडुकेगिरीच्या जोरावर प्रजेला ते पायांखाली दडपुन टाकितात, प्रतापशाली राजांच्या हातीं व्यवस्थित तयार केलेलें सैन्य म्हणजे स्वदेशीं शांतता आणि ररदेशी मान्यता वाढविण्याचें साधन बनलेलें असतें, पण दुबळ्या राजांच्या कारकीर्दीत तेंच सैन्य स्वतः राज्याचें मालक बनतें व एका मागून एक असे राजे बाहुल्यांप्रमाणें गादीवर बसवूक बाठेल तसे घिंगाणा घालूं लागतें; राजसत्तेची लालसा बापाला मुलाविरुद्ध, मुलाला बापाविरुद्ध, फार काय, बंधुबंधूची गोष्टच बोलावयास नको, पण प्रसंगीं आईला पुत्राविरुद्ध व केव्हां केव्हां तर पत्नीला पतीविरुद्धिह चिधावून देते. हे व इतर असेच जे अनेक भनिष्ट प्रकार एकतंत्री राज्यपद्धतींत नेहमी सर्वत्र आढळून येतात, व पूर्वी रोमच्या साम्राज्यांत, किंवा बगदादच्या खलिफाच्या अमदानींत. तसेंच अलीकडे मोंगल बादशाहींत व ईजित देशांत जसे ते दिसून आले, तसेच ते हुबेहुब थोडयाबहुत प्रमाणांत काइमीरच्या या पुढील इतिहासांतिह स्पष्ट दृष्टीस पडतात. यासाठीं हा इतिहास थोडा तरी खुलासेवार देऊन त्यावरून राजा व प्रजा यांच्या संगनमतानें चाललेली सत्ताच शेवटीं देशाच्या अस्खिलत सुव्यवस्थेला व प्रगतीला कारणीभूत होते, हें दाखवून देणें इष्ट आहे.

सहासनावर अवन्तिवर्म्याने आपल्या उत्पल घराण्याची सत्ता प्रस्थापित केली. या अवन्तिवर्म्याचा आजा उत्पल घराण्याची सत्ता प्रस्थापित केली. या अवन्तिवर्म्याचा आजा उत्पल नांवाचा असून कर्कीटक घराण्याच्या न्हासकाली त्याचा मंत्रि होता, व त्याने स्वतःच त्यावेळी गादी बळकाविण्याचा प्रयत्न केला होता. त्याचेच नांव पुढें त्याच्या घराण्याला मिळालें. वंश-संस्थापकांत नित्य आढळून येत असल्याप्रमाणें अवन्तिवर्म्यांतिह कर्तृत्वशक्ति आणि जागृत सदसद्विवेकबुद्धि हे गुण उत्कटतेने वास करीत होते. त्याच्या कडक न्यायीपणाच्या कांही कथा राजतरंगणींत दिल्या आहेत, पण त्या येथें सांगण्याचें कारण नाहीं. त्यानें मिळविलेल्या विजयांप्रमाणेंच त्याची जमीन महसुलाची पद्धत देखील फार यशस्वी झाली. सुय्य नामक कर्तृत्वशाली व बुद्धिमान मंत्र्याच्या साहाय्याने त्याने आपल्या राज्यांत वितस्ता आणि काश्मीरांतील

इतर नद्या यांना बंधारे घाळून त्यांपासून अनेक ठिकाणीं काळ-ज्यांचीं कामें करून घेतळीं. त्यामुळें त्या प्रांतांत शेंकडों नवीन गांवें अस्तित्वांत येऊन हजारों एकर पडित जमोन लागवडीखाळीं आली. काश्मीर प्रान्तांत फार प्राचीनकाळापासून चांगल्या सुका-ळांत देखील खंडीभर भाताला (धान्य खारीला) २०० दीनार पडत असत, पण त्यालाच आतां या नवीन न्यवस्थेमुळें केवळ ६६ दीनार पडं लागले असे कल्हणानें म्हटलें आहे. (५,११६-११७—यस्मिन्महासुभिक्षेषु दीनाराणां शतद्वयी । धान्य-खारेः प्राप्तिहेतुरासर्गादभवत्पुरा ॥ ततः प्रभृति तत्रेव चित्रं कश्मीर मण्डले । पट्त्रिंशता धान्य-खारेदींनारैरुदितः क्रयः ॥)

अवन्तिवर्मा फार धार्मिक होता. त्याने व त्याच्या राणीने आणि प्रधानांनीं शिवाचीं व विष्णूची अनेक मन्दिरें बांधिलीं. ेहिकसंपत्तीला तो इतकी क्षुद्र लेखीत असे व ब्राह्मणांविषयीं च्याचें एवढें औदार्य असे कीं, छत्रचामरेंखेरीज करून त्यानें सर्वस्व ब्राह्मणांना देऊन टाकिलें (५,१८). तो महावैष्णव असून अहिंसा-प्रतिपादक होता. बौद्धधर्माचे अहिंसा-प्रसाराचें काम आतां . वेष्णवधर्मानें उच्छछें होतें. त्याप्रमाणें अवन्तिवर्म्यानें आपल्या राज्यांत सर्वत्र प्राणिहिंसा बंद केली, व तेव्हांपासून दहा वर्षे सगळ्या कारमीर प्रान्तांत पूर्वी मेचवाहनाच्या कारकीर्दाप्रमाणेंच कोणा प्राण्याचा जीव घेण्यांत आला नाहीं असें कल्हणानें सांगि-तलें आहे. (श्रीमेचवाहनस्येव साम्राज्येऽवन्तिवर्मणः। अशेष-प्राणिनामासीदमारो दशवत्सरान् ॥ (५,६४) 'हिंवाळ्याच्या दिवसांत कांसवें नदीच्या थंड पाण्यांतून बाहेर येऊन कांठावर स्वस्थपणें जन खात पडत ' ( ५,६५ ). ' अवन्तिवर्म्यांच्या कार-कीर्दीत भट्ट कलुट आणि दुसरे अनेक सिद्ध पुरुष देशाच्या उद्धा-नार्थ जन्मास आहे ' ( ५,६६ ). हा कलुट कोण हें कां**हीं सम-**

जत नाहीं. तो बहुधा कोणी वैष्णव प्रंथकार असावा. अवन्ति-वर्म्याचें सगळें आयुष्य जसें धर्माचरणांत गेलें तसा त्याचा अंतिह त्याच स्थितींत झाला, म्हणजे भगवद्गीतेचें पारायण चाललें असतां त्यानें देह ठेविला (तेनान्ते भगवद्गीता ग्रुण्वता भावितात्मना! ध्यायता वैष्णवं धाम निरमुच्यत जीवितम्॥ ५.१२५). धार्मिक बुद्धीनें पारायण करण्याचा ग्रंथ या नात्यानें भगवद्गीतेचा हाच पहिला ऐतिहातिक उल्लेख दिसतो. असो, अवन्तिवर्म्याचें देहाव-सान लौकिक शक ५९ त आपाढ गुक्ल ३ स झालें (५,१२६). यावर्षीं इ. सनाचें ८८४ (३९५९–३०७५) वर्ष येतें. म्हणजे त्यानें स. ८५५ पासून ८८४ पर्यंत २९ वर्षे राज्य केलें.

त्याच्या मागून त्याचा पुत्र शंकरवर्मा सिंहासनावर आला. पण त्याच्या मंत्रिमंडळांत पक्षभेद उत्पन्न होऊन एका पक्षाने त्याच्या एका चुळत भावाची युवराज म्हणून स्थापना केली. तेव्हां त्या दोघांत लढा उत्पन्न होऊन यादवी माजली, व तींत उभयपक्षांचेहि अनेक स्वामिभक्त सेवक मृत्युमुखी पडले; पण सरते शेवटी शंकर-वर्म्याचे वर्चस्य होऊन तो एकटाच राज्यकारभार पाहूं लागला यादवींतृन बाहेर पडल्यावरोवर त्याने आपल्या क्षात्रवृत्तीच्या अनुयायांच्या फुरफुरणाऱ्या शौर्याळा वाट काढून देण्यासाठीं म्हणू-नच कीं काय, दिग्विजयाची तयारी केली. त्यानें जिंकिलेल्या देशांची व तेथील राजांचीं नांवें इतिहासदृष्ट्या महःवाचीं आहेत. त्यानें दार्वाभिसारच्या राजाला जिंकून हरिगण नांवाच्या राजाला बंदिवान केलें, व गूर्जराधिपतीशीं लढत असतानांच त्रिगर्त-देशाच्या पृथिवीचंद्र राजाला पळावयास लाविलें. तो पळून गेल्या वर त्याने त्याच्या भुवनचंद्र नांवाच्या मुलाला तेथील गादीवर बसविलें. कारण तो आधींच त्याला शरण आलेला होता. शंकर-बर्माच्या सैन्यांत ९ लक्ष पायदळ व ३०० हत्ती होते असे म्हटलें आहे. पण ही पायदळाचो संख्या उघड उघड फुगविलेली दिसते. तरी एकंदरींत त्याचें सैन्य अफाट होतें एवढें खरें. या सैन्याच्या साह्यानें त्यानें गुर्जराधिपति आलखानाचा पराभव केला तेव्हां आलखानानें आपल्या राज्यापैकीं टक्क देश "जो त्याला जीवापिल-कडे वाटत होता तो" त्याला देजन टािकला. नंतर शंकरवम्यीनें कनोजच्या भोजाकडून पदच्युत झालेल्या थिक्कयाच्या वंशजांना त्यांच्या पूर्वीच्या पदावर चढिवेलें. हिमालय व विंध्यादि यांच्या मधोमध जसा आर्यावर्त देश शोभतोतसा शंकरवर्मा एकीकडे दरद आणि दुसरीकडे तुरुष्क यांच्यामध्यें अजिंक्य होजन राहिला होता ५.१२५ उदमाण्डपुर (कावूल) येथेंहि त्याचें स्थेर्य टिकून राहिलें असें म्हटलें आहे. त्यावरून त्याचें उत्तरेकडोल कडव्या लोकाशीं या ठिकाणीं युद्ध झालें असावें असें दिसतें. शाहिराजा लिल्य याचा त्यानें पराभव केला व कोधामुळें त्याला पुनः गादीवर न बसविल्यामुळें त्यानें गूर्जरराज आलखानाचा आश्रय केला.

हा कल्हणानें दिलेला वृत्तान्त इतर देशांच्या इतिहासार्शः ताडून पहाणें अवस्य आहे. वरील हकीगतींत जी त्रिगर्त. टक्क आणि ग्रजर अशी नांवें आलीं आहेत त्यांचीं राजतरंगि-णीच्या एका प्रतींतील टीकेंत नगरकोट, अटकनदीच्या कांठचा शकरद, आणि छोटा गुजरात अशीं चालू भापेंतील नांवें सांगितलीं भाहेत. (५,१४४-१५०). त्यांचा विचार करतां शंकरवर्म्याचा दिग्वजय काश्मीरच्या आजूबाजूच्या देशांपुरताच म्हणजे पंजाबां-तील गुजरात, व काबूल येथपर्यंतच होता असें दिसतें. पूर्वेकडील दरद आणि पश्चिमेकडील तुरुष्क यांच्यावरहि त्यानें स्वाच्या केल्या, व उत्तरेकडील मुलखावर तर त्याचा उगीच नांवाचाच दिग्वजय दिसतो. भोजानें पदच्युत केलेला थिकक्य म्हणजे कोण याचा नीटसा पत्ता लागत नाहीं. पण त्यावेळीं कनोज येथें भोज

(प्रतिहार !) राज्य करीत असून त्यानें ज्या राजापुरीच्या राजाला पदच्युत केलें होतें, तोच तो असावा. शाहिराजा लिल्य यानें आलखानाचा आश्रय केला तेव्हां त्याचें काब्लचें राज्य त्याला परत न मिळतां कांहीं काळ तें प्रत्यक्ष शंकरवर्म्याच्याच अमलखाखालीं राहिलें. पण शंकरवर्म्याच्या मृत्यूनंतर काबुलांत बंड झालें, व त्याच्या प्रभाकरदेव नामक प्रधानानें जरी तें मोडून टाकिलें, तरी लिल्याचा पुत्र तोरमाण याला गादीवर बसवून शाहिघराण्याला पुनः पदारूढ करणेंच त्याला एकंदरींत सोईचें व इष्ट वाटलें. (५,२२३).

शंकरवर्मा पराऋमी होता खरा, पण त्याची वृत्ति त्याच्या बापाप्रमाणें धर्मशील नव्हती. तो पुढें पुढें प्रजेचा नाना-तव्हांनीं छळ करूं लागला. त्यानें केलेल्या जुलमी ऋत्यांचें वर्णन स्वतंत्रच करावयास पाहिजे. पण थोडक्यांत सांगावयाचें तर 'त्याच्या छळामुळें संतापलेख्या प्रजांच्या शापामुळें त्याचे पन्नास पुत्र ऐन डमेर्दांत कांहीं रोग वगैरे न होतां पटापट मेले,' असे उद्गार त्या संबंधानें तरंगिणीकारानें काढिले आहेत (५, २१०). या म्हणण्यांत थोडी बहुत अतिशयोक्ति दिसतेच आहे. एका स्वारीवरून तो परत येत असतांना त्याचा सँन्याचा तळ उरशा देशांत पडला होता; तेथें कांहीं स्थानिक लोकांशीं एकाएकीं त्याचा तंटा सुरू झाला, व त्या झटापटींत एक बाण चुकून त्याच्या गळ्याळा येऊन लागला. त्याचे सेनापति सुज्ञ असल्यामुळे त्यांना मैन्यांत गडबड उडुं न देतां त्याला कारमीरास नीट परत आणिलें. पण गळ्यांत रुतलेलें बाणाचें टोंक बाहेर काढतांना शंकरवर्मा मात्र वाटेंतच मरण पावला. त्याचें प्रेत काश्मीरांत आणून तेथें त्याचें दहन झालें, व त्याच्या बरोबर त्याच्या तीन राण्या, दोन परिचारक, आणि एक विश्वासू प्रधान यांनीहि स्वतःस जाळ्न

चेतलें. या गोष्टीवरून तो प्रजेला सर्वधेव अप्रियच होता असें महणवत नाहीं, व म्हणून त्याच्या जुलमी कृत्यांच्या कल्हणकृत वर्णनांत थोडी तरी अतिश्योक्ति असावी असें आम्हीं वर म्हटलें आहे. हर्षचिरतांत बाणानें वर्णिलेल्याप्रमाणें राजा मेल्यावर त्याच्यावर प्रेम करणारीं त्याचीं अनेक चाकर माणसें, व मंत्री सुद्धां आपला प्राणत्याग करीत व या चालीचेंहि प्रत्यंतर वरील वर्णनावरून मिळत आहे. ठाणेंधराच्या इतिहासांत पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें असली वहिवाट जपानांत आजिह आढळून येत आहे. असो, शंकरवर्मा लोकिक शक ३९७० म्हणजे इ. स. २०२ त फाल्गुन महिन्यांत मरण पावला, व तेव्हां त्यानें अवधें ८ वर्षे राज्य केलें

जातां जातां येथें एवढें सांगितलें पाहिजे कीं, लोभी शंकर-वर्मा किव पंडितांचा आश्रयदाता नव्हता; वत्यामुळें भल्लट आदि-करून पंडितांना पोटासाठीं अन्य मार्ग स्वीकारावा लागला होता. उवट नांवाचा एकच किव काय तो शंभरवर्म्यांच्या पदरीं होता.

गंकरवर्म्यानंतर त्याच्या अल्पवयी गोपाछवर्मा नांवाच्या पुत्राछा गादीवर बसवून सुगन्धा नामक त्याची विधवा राणी राज्यकार भार याहूं छागछी. गोपाछवर्मा अल्पवयांतच मरण पावछा, व त्याच्या संकटनामक भावाचीहि पुढें तीच स्थिति झाछी. तेव्हां सुगन्धा राणीनें तंत्रिनामक सैनिकांच्या साह्यानें स्वतःच्या जबाबदारीवरच राज्यकार भार करण्याची सुरवात केछी. कान्स्टंटिनोपछ येथें जानिझरी नामक छोकांचें, रोमन राज्यांत कांहीं काळ प्रिटोरियन सैन्याचें, अथवा बगदाद येथें तुर्की सैनिकांचें, तसेंच या देशांत पुढें दिछीस मराठ्यांचें जसें वर्चस्व होतें तसेंच बहुतेक यावेळीं काश्मीरांत या तंत्रि सैन्याचें होतें. त्यांनीं पङ्गु नांवाच्या

एका दहा वर्षांच्या याच घराण्याशीं संबंध भसलेल्या मुलाला गादीवर बसविलें, व लोकांपासून द्रव्य उकलण्यास सुरवात केली. त्याच्यापासून लोकांना न भूतो न भविष्यति असा त्रास झाला. पुढें लो. श. ४९९३ म्ह. स. ९१८ त काश्मीरांत मोठा दुष्काळ पडला, तेव्हां या तंत्रिसैन्याच्या हुंडिकेची (५,२७५) म्हणजे खंडणीची भर छोकांना पोरें विकृन करावी छागछी. कल्हण म्हणतो, ' अशा रीतीनें तुज्जिन व चंद्रापोड इत्यादि भाग्य-शाली राजांनीं मोठया श्रमानें पाळिलेल्या प्रजेचा या राक्षसी मंत्र्यांनीं नाश केला." ( ५,२७८ ). या सुमारास तंत्रिसेनेनें चक्रवर्मा नांवाच्या दुसऱ्या एका राजाला गादीवर आणिलें, व राज्याची अधिकच दुर्दशा केली. त्यांचा व मंत्रिमंड-ळाचा द्रव्यलोभ दिवसानुदिवस वाहतच चालला. पण चक्रव-म्याँत थोडी कर्तृत्वशक्ति होतीसें दिसतें. या तंत्रिसैन्याचा एकंदर जुल्म पाहृन त्यांची काइमीरांत्न उचलबांगडी करण्याच्या हेत्नें त्यानें एकदां डामर छोकांच्या संग्रामनामक सरदाराची मदत मागितली. हे डामर म्हणजे तेथील मृळचे क्षात्रवृत्तीचे लोक असून त्या वेळीं शेतकीवर आपला उदरिनर्वाह करीत. त्यांनी चक्रवम्यीला असा सल्हा दिला कीं, आपण स्वतःचें सामर्थ्य प्रकट करूं लागत्यावर तंत्रीची कथा ती काय ! ते आपल्याला तृणास-मान आहेत ( ५,२०९ ). या सल्खाप्रमाणें चक्रवर्म्यानें वागून तंत्रीविरुद्ध शस्त्र उपसलें, व डामरांच्या साह्यानें त्यांच्या त्रासांतृन तो मुक्त झाला.

पण हें साह्य देण्यापूर्वी डामरांनी चक्रवर्म्याला तूं पुढें आमचाच विश्वासघात करशील म्हणून बजाविलें होतें, व तसेंच शेवटीं घडून आलें. त्यानें डामरांवर जुलूम करण्याचा उपक्रम करून आपलें आयुष्य दुर्व्यसनांत घालविलें. पुढें त्याच्या मागून आलेल्या पार्थराजाच्या कारकीर्दौतिह तोच प्रकार चाछ होता. चक्रवर्मा मरण पावला तेव्हां डामरांनीं राज्य लुटलें, व नंतर पुढच्या राजानें दुष्ट कायस्थांना उठवून पुनः लोकांवर जुछम केला. (५,४३९). त्याच्या निष्ठुर कृत्यांचें वर्णन करण्याची कांहीं जरूरी नाहीं. तो लौ. श. ४०१५ म्हणजे इ. स. ९३९ च्या प्रीष्म कत्तूंत मरण पावला. त्याच सुमारास तंत्री लोकांचा एक सरदार कमलवर्धन व दुसरे कांहीं असंतुष्ट लोक यांनीं श्रीनगराला वेढा दिला व डामरांचा पराभव करून शहरांत प्रवेश केला. तेव्हां पार्थ राजाची विधवा राणी कांहीं अनर्थ ओढवण्याच्या भीतीनें आपल्या तान्ह्या मुलासह एका सुरक्षित ठिकाणीं लवून राहिली.

या ठिकाणी कल्हणानें एक मजेदार प्रकार वर्णिला आहे. भोळसट स्वभावाच्या त्या कमलवर्धनानें राणी पळून गेल्यावर रिकामें झाछेटें सिंहासन म्वतःच न वळकावतां तेथील ब्राह्मणां नाच नवीन राजाची निवड करावयास सांगितलें. कारण त्याल अशी आशा वाटली कीं. ते आपल्यालाच नित्रहतील. पण ब्राह्मणांनीं श्रीनगरच्या गोशाळेंत सभा भरवृन राजाच्या निवड-णुकीवर पांच दिवस खडाजंगीचा वाद केला, तरी त्याचें नांव मात्र कोणी का ढिलें नाहीं. " यज्ञाग्नीच्या धुरानें मलिन झालेल्या दाढीचे बिनशिंगाच्या वैलांसारखे हे ब्राह्मण आपसांत एकमत न **झा**ल्यामुळें बराच वेळ भांडत राहिले. त्यांनीं राजाला अभिषेक करण्याऐवजी वादाच्या भरांत तोंडांतून उडालेल्या थुंकीनें आपल्या दाढयांना मात्र अभिषेक केला " ( ५,४६१-६१ ). कल्हणाने स्वतः ब्राह्मण असून ब्राम्हणांविषयींच असे उद्गार काढावे हें चमत्कारिक दिसतें. पण वैमत्य म्हणजे मतभेद हा बाह्मणांचा नित्याचाच दुर्गुण आहे. तथापि या संबंधांत एक गोष्ट निष्पत्र होते, ती भशी कीं, पूर्वी राजकीयदृष्ट्या ब्राह्मणाचें

बरेंच वर्चस्व यावेळीं असून सिंहासन रिकामें पडलें असतां नवीन राजाची निवड करण्याचा अधिकार कथीं कथीं त्यांच्याकडें येत असे. पुराणांवरून सुद्धां हीच गोष्ट दिसून येते. वेन नांवाच्या जुलमी राजाचा वध केल्यावर तत्कालीन ब्राह्मणांनी पृथु नांवाचा त्याच्या मांडींतून पुत्र उत्पन्न करून त्याला राज्य दिलें ही गोष्ट प्रसिद्धच आहे. रिकाम्या गादीवर नवीन राजा बसविण्याच्या अधिकारासंबंधाची उपपत्ति कांहीं असली तरी निदान प्रस्तुत प्रसंगीं काश्मीरांत तो अधिकार ब्राह्मणांकडे आला होता हें निर्ववाद आहे. त्यांनी पांच दिवस आपसांत खल करून कांहीं निर्णय केला नाहीं वण सुदैवानें सहावें दिवशीं, माजी सुगन्धा राणीचा मंत्री जो प्रभाकरदेव त्याचा दैवानुसार बाहेर देशीं भटकत असलेला मुपुत्र यशस्कर हा एकाएकीं तेथें परत आला व त्यालाच राजा करावें असें ब्राह्मणांनीं ओरडून ठरविलें. या ठरावाला कमलन्वर्धन व दुसरे लोक यांनींहि अनुमोदन दिलें आणि त्याप्रमाणें लोकांच्या आनंदोत्सवांत यशस्कराला राज्याभिषेक झाला.

नवीन घराण्याच्या संस्थापकांत नित्य आढळून येत असन्याप्रमाणें यशस्कराच्या अंगींहि सदसिदविक वृद्धि जागृत असून
तो कर्तृववान् व तेजस्वी होता. एकदां राज्यपद मिळाल्यावर
'यानें ब्राह्मणांची बोळवण करून त्यांना आपळें यञ्चयागाचें
काम संभाळण्यास सांगितलें, व राज्यसूत्रें स्वतःच्या हातीं घेऊन
जोमानें पण विचारपूर्वक कारभार चालविला. कल्हणानें त्याचें
केलेलें वर्णन येथें देण्यासारखें आहे. तो म्हणतो, "यशस्कर राज्य
करित असतां लोक दरवाजे उघडे टाकून घरांत स्वस्थ झोंप घेत;
व प्रवाशांना वाटेंत कोणताहि उपद्रव होत नसे, इतका चोरांचा
बंदोबस्त झालेला होता. गांवांतील लोक आपल्या शेतकीच्या
कामांत निमम्न असत, व राजदरबारांत येण्याचा त्यांना प्रसंगच

येत नसे. तसेंच ब्राह्मण आपल्या अध्ययनांत गुंग झाल्यामुळे त्यांना शस्त्रधारण करण्याचें कधीं कारण पडलें नाहीं.सामगानांच्या मिषानें ब्राह्मणगुरु मदिरापान करीत नसतः; व तापसी म्हणविणारे आश्रमवासी लोक पुत्रकलत्रादीच्या व कृषिगोरक्ष्यादिकांच्या फंदांत पडत नसत. मूर्ख लोकांना आपले गुरु करून व आपणच केलेल्या ग्रंथांच्या आधारानें वेदांचा अर्थ करून मत्स्य व अपूप याच्या आहुती देऊन यज्ञ करण्याच्या भानगडींत धार्मिक लोक पडले नाहींत. कुलस्त्रिया पतीचें अतिक्रमण करून भोंदूं गुरूंच्या भजनी छागून त्यांच्या बोलण्याला माना तुकावीत नसत. तसेंच त्याच्या राज्यांत कार्तान्तिक (ज्योतिषी), भिषक् (वैद्य), गुरु. मंत्रि, पुरोहित, दूत, स्पेय (न्यायाधिकारी), लेखक इत्यादि धंदे कर-णा-यांपैकी कोणीहि अपंडित (अशिक्षित) असा आढळत नसे." ( ५,७-१३ ) या वर्णनांत कल्हणानें तत्कालीन राजकीय व सामाजिक चालीचें अगदी हुबेहुब चित्र रेखाटलें आहे. त्यावरून राजा चांगला किंवा वाईट असेल त्या मानानें राष्ट्राची चर्या कशी बदछते हें चांगळें दिसून येईल. पण अशा या चांगल्या राजाला अवधीं ९ वर्षेच काय तो राज्योपभोग ध्यावयास सांपडला. लौ. **श. ४०२४ म्हणजे इ. स. ९४८ त तो मरण पावला;** व त्याच्या मागून संग्रामदेव नांवाचा त्याचा अल्पवयी मुलगा गादीवर आला. त्यामुळे अव्यवस्था, जुलूम, व दुर्व्यसने यांचा त्या राज्यांत पुनः पगडा सुरू झाला, व एकांग, सामन्त, कायस्थ आणि तंत्री या लोकांना पाठीशी घेऊन पर्वगुप्त नांवाच्या एका मनुष्यानें सिंहासन बळकाविलें. थोडे दिवस राज्य केल्यावर तोहि मृत्यु पावला व त्याच्या मागून त्याचा पुत्र क्षेमगुप्त राजा झाला. तो वैश्य किंवा क्षत्रिय असून त्यानें सिंहराज नामक छोहराधिप-तीच्या दिदानांवाच्या प्रसिद्ध मुलीशीं विवाह केला. ही दिदा

काबूलच्या भीमपाळ नामक शाहिराजाची नात होती हें पूर्वी सांगि-तलेंच आहे. क्षेत्रगुप्त ली. श. ४०३४ म्हणजे इ.स. ९५८ त मरण पावल्यावर या दिदाराणीनें बरेच दिवस राज्य केलें. ती दुर्वर्तनी असून तुंगनामक खराजातीच्या प्रधानाशीं तिचा प्रेमसंबंध होता. :याच्या तंत्राने व तंत्रि छोकांच्या साह्याने तिने आपला अल्पवयी मुलगा अभिमन्यु याच्या कारकीर्दांत, तसेंच पुढें स. ९६८ त तो अल्पवयांतच मरण पावल्यावर नंदगुप्त नांवाच्या अल्पवयी नात-बाच्या कारकीर्दीत राज्यकारभाराची सूत्रें आपल्याच हातीं ठेविली. नंदगुताच्या मरणानंतर त्याचा भाऊ भीमगुत राजा झाला, पण तोहि अल्पवयी असल्यामुळें दिदाच कारभार पहात असे. पुढें भीमगुत मारला गेला, तेव्हां तर तिनें आपल्या नांवानेंच राज्य चालविलें. पण कांहीं काळानें तिनें आपल्या भावाच्या संग्राम-राज नांवाच्या मुलाला आपल्या मार्गे गादीचा वारस ठरविलें; व अशा रीतीनें काश्मीरांत छोहरघराण्याची राज्यपदावर स्थापना झाली, ही उल्या काळजाची दिद्दाराणी तशाच स्वभावाच्या पाताळयंत्री मंत्र्यांच्या साह्यानें प्रजेचा अनेक प्रकारें छळ करून इ. स. १००३ त मरण पावली. तिच्या हातांत राज्याची सूत्रें समारे ४५ वर्षे होतीं.

लोहरघराण्याच्या काळींच कल्हण होऊन गेला असल्या-मुळें त्याने या घराण्यांतील राजाचें वर्णन फारच सविस्तर केलें आहे. पण आपल्या दृषीला आज तो काळ दूरचाच अतएव तितका महत्वाचा नसल्यामुळें त्याचा सारांश देणेंच इष्ट होय. या वंशांतील पहिला राजा संग्रामराज इतर काश्मीरवंशांतील पहिल्या राजाप्रमाणेंच चांगला असल्यामुळें त्याची कारकीर्द भरभराटीची झाली. तथापि त्याच्याच अमदानीत मुसलमान लोकांनी भरतखंड जिंकण्यास जारानें सुरवात केली याच वेळीं काबुलास त्रिलोचनपाल नामक राजा गादीवर असून याच्यावर तुर्कांच्या हमीरानें (या अमीराचें नांव माहीत नाहीं) स्वारी केली असतां त्यानें संग्राम-राजापाशीं मदत मागितली. व्याप्रमाणें संग्रामानें आपल्या तुंग प्रधानाला सैन्यासह तिकडे पाठ विले.तुर्काशीं झालेल्या या युद्धाचें सरस वर्णन कल्हणानें तरंगिणींत केलें आहे (७ वा तरंग ५५-६५). पुढें तो म्हणतो " शंकरवर्म्या-च्या काळी काबूलाच्या उत्कर्पाचें आम्ही वर्णन केलें. पण आतां तें गाहींचें राज्य आहे कोठें ! त्याचे वैभवशाली राजे, त्यांचा तो बाट या गोष्टी मनांत आल्या म्हणजे ते खरोखर अस्तित्वांत तरी होतें की नाहीं याचीच शंका येऊं लागते." (७,६९) असो. तुर्कांनी या वेळी त्रिलोचनपालाचा पाडाव केल्यामुळें तो कारमीरास पळून आला व कावूल तुर्कांच्या हातीं जाऊन भरत-खंड त्याला कायमचें मुकलें. तेंगानें त्रिलोचनपालाचा सला न ेकिल्यामुळे तोहि पराभव पावृन् आपल्या देशी परत आला, व ःयाने आपल्या या ऋत्याने तुर्काच्यास्त्रारोला भरतखंडां<mark>त चांगला</mark> बाब करून दिला ' ( ७,७० ). कल्हणाच्या मताप्रमाणें हिंदुस्था-नाच्या नाशाला तुंगाची करणीच बहुतांशीं कारण झाली. (७,७१) तुंगाच्या एकंद्र वर्तनाचा संप्रामाला वीटच आलेला होता. त्याच्या त्रिरुद्ध दरबारांतहि वराच असंतोप माजला, व शेवटीं त्या<u>मु</u>ळें त्याचा द्रवारांत खुन झाला. त्यावेळी त्याच्या पक्षाच्या दुसऱ्याहि पुष्कळ मंडळीला प्राणास मुकावे लागून काश्मीरच्या दरवारांतून तुंगाचें उच्चाटण झालें. संग्रामानें लो. श. ४१०४ पर्यंत म्हणजे २४ वर्षे राज्य केलें, व त्यावर्षी तो मरण पावला. त्याच्या मागून हरिराज नांबाचा त्याचा पुत्र राज्यारूढ झाला. तो बापाप्रमाणें चांगला होता, पण ठवकरच मृत्यु पावल्यामुळे त्याचा पुत्र अनंतदेव हा लहान असतांच राजा झाला. काबूलच्या पदच्युत झालेल्या त्रिलोन

चनपालाचे पुत्र रुद्रपाल, दिइयाल, क्षमपाल व अनंगपाल हे अनंतराजाचे संवगडी होते. संग्रामानें त्यांना भरपुर नेमणुका करून दिल्या होत्या, तरी त्यांच्या उधळ्या स्वभावामुळें ते नेहमीं द्रव्याच्या अडचणींत असत. तेव्हां ते लांचलुचपतीचा उपयोग करून काश्मीरच्या प्रजेला छळूं लागले.' तेव्हाँ थोडयाच काळांत त्यांचाहि अंत झाला; ' कल्हण म्हणतो ' अन्येऽपि शाहि-तनयाः क्षिप्रमेव क्षयं ययुः। रूद्रपाले ततो लूतामयेन प्रमयं गते।।'(७,१७८) तथापि एकंदरींत ते पराक्रमी असल्यामुळें तुर्कांबरोबर झालेल्या युद्धांत अनंतदेवाला त्यांचा बराच उपयोग झाला. हिंदुस्थानांतील लोकांच्या नित्याच्या संवईप्रमाणें काश्मीर दरबारांतील एका असं-तुष्ट सरदारानें अनंताचा पाडाव करण्यासाठीं तुर्क लोकांना घरांत घेतलें. यावेळीं सात तुर्क सरदार, डामर लोक, दरदांचा राजा, आणि हा काश्मीरचा असंतुष्ट सरदार ब्रह्मराज, इतक्यांचा अनंत देवाविरुद्ध मेळ जमला होता. पण अनंतदेव कांही कमी नव्हता. त्यानें विरुद्ध पक्षाशीं तुमुल युद्ध केलें. राजतरंगिणीकारानें म्हटलें आहे. " त्या दिवशीं स्वर्गस्थ अप्सरांचा विवाहोत्सक असावा असे शस्त्रास्त्रांच्या खणखणाटांतून पडलेल्या विवाहाग्निस्फ-लिंगावरून स्पष्ट दिसत होतें. " ( ७,१७३ ). या युद्धांत रुद्रपा-लानें दरदांच्या राजाला ठार करून मोठी कीर्ति मिळविली. " साती म्लेंच्छ सरदारांना मृत्यूची किंवा बंदिवासाची प्राप्ति झाली व अनन्तदेवाला उलट सुवर्णरत्नांची प्राप्ति झाली. " ( ७,१७५ ) या वर्णनावरून तुर्कांचा या युद्धांत पूर्णपणें मोड झाला असला पाहिजे असे दिसतें. याविषयीं व्हिन्सेंट स्मिथनें आपल्या भरत-खंडाच्या प्राचीन इतिहासांत लिहिलें आहे कीं '' तिच्या (दिदाच्या) संग्रामनामक भाष्याच्या कारकीदीत गिझनीच्या महंमुदाने कारमीरावर स्वारी केली व तेथील सै-याचा पराभव केला. तथापि,

या देशाभोंवतालच्या पर्वतरूपी नैसर्गिक तटांमुळे त्याचे स्वातंत्र्य मात्र कायम राहिलें. (पा. ३०९ प्रथम आवृत्ति). "पण ही हकीगत राजतरंगिणीच्या विरुद्ध आहे. या हकीगतीतील संप्रामराजाच्या सैन्याच्या पराभवाचा संबंध आमच्या मतें वस्तुतः काश्मीरच्या राज्याशीं नसून काबूलच्या राज्याशीं पूर्वी सांगितल्याप्रमाणे आहे. तुंगाबरोबर त्रिलोचनपालाच्या साहाय्यार्थ काबुलास पाठविलेल्या सैन्याचा मुसलमानांनी पराभव केला. संप्राम राजाच्या कारकीदींत मसलमानांची स्वारी काश्मीरावर केल्हांहि झालीच नाहीं. सातम्लेच्ल सरदारांनी वर सांगितल्याप्रमाणें अनन्तदेव राज्य करीत असतां ब्रह्मराजाच्या फितुरीमुळें काश्मीरांत प्रवेश केला होता; पण पूर्ण पराजय पावृन त्यांना माघारें जावें लागलें.

अनंतदेवाची राणी सूर्यमती जालंधराच्या राजाची कन्या होती. हीं राजाराणी दोघेंहि फार धार्मिक बुद्धीचीं होतीं. त्यांनीं आपलें नांव मागें रहावें म्हणून अनेक शिवालयें बांधिलीं, व ब्राह्मणांकडून निर्वेध वेदाम्यास व्हावा म्हणून त्यांना १०८ अप्रहारहि दिले. याच वेळीं माळव्याच्या भोज राजानें काश्मीर प्रान्तांत आपलें नांव राहण्यासाठीं एक मोठें कुंड बांधिलें असे सांगतात. यावरून या दोन्ही बड्या राजांमध्यें असलेला परस्पर स्नेह-संबंध दिसून येतो. सूर्यमती देवी आपल्या पतीला राज्यकारभाराचे कामीं पुष्कळ साह्य करी, व कांहीं प्रसंगीं सगळी जबावदारी सुद्धां तिने आपल्या अंगावर घेऊन राजाला धार्मिक वर्ते वगैरे करण्याला पूर्ण सवड दावी. त्याच्या धार्मिकपणात्रिषयीं लिहितांना भवभिक्तिन वतस्नान-त्यागशीलदिभिर्गुणैः । क्रितनाऽनन्तदेवेन मुनयोपि विनिर्जिताः॥ असें कल्हणानें म्हटलें आहे (७,२०१). हिंदु-स्थानच्या इतिहासांत फार करून न आढळणाऱ्या या सुखी राजदंपतीला पुढें पुढें मात्र अत्यंत दुःखाचे दिवस काढावे

लागले. राणीच्या आग्रहानें अनन्तदेवानें वृद्धपणीं कलश नांवाच्या आपल्या पुत्राला सिंहासनावर बसवून वानप्रस्थाश्रमाचा स्वीकार केला. पण कलश दुर्ब्यसनी निघाल्यामुळें त्याची बापानें त्याबद्दल कानउघाडणी केली असतां, त्या दुष्ट पोरानें त्याचा जीव घेण्या-चाच प्रयत्न केळा. वनवासांतीळ त्यांच्या आश्रमाळा त्यानें एक दिवस गराडा वालृन आग लावून दिली. ते॰हां त्यांतून तीं वृद्ध राजाराणी कशींबशीं बाहेर पडिली, व देश सोडून जाण्याच्या तयारीस लागलीं. परंतु प्रजेनें आग्रह करून त्यांना तेथेंच राह-वृन घेतलें. त्यांनीं कलशाच्या हर्पनामक मुलाला जवळ बोला-विछें, व तोहि बापाला सोडृन आपल्या वृद्ध पितामहाची सेवा करावियास त्यांच्याजवळ राहिळा. पण निष्टुर कळशाने त्यांचा छळ सारखा सुरूच ठेविह्यामुळें कंटाळून जाऊन एके दिवशीं अनन्तदेवाने आत्महत्या करून प्राणत्याग केला. सूर्यमतीला कल-शाविषयीं इतकेंहि झाछें तरी फार प्रेम वाटे, व ती नेहर्मी त्याचाच पक्ष घेत असे. तथापि अशा स्थितीतही कलश आपल्या आईला चार समाधानाच्या गोष्टी मांगण्यासाठीं तिजकडे गेला नाहीं. सूर्यमतीला हा सगळा दोष कलशाचा नसून त्याला दुष्ट सल्ला देणाऱ्या मंत्र्यांचा आहे असे वाटे. म्हणून त्यांच्या नांत्रानेंच शिब्या शाप देत तिनें अनेक पतित्रता हिंदु स्त्रियांप्रमाणें सती जाण्याचें ठरवृन पतिप्रेतासमवेत आप्त्याला जाळून घेतलें.

मातापितरांची अशी व्यवस्था लागल्यावर कलशानें हर्षाला परत यावयास सांगून अनंतदेवाची सर्व खासगी संपत्ति त्याच्या नांवानें मुद्रा करून निराळी ठेवून दिली. पित्याच्या मरणानंतर कलशानें आपलें दुर्मार्गगामित्व सोडून दिलें, व तो विचारपूर्वक राज्यकारभार पाहूं लागला. हर्षानेंहि त्याजवळ शांतपणें राहून व

अनेक विद्या संपादन करून सर्व भरतखंडांत मोठी कीर्ति संपादन केली असें तरंगिणींत म्हटलें आहे. सातन्या शतकांतील चक्रवर्ती हर्षाप्रमाणें हा हर्षहि स्वतः विद्वान् विशेषतः संगीतनिष्णात होता. न्याचीं काव्यें त्याच्या बापालाहि फार पसंत पडलीं. पण चऋवर्ती हर्पाप्रमाणें या हर्पाचे दिवस सुखानें जावयाचे नव्हते. काइमीर उरवारांतील मंज्यांनीं पितापुत्रांमध्यें भेद पाडण्याचा प्रयत्न चालू केला आणि तो कांहीं काळानें यशस्वी होऊन दुर्देव-वश झालेल्या हुर्पाने वापाविरुद्ध वंड सभारिलें.हें वंड छवकरच मोडलें गेलें व हुर्पाला बंदिवास पत्करावा लागला. कारागृहांत असतांना त्याला <mark>अन्ना-</mark> बरोबर विप घाळुन मारण्याचाहि<sup>ँ</sup>याच्या कांहीं सावत्र **आ**यांनीं मंज्यांच्या साहाय्यानें प्रयत्न केला.पण हर्पाला त्याची वार्ता लागस्या-मुळें अन्न घेण्याचें त्यानें नाकारलें व बरेच दिवस उपास काढिले. अशा स्थितीत पुत्राच्या दुर्वर्तनाबद्दल वापाप्रमाणें च खेद करीत कलश राजा मरण पावला. मरतेसमयीं हर्पाला गादीवर बसवावें असें त्यांच्या मनांत आलें.परंतु नोनक नांवाच्या दृष्ट मंत्र्यानें मध्यें पडून याच्या उत्कर्प नांबाच्या दुसऱ्याच मुलाला राज्य देवविलें. कल<mark>श</mark> राजा हो. श. ४१४९त म्हणजे इ. स. ४०७३ त मरण पावला. ऱ्याच्या प्रजेचं प्रेम हर्षावरच सामान्यतः होतें. तथापि प्रजेखा न जुमानतां उक्तर्पानें बरेच दिवस मन मानेल तसा कारभार केला. पण पुढें त्यांचा तिसरा भाऊ विजयमल यानें वडील भाऊ हर्षाची बंदिवासांतून सुटका करण्याचें ठरवृन पुष्कळ लोकांचें साहाय्य मिळविछें. त्याप्रमाणें त्यांचा प्रयत्न सिद्धोस गेला, व उत्कर्षाशीं त्यांचें युद्ध होऊन उत्कर्प पराभव पावून मारला गेला. शेवटीं हर्षाची कारागृहांतून मुक्तता झाली व काश्मीरच्या राज्यावर तो अधिष्टित झाला.

हर्षानें नंतर कांहीं काळ आपल्या धाकट्या भावाशीं या उप-काराबद्दल कृतज्ञ राहून व त्याशीं प्रेमानें वागून धर्मानें व न्यायानें राज्य केलें. त्यानें नोनक आदि करून उत्कर्षाच्या पक्षपाती लोकांना कारागृहांत ठेविलें हें सांगावयास नकोच. तथापि पुढें कांहीं दिवसांनीं त्यांनाहि त्यानें क्षमा करून आपल्या पूर्वीच्या अधिकारावर बसविलें.

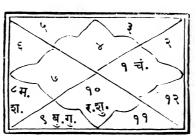
हर्पाचा दरबार यापुढें विद्वान् एंडितांचें आश्रयस्थान झाला. त्यानें पंडितांना फारच औदार्य दोखिनलें. तरंगणीकार त्याविषयीं म्हणतो '' कलश राज्य करीत असतां काश्मीरांतून निघून जाऊन कर्नाटकांत पर्मांडि विक्रमादित्याच्या आश्रयाखालीं जो विद्यापति झाला आणि ज्याचा हत्ती तेथील सैन्याच्या अग्रभागीं चालत असे त्या विल्हण पंडितालाहि हर्षाच्या औदार्याची वार्ता ऐकून व्यर्थ आपण कारमीर सोडलें असें वाटलें ''( ७, ९३५-३७ ). विद्यें-तील राजाची स्वतःची प्रगति सुद्धां वर्णनांतीत होती. त्याचा बहुतेक वेळ गाणें गाण्यांत व ऐकण्यांत, किंवा गायनाच्या चिजा रचण्यांत जात असे. तो दिवसा एक प्रहर झोंप घेऊन रात्रमर जागरण करी. हजारों दिव्यांच्या छखछखाटांत सभागृहांत बसून तो रात्रीच्या रात्री शास्त्रीय वाद करण्यांत किंवा नृत्य-गीतांत घालवीत असे. ''त्याच्या समेंत कुवेर आणि यम या दोवांचेंहि नित्य वास्तन्य असून दान व भय या दोहोंचा तेथें विहार चाछे." ( ৩, ९४८ ). इतकें असूनहि त्याची कारकीर्द शेवटीं दु:खप्रद होऊन मोंगलवराण्यांतील दारा शिकोप्रमाणें त्याचाहि अपेटेंत अंत झाला.

दरबारांतील कुटाळ माणसांचे भेद उत्पन्न करण्याचे प्रयत्न सारखे सुरू होतेच; त्याप्रमाणें हर्प आणि विजयमल्ल यांच्यांतिह वितुष्टपणा आणण्याची कांहीं विध्नसंतोषी माणसांची खटपट

होती, तिला दुर्दैवानें यश आलें. खरें पाहिलें तर ज्या ठिकाणीं राजपदाची प्राप्ति करून घेणें हें केवळ आंगच्या धाडसावर अव-लंबून असतें, व जेथें त्यांत लोकांच्या इच्छेची कांहींच भातन्वरी नसते अशा एकतंत्रो जुलमी पद्भतीच्या राज्यांत असले प्रकार चडून येणें हें अगदीं स्वामाविक आहे. ज्याच्या अंगी अवस्य तेवढें सामर्थ्य व धाडस आहे व ज्याळा पापपुण्याची फारशी क्षिति नाहीं असा मनुष्य संधि सांपडल्यास राजपदाचा अभिलाप अशा स्थितींत करणारच. विजयमल्लाच्या मनांत त्या कुटाळ लोकांनीं असें भरवून दिलें कीं, वस्तुतः सर्व राज्य त्याच्या घरांत चालत आलेलें असतां त्यानें आपल्या श्रमाचें फळ आपण भोगण्याचें सोडून चुकीनें तें हर्पाच्या गळ्यांत बांधिलें. या कानभारणीचा परिणाम होऊन विजयमलुानें हर्षा-विरुद्ध बंड केलें. पण त्याचा पराभव होऊन त्याला राज्यांतून निघून जावें लागलें. यानंतरचा हर्षाचा राज्यकारभार म्हणजे विजयमहाच्या पक्षाच्या लोकांचा अविच्छित्र छळ व त्याबरोबरच प्रजेवरील जुलुम या स्वरूपाचा होता. दुधानें तोंड भाजल्यावर ताकहि कोगी मनुष्य फुंकून पितो, तशी हर्पाची अवस्था झाली. त्याचा स्वतःच्या मोजनामक पुत्रावरीलहि विश्वास उडाला**, व** स्यामुळें भो जिह दूरदेशीं पळून गेला. शेत्रटीं लोहर घराण्यांतीलच हर्पाच्या एका उच्छल नांबाच्या आतानें बंड उभारिलें, व हर्षाशीं युद्ध करून त्याचा पाडाव केला. हर्षाच्या सैन्याची दाणादाण होऊन राजधानी देखील उच्छलाच्या हातीं लागली. तेन्हां हर्षाच्या राण्यांनीं स्वतःस जाळून घेतलें, आणि तो स्वतः एका विश्वासू सेवकासह तेथून निसंदून एका मठांत जाऊन छपून राहिला. पण उच्छलाच्या हेरांनीं तेथेंहि त्याचा पाठलाग करून मठाला वेढा दिला. त्यावेळीं मात्र हर्पाला पुढील ऋषिवचनाची आठवण झाली. "प्रजापीडनसंतापाःसमुद्भूतो हुताशनः। राज्ञः श्रियं कुलं प्राणानादम्बा विनिवर्तते ॥ "प्रजांच्या छळणुकीमुळें उत्पन्न होणारा संतापानि राजाचे वैभव, कुळ व शेवटीं प्राण यांची राखरांगोळी केल्याशिवाय विझत नाहीं !!! यावेळीं त्याला असेंहि समजलें कीं आपल्या या दुर्दशेवद्दल सूड वेण्यासाठीं आपला मुलगा परदेशाहून परत येत असतां तो मुद्धां वाटेंत युद्धांत मारला गेला. अशा रीतीनें चोहोंकडून निराशा झाल्यामुळें हर्प वेटा घालणारांच्या आंगावर तुट्न पडला, व त्या हल्यांत तो मारला गेला. त्याच्या प्रेताचें दहन करावयास कोणी दयाळु पुरुष पुटें आला असतां त्याला मोठ्या नाखुपीनें उच्छलानें तसें करण्याची परवानगी दिली; व तिच्या अन्वयें हर्पाचें व त्याच्यावरोवर मारल्या गेलेल्या त्याच्या प्रयागनामक विश्वामू सेवकाचें अशा दोन्ही प्रेतांचें कोणा भिकान्यांच्या प्रेतांप्रमाणें दहन करण्यांत आलें.

हर्षाच जन्मकालीन ग्रह दुर्योधनादि स्वकुटुंबघातकी पुरुषांच्या ग्रहांप्रमाणें होते असे तरंगिणीकाराने लिहिलें आहे तो. लो. श. ४१७७ त म्हणजे इ. स. ११०१ त भादपद महिन्यांत मरण पावला; व तेव्हां त्याचें वय ४२ वर्षे ८ महिने इतकें होतें, असें

<sup>\*</sup> हे ग्रह पुढील श्लोकांत दिले आहेत:- 'चंद्रदैत्येज्यपापेषु खमदाहमज गतेषु च। आहु: सुम्नंहिताकारा: कीरवादीन्कुलान्तकान् '॥ कुंडलीत ने असे दिसतील.



कल्हण म्हणतो. पण कदाचित् तें याहून अधिक असावें. त्याच्या मृत्यूनें पहिल्या लोहर घराण्याचा अंत होऊन उच्छलाच्या सात-वाहन घराण्याची काइमीरांत स्थापना झाली. कल्हणानें इ. स. ११४८ त राजतरंगिणी लिहिली तेन्हां तेथें याच घराण्याचें राज्य चालू होतें. उच्छलानें इ. स. ११०१ पासून ११११ पर्यंत राज्य केलें, व त्याच्या मागून त्याचा भाऊ सुस्सल गादीवर आला. त्यानें इ. स. ११२८ पर्यंत राज्य भोगिलें. सुस्सलाची कारकीर्द एकंदरींत जोमाची झाली. पण मध्यंतरीं एकदां हषीचा नातू भिक्षु धारानगरीस तेथील राजाच्या आश्रयाला होता त्यानें त्याला कांहीं काळ गादी सोडावयास लाविलें होते. तथापि सुस्सलानें ती पुनः परतः मिळविछी व आपल्या अंतकालापर्यंत तिचा सुखानें उपभोग घेतला. त्याच्या मागें जयसिंह नांत्राचा त्याचा सद्गुणी व सच्छील पुत्र राज्यारूढ झाला, व तोच कल्हणाचे वेळीं कारमी-रचा अधिपति होता. या शेवटच्या घराण्यांतील राजांची इतकी सविस्तर वर्णनें कल्हणानें दिलीं आहेत कीं त्यांनी त्याच्या एकंदर ग्रंथाचा अर्घा भाग व्यापिला आहे.म्हणजे एकंदर २००० वर्षांच्या इतिहासापैकी अवघा ४७ वर्षांचा इतिहास या भागांत आला आहे. पण इतकें विस्तृत वर्णन सामान्य वाचकाला कंटाळवाणें, व हिंदुस्थानच्या स्थूल इतिहासाच्या जिज्ञासूंना अनवश्यक अस-ल्यामुळें त्याचा अधिक विचार आपणास करावयास नको.

आतां कल्हणानंतरचा कारमीरचा \* इतिहास जातां जातां थोडा दिला पाहिजे. अंतस्थ कलहांनीं फाटाफूट झालेल्या स्थितींत

<sup>\*</sup> दामोदर पंडित नांवाच्या एका विद्वान पंडितांनी पुढील काश्मीरचा इतिहास तरंगिणीच्या धर्तीवर लिहिण्यास सुरुवात केली होती. पण तो अपुरा राहिला.

काइमीर प्रान्त लहानसें राज्य म्हणून पुष्कळ दिवस काळ कंठीत होता. इतक्या अवधींत हिंदुस्थानचा इतर बहुतेक भाग ऋमशः मुसलमानी अमलाखालीं येऊन बसला. शेवटीं इ. स. १३३९त कारमीरच्या दक्षिणेकडून आलेल्या एका शहामीर नांवाच्या घाडशी मुसलमानाने कारमीरच्या शेवटच्या हिंदुराजाच्या कोटानामक विधवा राणीला पदच्युत करून तेथें आपलें मुसलमानी घराणें चालू केले. तेव्हां क्रमाक्रमाने महंमदी धर्माने आपले पाऊल तेथें कांहीं जुलमानें व कांहीं लोकांच्या खुषीनें रोवण्यास सुरुवात केली. तथापि ब्राह्मणांनीं तेथील आपलें वर्चस्य धर्मत्याग न कर-तांहि कायम ठेविछें, व विद्या आणि सरकारी महत्वाचीं कामें आपल्या हातून जाऊं दिलीं नाहींत. इतकेंच नव्हे तर आश्चर्याची गोष्ट अशी आहे कीं, अकबरानें इ. स. १५८६ त काश्मीर देश जिंकून त्याला आपल्या राज्यांतील एक सुभा बनत्रीपर्यंत तेथें संस्कृत भाषा हीच कांहीं फारशी व आरबी शब्दांच्या मिश्रणानें दरबारी भाषा म्हणून राहिली होती ( डॉ. स्टीनकृत राजतरंगिणी पु. १ प्रस्तावना.)

## प्रकरण ७ वें

--->≍•••×**--**--

## काश्मीर देशाची राजकीय स्थिति.

काइमीरांतील राज्यव्यवस्थेची पद्भत सामान्यपणें भरतखंडाच्या इतर भागांत भाढळून येत असल्याप्रमाणेंच होती. तथापि राज-तरंगणीवरून त्यांतील ज्या कांहीं विशिष्ट गोधी दिसून येतात त्यांचा निर्देश स्वतंत्र रितीनें करावयास पाहिजे. काश्मीर प्रान्तांत प्राचीन कोरींव लेख म्हणजे ताम्रपट, नाणीं, शिलालेख इत्यादि सांपडले नसल्यामुळें राजतरंगणीवरून मिळणाऱ्या माहितीचें प्रत्यंतर पहावयाचें साधन उपलब्ध नाहीं ही दु:खाची गोष्ट आहे. काइमीरच्या अनेक राजांनीं ठिकठिकाणीं शिवमंदिरें व विष्णुमंदिरें बांधून ब्राह्मणांना अनेक अप्रहारिह करून दिलेले होते.असें असतां स्याविषयींचे तस्कालीन लेख सांपडत नाहींत याचें आश्वर्य वाटतें. तथापि पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें स्वतः कल्हणानें राजतरंगिणी छिहितांना पूर्वीच्या बखरी आणि दानपत्रादि छेख यांचा उपयोग केला आहे असें त्याच्याच लिहिण्यावरून दिसतें व तो दरबारांतील मोठा अधिकारी असल्यामुळें त्याला तीं साधनें चांगलीं सुलभहि होतीं यांत शंका नाहीं. म्हणून त्याचें लिहिणें बन्याचे अंशीं विश्वसनीय मानण्यास हरकत नाहीं. यास्तव काश्मीरच्या राज्य-व्यवस्थेचें स्वरूपत्याच्या ग्रंथावरून कसें दिसून येतें हें येथें पाहूं.

इतर सर्व ठिकाणांप्रमाणें अर्थात् काश्मीरचेंहि राज्य एकतंत्री-राजसत्तात्मक होतें हें सामान्यपणें समजण्यासारखें आहेच. ब्राह्म-णाकडून शास्त्रोक्त अभिषेक्ष होऊन सिंहासनाधिष्ठित झालेल्या राजाची सत्ता नेहमींच अमर्याद असे. धार्मिक विधींमुळें म्हणजे एका अर्थी प्रत्यक्ष परमेश्वरापासूनच ती त्याला मिळालेली असून त्याला ब्राह्मणांची अभिषेक ही साक्ष, अशी समजूत असल्यामुळें त्याच्या अधिकाराचेहि नियमन करणारी ऐहिक सत्ता मुळीं उरत नसे. या देशांतील राजे क्षत्रिय, वैश्य अथवा ब्राह्मण यांपैकीं कोणत्या तरी जातीचे असत. पण त्यांची मूळ जात कोणतीहि असर्छ। तरी एकदां राजपद प्राप्त झाल्यावर हिंदुस्थानच्या इतर कोणत्याहि राजघराण्याशीं त्याचे शरीरसंबंध सुरू होत, व अशा रीतीनें ते शेवटीं व्यवहारांत क्षत्रिय बनत.या राजांपैकी वहुतेक राजे शूर व विद्वान् असे दोन्ही असत. कारमीरच्या इतिहासांत नेमळट भित्रे व अशिक्षित असे राजे मुळींच आढळत नाहींत. त्यांची न्याय-दानांतील पद्धति निःपक्षपाताची असे. पण एरवीं द्रव्यलोभानें त्यांना फार पछाडलेलें असल्यामुळें प्रजेवर दव्याच्या वाबतींत बराच जुलूम होई. त्यांचें खासगी वर्तन अत्यंत स्वैर व दुर्व्यसना-त्मक असे. पूर्वजन्मी केलेल्या दुर्धर तपश्चर्येचे फळ म्हणून या जन्मी राजपद मिळतें या कल्पनेमुळें भापला या जगांतीळ अव-तार मिळतील तितके भोग भोगून घेण्यासाठींच आहे असें ते समजत, व तदनुसार सारासार विचार सोडून ते विषयभोगाच्या पराकाष्टेला जात. उत्तमोत्तम म्हणून मानिलेल्या काश्मीर राजां-च्याहि अंतःपुरामध्यें शेंकडों विवाहित सुंदर स्त्रिया, व त्याचप्रमाणें आणखी कित्येक नाटकशाळा यांचा भरणा असे, व त्यांच्या संग-तींत ते विपयांत यथेष्ट विहार करीत. याला एकपरनीक अनन्त-देवाचा मात्र अपवाद दिसतो. असला विषयोपभोगाचा प्रकार काश्मीर राजांतच विशेषतः आढळत असन त्याचा प्रचार इतर प्रांतांत इतका नव्हता. कदाचित् कल्हणाप्रमाणें इतर प्रांतांना इति-हासकारच चांगला न मिळाल्यामुळें तेथील खरा प्रकार बाहेर आलेला नसेल. तथापि एकंदरींत या बाबतींत काश्मीर राजांचें इतर हिंदी राजांपेक्षां मुसलमानी व रोमन पादशहांशींच अधिक साम्य दिसतें. एतदिषयक किस्ती धर्ममताचा जो सुपरिणाम खिस्ती राजांच्या इतिहासांत दिसून येतो तो वाखाणण्यासारखा नाहीं असें कोण महणेल ? काश्मीर राजांच्या असल्या दुर्वर्तनाचें अनुकरण तेथील अनेक राण्यांनीं देखील पित जिवंत असतांना व वेधव्य स्थितींत अशा दोन्ही वेळां केलेलें तरंगणीवरून दिसून येतें. तथापि सच्छील व कडक प्रतिव्रता स्त्रियांची उदाहरणेंहि त्यांत कांहीं कमी नाहींत. पण या बाबतींत विशेष आश्चर्याची गोष्ट अशी आहे कीं, सद्धर्तनी व दुर्वर्तनी अशा दोन्ही प्रकारच्या राण्या आपल्या मृत पतींवरोबर सती गेल्याचीं उदाहरणें कल्हणानें दिलीं आहेत.आंतृन कसें असलें तरी बाह्यात्कारीं लोकांकडून बरें म्हणवून वेण्याची जी उत्कट इच्छा जगांत सर्वत्र दिसून येते तिचाच हा परिणाम असला पाहिजे.

राज्यकारभाराचे कामों सल्लामसलत देण्यासाठीं राजा स्वेच्छे-नुसार मंत्रिमंडल नेमीत असे.हे मंत्रि बहुधा कर्तत्ववान् पण बऱ्या-वाईटाची क्षिति न बाळगणारे असेच दिसतात. तथापि काइमीरी छोकांच्या एकंदर बुद्धिमत्तेचें चित्र या मंत्र्याच्या कारभारांत स्पष्ट उमटलेलें दिसतें. काइमीरांतील निरनिराळ्या मंत्र्यांचीं नांवें इतर प्रान्तांपक्षां जरा निराळीं दिसतात. मंत्रिमंडळांत कोणी मुख्य मंत्री म्हणून असे असे दिसत नाहीं; व इतर देशांत देखील हाच प्रकार आढळून येतो. पण काइमीरांत द्वाराधिप पदवीच्या मंत्र्याचें विशेष महत्त्व दिसतें. इतर ठिकाणच्या महाप्रतिहारीच्या दर्जाचा हा मंत्री असून राजाची भेट करवृन देण्याचें काम त्याच्या हातांत असे (८,५७४). दुसरा एक मंत्री कंपनाधीश नांवाचा असे. त्याचें काम काय असावें हें नीट समजत नाहीं. पण बहुधा तो लष्करी खात्याचा मुख्य असावा. ( ८।५७६ ). तिसरा मंत्री नग-राधीश नांवाचा असून तो राजधानीवरील मुख्य अधिकारी होता. ( ५।५८० ). यांशिवाय एक मुख्य कोशाधिकारी, व सांधिविग्र-हिक म्हणजे परराष्ट्रीय प्रधान, असे आणखी दोन मंत्री असत. हे

रोवटचे दोन मंत्री इतरिह सर्व राज्यांतून आढळतात. याखेरीज आणखी गंजाधिकारी म्हणजे आमच्या मतें बहुधा बाजारांवर देखरेख करणारा एक अधिकारी होता. राजे, राण्या, व केव्हां केव्हां प्रधानिह आपापल्या नांवानें नवीन नवीन बाजार बसवीत. या ठिकाणीं देवघेव व इतर व्यापार चालत असल्यामुळें या अधिकाऱ्याकडे व्यापार-नियमनाचे व सायरम्हणजे जकात वसूल करण्याचें महत्वाचें काम होतें.या मंत्रिमंडळावर राजाची पूर्णसत्ता असून त्यांना नेमणें किंवा काढून टाकणें हें सर्वस्वीं त्याच्याच मर्जीवर असे. वरील मंत्र्याशिवाय अक्षपटलाध्यक्ष म्हणजे जमीन महन्मुलाच्या खात्यावरील एक मुख्य अधिकारीहि असे.या अधिकाऱ्या- पैकीं कोणीहि तत्वतः वंशपरंपरागत नसत. तथापि त्यांपैकीं कोणत्या तरी ठिकाणीं माजी मंत्र्यांच्या पुत्रांचीच नेमणूक होत असे.

सरकारी अधिकात्यांपैकीं तिरस्करणीय म्हणून मानलेला वर्ग म्हणजे कायस्थांचा होता. काइमीरांत कायस्थांची स्वतंत्र जात होती कीं काय हें कांहीं सांगतां येत नाहीं. बड्या अधिकाराचीं सर्व कामें ब्राह्मण किंवा क्षत्रिय जातींतील पुरुषांकडेच बहुधा असत; व कायस्थ म्हणजे आमच्या मतें कोणती विशिष्ट जात नसून जमीन महसूल खात्यांतील खालच्या अधिकात्यांना हें सामान्य नांव होतें. कल्हणानें त्यांना लोभिष्ट, कृतव्न इत्यादि निन्दाव्यंजक शब्द लाविलेले भाहेत. पण जलमी राजांना कोणी तरी अधिकारी जुलुम करण्यास सहाय करणारे मिळावयाचेंच हे लक्षांत घेतां हा दोष मुख्यतः राजांवरच पडतो. असो, हे वसुली अधिकारी, लष्करी अधिकारी, व तंत्रि नांवाचे सैनिक हे बहुधा द्व्यलोभी व लांचखाऊ असून, लांच शब्दाचा वाचक जो संस्कृत उत्कोच शब्द त्याचा प्रयोग या कारणास्तव तरंगणींत अनेकवार आलेला आहे.

कल्हणानें वरील खात्यांशिवाय आणखी कर्मस्थान म्हणून एक खातें सांगितलें आहे; व त्यावरील अधिकारी फार महत्वाचा समजला जाई हें खातें आजच्या पिन्लक वक्से खात्यासारखें असा-वेंसें वाटतें. म्हणजे सार्वजनिक इमारती, देवळें, मठ, विहार, इत्यादिबांधण्याचें काम त्याच्याकडे असून तें सर्वस्वीं खर्चाचें खाते असल्यामुळें द्रव्यापहार करणाऱ्याला त्यांत पुष्कळ सवड असे.

प्राचीन काळाप्रमाणेंच या मध्यकाळांतहि राजदरवार म्हणजेच न्यायमंदिर असे; व तेथें प्रत्यहीं राजेलोक अर्थीच्या हाणजे फिर्यादी माणसांच्या तक्रारी ऐकून कळकळीनें न्यायदानाचें काम करीत असत असे वर्णन केलेलें आढळतें. त्याठिकाणी येणाऱ्या विवादांची म्हणजे खटल्यांची चौकशो स्थेयांच्या म्हणजे ठराविक पंचाच्या साह्यानें राजा करी, जर हे पंच पक्षपात करणारे आहेत असें त्याला आढळलें, तर तो कांहीं चमत्कारिक क्लिति काढून सत्य बाहेर काढण्याचा प्रयत्न करी. एका मनुष्यानें दुसऱ्या जवळ कांहीं ठेव ठेवावयास दिली असतां तिचा ती वेणारानें अपहार केल्याबद्दलच्या एका खटल्यांत राजानें मोठ्या चातुर्याने खरा प्रकार उघडकीस आणिला असें तरंगिणीत सांगितलें आहे. त्यानें त्या **ठेवी**च्या द्रव्याच्या थैलीवरील मुद्रा तपासून आंतील नाण्यावर ज्या राज्यांची नांवें होतीं ते राजे ठेव ठेवण्यावेळीं गादीवरहि नव्हते असें सर्वांच्या नजरेस आणून अपहार करणाऱ्यावर आरोप सिद्ध केला. या गोष्टीवरून प्रत्येक राजा गादीवर आल्यावर आपल्या नांवाची नाणीं पाडीत असे असेंहि दिसून येतें, या नाण्यांना दीनार असेंच सामान्यतः म्हणत असत, व तें सोनें, चांदी व तांबें या धात्ंचे असत. सरकारी कामगारांना रोज तांब्याचे अमुक दीनार असें ठरवून वेतन देण्यांत येई. एका कवीला रोज एक लक्ष दीनार

<sup>\*</sup> यातील त्र द्वित्त आहे.

त्रतन होतें अशा विषयीं वर्णन पूर्वी आलेंच आहे, तें अर्थांतच अतिशयोक्तीचें आहे; पण दिवसांच्या हिशोबानें वेतन देण्याची उद्गत त्यावरून दिसून येते.

नित्य नेमानं राजाला न्यायसभेच्या प्रमुखस्थानी बसण्याला मवड नसल्यामुळे अशा प्रमंगी सभेचे काम चालविण्यासाठी राजस्थानीयाची म्हणजे उपाध्यक्षाची योजना केलेली असे. राजस्थानीय शब्दाचे सर न्यायाधीश अमें डा. स्टीननेंहि भाषान्तर केले आहे (७१७३). सर्व राज्य मिळून कारागृहांवर देखरेख करणारा दण्डनायक नांथाचा एक अधिकारी असे. येथपर्यंत नामनिर्देश केलेले सर्व अधिकारी, प्रसंगी त्यांना युद्धालाहि जावे लागत असल्यामुळे, शस्त्रास्त्र—विद्या शिकलेले लहवय्ये असत. राजा आपल्या इच्छेनुसार त्यांना वंडखोरांविरुद्ध मोहिमेवर पाठवीत असल्यामुळे त्यांना सेनाध्यक्षाचेहि काम करावें लागे. महत्वाच्या प्रसंगी राजा सेनापतीचें काम अर्थात् स्वतःच करीत असे.

काइमोरच्या राज्याचे कांहीं पोटमाग असून त्यांना राज्य अशी संज्ञा होती.तरंगणींत त्यांपेकीं महवराज्य व क्रमराज्य हीं नांवें अने कन्यार आहीं आहेत. त्यांवरील अधिकारी कोणी तरी बहुधा राजाचे आप्तसंबंधी असत. इतरंत्रसारख्या तालुके तहशिली काइमीरांत नव्हत्या व वसुलाचें व्यवस्थेसाठीं सर्वांत लहान घटक म्हणजे प्रामच ममजत असत. तरंगणींत प्रामाधिपतींचा जरी स्पष्ट उल्लेख नसला तरी ते त्यांवेळीं असलेच पाहिजेत. गांवचे हे अधिकारी बहुधा हामर लोकांपैकी कोणी असत. हे डामर शूर लढवय्ये व त्यामुळें राजाला वारंवार जाचक असे लोक असल्यामुळें त्यांना शूलारी-पणादि कडक शिक्षा देऊन नेहमीं धाकांत ठेवावें लागे. तथापि लडकर सरतीच्या वेळीं खुषीनें येऊन राजाला मदत करणारे हि हेच

असत. जिमनीवरील उत्पन्नाचा सरकारी भाग पैशाच्या रूपानें न वेता इतर ठिकाणांप्रमाणेंच येथेंहि धान्य रूपानेंच वेत असत.

वर सांगितलेल्या अधिकाऱ्यांशिवाय दिविर नांवाच्या अधि-काऱ्यांचा काइमीरच्या इतिहासांत उल्लेख आढळतो. त्यांचें काम काय अमार्ये याचा आम्हाला पत्ता लावतां आलेला नाहीं. पण डा. स्टीनने त्यांना लेखक किंवा चिटणीस म्हणून मानिलें आहे. या दिविरांचा निर्देश वलभीच्या दानलेखांत देखील आलेला आहे. व्यांच्या प्रमाणेंच तंत्री व एकांग या लढाऊ कामगारांचेंहि स्वरूप कांहीं समजत नाहीं. काश्मीराग्वेरीज या दोन नांबांचा उल्लेख कोठें आढळत नाहीं. त्यांपैकीं एकांग हे महाराष्ट्रांतील एकांडे असावेत काय ! अथवा फिरिस्यानें सांगितलेले एका शस्त्रानें छढणारे म्हणजे संरक्षण व हुछा अशी दोन्ही कामें एका **तरवा**-रीनेच करणारे मुसलमान यकंगबाज आहेत ! काइमीरच्या राज्यांत टोहर, टरश, व राजपुरी हीं मांडलोक संस्थानें होतीं. इ. स. ६३० तहि तां कारमीरचींच मांडलिक होतीं, असें ह्युएनत्सं-गाच्या लिहिण्यावरून दिसतें. कलश राजाच्या वेळीं इ.स. १०८७त याच्या मेटीला एकदां आठ राजे एक वेळीं काश्मीरास आले **व** त्या प्रसंगीं मोठा उत्सव झाला. त्या प्रसंगीं वामन नांवाच्या मंत्र्यानें त्या मांडलिकांच्या स्वागताची उत्तम व्यवस्था ठेवून कोणतेंहि उणें पडूं दिलें नाहीं असें वर्णन आहे. हे आठ राजे म्हणजे अव्बपुरचा किर्तिनी, चंपा येथील आसट, बह्वापुरच्या तुक्कराजाचा पुत्र कलश, राजगुरीचा संग्रामपाल, लोहरचा उन्कर्ष, उरशच्या मुंगराजाचा पुत्र, कन्देश येथील गम्भीरसिंह आणि काष्ठवाटचा उत्तमराज हे होत. हे देश म्हणजे काश्मीरच्या सरहदीवरील बारीक बारीक संस्थानें होत. काइमीरच्या राजघराण्याशीं तेथील राज- घराण्यांचे शरीरसंबंध अनेक वेळां होत. पण या संस्थानाचें निश्चित स्थळ मात्र आज सांगतां येत नाहीं.

वरील राज्यांशिवाय काश्मीरला लागून असलेली दुसरी स्वतंत्र राज्येंहि होतीं. त्यांपैकीं दक्षिणेस गूर्जर, पश्चिमेस काबूलचें शाहि, उत्तरेस तुरुक आणि पूर्वेस दरद हीं प्रसिद्ध असून पूर्वी त्यांचा उल्लेख भालाच आहे. हें शेवटचें दरद किंवा दरद्चें राज्य व काश्मीर यांत नेहमीं युद्ध-प्रसंग होत असत असें दिसतें. त्यांचा मुलूख काश्मीरच्या पूर्वेस असावा, पण त्या लोकांविषयीं निश्चित कांहीं आम्हाला सांगतां येत नाहीं.

काश्मीर देश पहिल्यापासून विद्येविषयी प्रसिद्ध आहे. तेथील राजे पंडितांचे मोठें आश्रयदाते असत. या ठिकाणीं अनेक पाठशाला असून त्यांच्या वृत्तीसाठीं राजांकडून अग्रहार म्हणजे इनाम गांवें दिलेलीं असत. हलींच्या विद्यापीठांप्रमाणेंच त्यांची तेव्हां योग्यता असून त्यामुलें त्यांना राजाश्रयिह चांगला असे. काश्मीरी पंडितांची ख्याति सर्व हिंदुस्थानभर असे. त्यांच्या नांवांत एक विशेष आढळतो, तो असा कीं, त्यांच्या शेवटीं ट किंवा ण हीं अक्षरें नेहमीं येतात. उद्भट, मम्मट, लवट, कलट. तशींच कल्हण, बिल्हण, सल्हण इत्यादि नांवें पूर्वी आलींच आहेत. आज हीं काश्मीरी नांवें जरा चमत्कारिक अशीं कानाला लागतात खरीं, पण तीं कांहीं मूळचीं तुर्की किंवा दुसऱ्या बाहेर देशचीं नव्हत.

#### टीप्पणी.

#### १-काइमीर राजांच्या वंशावळी.

### १ लें कर्कोटक घराणें:-

दुर्लभवर्धन इ. स. ६०१ ते ६३७ ( ३६ वर्षे ) दुर्लभक ( पुत्र ) इ. स. ६३७ ते ६८७(५० वर्षे) चंद्रापीड तारापीड मुक्तापीड ऊर्फ लिलतादिख. **६८७-६९५** (८ व.). ६९५-६९९ (४ व.). ॅ६९९ ते ७३५ (३६व.). कुवलयापीड ७३६ (१ वर्ष) वज्रापीड (७ वष) **७३६-७४३.** 

लिलतापीड, संग्रामापीड ७४३-७५० (७ वर्षे ) चिष्पटजयापाड ऊर्फ बृहस्पति.

अजितापीड उत्पलापीड हे सर्व अल्पवयी अनंगापीड । चिप्पटाचा ( याला उत्पढाचा पुत्र अवन्ति- मामो उत्पर्लयाच्या वर्मा याने पदच्युत करून गादि हातांत सारी सत्ता षळकाविळी. स. ८५५) होती.

### २ रें उत्पल घराणें.

गोपालवर्मा

अवन्तिवर्मा इ. स. ८५५ ते ८८४ ( २९ वर्षे ) शंकरवर्मा इ. स. ८८४ ते ९०२ ( १८ वर्षे ) संकटवर्मा वयांचा कारभार त्यांची आई सुगन्धा 🕽 (अल्पवयी) 🛮 (पहात असे. स. ९०२ते९०४ (अल्पवयी)

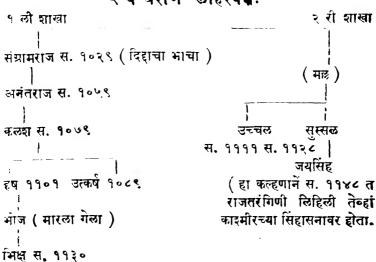
### ३ रें घराणें वीरदेवाचा वंश.

यशस्करदेव इ. स. ९४० ते ९४८ (८ वर्षे) | संप्रामदेव (१ वर्ष) स. ९४९.

# ४ थें घराणें दिविर वंश.

पर्वतगुप्त इ. स. ९५० ते ९५८ (८ वर्षे)
क्षेमगुप्त स. ९५८ ते ९७२ (याची राणी भोमशाहाची नात दिहा)
अभिमन्यु ९७३
| यांचा कारभार दिहा पहात असे.
व त्यांच्या मागून स. १००३ पर्यंत
९८०

### ५ वें घराणें छोहरवंब.



#### २-काश्मीरसंबंधीं कांहीं लक्षांत ठेवण्यासारख्या गोष्टी.

- 9. काइमीरप्रीत हिमालयाच्या दोन दुर्ल्घ्य पर्वतराजींच्या मधील विस्तीर्ण दरीत वसलेला आहे. वितस्तानामक नदी त्या दरीत बहात असून ती एका अमंद खिंडीवाटे पंजाबच्या सपाट प्रदेशांत उतरते काइमी-रच्या दरीत प्रवेश करण्याचें महाद्वार हेंच होय. या द्वारामुळें काहिमरी लोकांना परकीय लोकांचा अन्तः प्रवेश इतका बंद करतां येतो कीं, द्वारें लावून घंतलेला तो एक प्रचंड किलाच आहे कीं काय असें वाटतें. इतर प्रान्तांनीं ज्याप्रमाणें परकीयांना आपल्या येथें खुशाल येऊं दिलें, तसें काइमीरनें न करतां त्यांना बाहेरचे बाहेर टेवण्याची अवस्य ती काळजी घेतलेली आहे. लिलादित्यानें गौड राजाचा वध केल्यावर त्याचा सूड घेण्या-माटीं जे गौड काइमीरांत आले ते शारदा देवीच्या दर्शनाच्या मिषानें आले असे पूर्वी वर्णन आलेंच आहे. एरवीं त्यांना कोणी आंत जाऊं देता ना. या वराहमूळाजवळील महाद्वाराशिवाय दुसरीं तीन चार लहान द्वारेंहि न्यांत जाण्यासारखीं आहेत; पण तींहि नित्य बंदोबस्तांत राखिलेलीं असत.
- २. कारमीरदरीच्या बहुतेक मध्याजवळ वितन्ता नदीला दुसरी एक सिंधु नांवाची नदी येऊन मिळते. ही सिन्धु सुप्रसिद्ध मोठ्या सिन्धु नदीहून निराळी आहे; व तिला कारमीरची गंगाच समजतात. फार काय पण वितस्तासिन्धुसंगम हें कारमीरांतील मोठें क्षेत्र असून तिकडे त्याला प्रयाग म्हणतात, व गंगायमुनांच्या संगमाजवळील सुप्रसिद्ध प्रयागा इतकेंच स्यालाहि पवित्र मानितात. या तीर्थाजवळ लिलतादित्यानें आपलें परिहास- पुर नामक नगर वसविलें होतें.पण तें आज अस्तित्वांत नाहीं. कारमीरांतीळ ितसरी महत्त्वाची नदी कृष्णा नांवाची असून तिला हहीं किसन-गंगा महणजो कृष्णगंगा महणतात, व ती वितस्तेला पुढें दरीच्या तोंडाजवळ मिळते.
- ३. श्रीनगर हें काइमीरच्या राजधानीचें शहर असून फार प्राचीन आहे. याचा जुना भाग आजिह दिसत असून तो अशोकानें वसविळा असें म्हण-त्रात. नवीन शहर प्रवरसेन नांवाच्या राजानें इ. स. ५५० च्या सुमारास

याचे इहाँचें नांव बारामूला असे आहे.

म्हणजे सुएनत्संग इकडे येण्यापूर्वी (स. ६३०) कांहीं वर्षे वसविले वन् म्हणून त्याला प्रवरपुर हें नांव होतें. परिहासपुराच्या जरा वरच्या बाजूला वितस्तेच्या दोनी कांठांवर हें वसलेलें आहे व त्याच्या या दोन भागांतील दळणवळणासाठीं नदीवर अनेक ठिकाणीं होडचांचे पूल केलेले आहेत.

- ४. कारमीरांत केशर उत्पन्न होतें (व म्हणून केशराळा संस्कृतांत कारमीरज असें नांव आहे ) हें प्रसिद्धच आहे. याशिवाय तेथील दुसरें मोठें उत्पन्न म्हणजे तांदुळाचें. तेथें प्राचीन काळीं सर्व देवधेवीचें साधन तांदळच होते. जिमनीवरील सरकार देणें लोक तांदुळांच्या रूपानेंच देत, व सरकारी नोकरांनाहि वेतन त्याच रूपानें मिळे. अर्थात् सरकारापाशीं त्यावेळीं तांदुळांचे मोठ मोठे सांठे असत. इतर लोक सुद्धां आपल्या नोकराचाकरांना वतनाबहल तांदूळ देत व दुसऱ्या लगणाऱ्या वस्तु घेण्यासाठीं उलट तांदूळच किमत म्हणून देत. या वर्णनावरून कोंकणपटींतिहि पूर्वी कशी स्थिति असे याची बरोबर कल्पना येईल. ब्रिटिश अंमळ सुरू झाल्यापासून अर्थात त्याला नवें स्वरूप आलें आहे. या बाबतींत कारमीर प्रांत म्हणजे कोंकण प्रांताची प्रतिमाच होय.
- ५. दुस-याहि एका गोष्टींत काइमीर प्रांताचें कोंकणपट्टीशीं साम्य आहे तेथील उच्च नीच वगरे सर्व जातींचे लोक तांदूळांवरच रहात असल्यामुळे फार बुद्धिमान आहेत. दोन्ही प्रांतांतील किनष्ठ जातींचे लोक मूळ अनार्य असून ब्राह्मण, क्षत्रिय व कायस्थ या जाती आर्य होत. हे आर्य बुद्धिमान, दिस. ज्यांत सुरेख, पण ह्युएनत्संगानें सांगितल्याप्रमाणें कपटी आहेत-दोन्ही ठिकाणचे ब्राह्मण सारखेच प्राचीन मताभिमानी व धार्मिक वृत्तीचे आहेत. काइमीरी लोक जसे सर्व उत्तर हिंदुस्थानभर पसरले आहेत. त्या-प्रमाणें कोंकणी लोक सर्व दक्षिण हिंदुस्थानांत पसरले आहेत. व विशेष आश्चर्याची गोष्ट अशी कीं, पंडित हो पदवी उत्तर हिंदुस्थानांत हल्ली केवळ कादिमरी व दक्षिणी ब्राह्मण लोकांना मात्र लावतात. या गोष्टीवरून दोन्ही ठिकाणच्या ब्राह्मणांची विद्वते बद्दलची ख्यांति दिसून येते.
- काश्मीरी नाण्याचें नांव दीन्नार होतें हें मागें सांगितलेंच आहे.
   सोमन नाण्याच्या 'देनारिस 'या नांवावरून तो शब्द आलेला आहे. त्याचें

मूळ शकांमार्फत इकडे आलें. पण येथें आत्यावर सोनें, चांदी व तांबें अशा तीन्ही धातुंचे दीन्नार पाडण्याची वहिवाट पडली; व सर्वीना एकच नांव राहिलें; इतकेंच नव्हे तर तांच्याच्या नाण्याहून देखील फार हलकी अशी एक किंमत ठरवून तिलाहि दीनार असे मोघम नांव ठेविलेलें होतें असं दिसतें. यूरोपीय विद्वानांनीं आपत्या अविश्रांत श्रमाच्या जोरावर कारमीरांतील पुष्कळ जुनीं नाणीं जमवून त्यांच्या धातूची व वजनाची परीक्षा केली आहे. उद्भटासारस्या कवींना किंवा रुद्रपालासारस्या पदच्यत राज-पुत्रांना प्रत्यही वेतन म्हणून मिळत असलेल्या लक्ष दीन्नारांची जी कथा कल्हणानें सांगितली आहे तिचें योग्य स्पष्टीकरण डा. स्टीननें केलें आहे. तें असें की, त्या लोकांनी अत्यंत लहान किमतीचें काल्पनिक प्रमाण टरवृन न्या मानाने दशांश पद्धतीने गणना करण्याची चाल ठेविली. या गणनेतील पंचिवशति, शत, सहस्त्र इत्यादि शब्दांबद्दल कार्मीरांत हलीं पचीस, हठ, सिस्नु इत्यादि परिमाणवाचक शब्द रूढ आहेत. म्हणजे नाण्यांच्या किंम-तींचीहि दशांश पद्धतींनें गणना करण्याची मूळ कल्पना काढिल्याचें श्रेय बृद्धिमान् काश्मीरी लोकांनाच दिलें पाहिजे. या पद्धतीप्रमाणें प्रत्यक्ष व्यव-हारांत जरी तांदुळांनीं सर्व देवघेव होत असे, तथापि त्याच्या किंमतीची गणना त्या अत्यल्प काल्पनिक प्रमाणाच्या मानानें सहस्त्रांनीं, किंवा शतांनीं करतां येत होती. (अकबराच्या वेळीं हीच पद्धती दिसळी.)'

७. कारमीरांतील प्रामांची संस्था डॉ. स्टीननें ६६०६३ अशी दिली आहे. हिंदुस्थानांत प्राचीन काळी सर्व देशांतील प्रामसंख्या परंपरागत ठरलेली असे. उदाहरणार्थ तीन महाराष्ट्रांमिळून ९९००० प्रामसंख्या असल्याचें वर्णन पूर्व भागांत आलेंच आहे. कारमीरच्या क्षेत्रफळाचा विचार करतां ६६०६३ ही प्रामसंख्या फार मोठी दिसते. पण ही परंपरागत संख्या स्कंदपुराणाच्या माहेश्वर खंडाच्या ३९ व्या अध्यायांतिह आळी असून तेथें हिंदुस्थानांतील निरनिराल्या देशांचीं नांवें दिलीं आहेत, व स्यांतील पृथक पृथक प्रामसंख्याहि सांगितली आहे.कारमीरची प्रामसंख्या या स्कन्द पुराणांतील उल्लेखाप्रमाणें ६६००० आहे. या संख्येंत सर्व नगरांचाहि

अन्तर्भाव केलेला असृन एकेका नगराबद्दल कांहीं गांवें असे कोष्टक बहुधा मानिलेलें असावें.

८. काइमीर देश आणि काइमीरी लोक यांचें कोंकणप्रांत व तेथील लोक यांशी असलेलें साम्य पूर्वी दाखिवलें. आतां त्यांमध्यें असलेला एक दोन महत्वाच्या बाबतींतला विरोधिह सांगितला पाहिजे. प्रथम काइमीरी लोक प्राचीन काळापासून मांसाहारी असून अजूनहि त्यांनीं मांसाहार वर्ज केलेला नाहीं. पण कोंकणस्थ लोक बन्याच काळापासून शुद्ध शाकाहारीच आहेत. दुसरी गोष्ट म्हणजे काइमीरी ब्राह्मणांची दाढी देवण्याची चाल होय कोंकणस्थांत दाढी देवीत नाहींत. काइमीर लोकांची ही चाल जुनी महणजे मुसलमानंच्या पूर्वी पासूनचीच आहे. आणि यशम्कराला राजा महणृन निवडण्याचे प्रसंगाचें जें वर्णन कल्हणानें केलें आहे, त्यांत त्यांच्या यहान्मीच्या धुरानें मळलेत्या कुर्चीचा स्पष्ट उहेख आहेच.

#### ३.-कर्कोटक घराण्यांतील राजांचा कालक्रम.

डा. स्टीनने काश्मीरच्या इतिहासाचे तीन भाग कहन पहिल्यांत पुराक काळापासून कर्कीटकवंशापर्यतचे राजे, दुसन्यांत कर्कीटकवंशा, आणि तिसन्यांत त्यानंतरचे वंश असे घातले आहेत. यांपेकी पहिल्या भागांतील कालकम राजतरंगिणीत कसा तरी अनमान घपक्याचा दिला असल्यामुळे तो विश्वसनीय नाही. पण कर्कीटकोत्तरकालीन कालकम त्यांत बरोबर सांगितला आहे. मात्र मधल्या कर्कीटक राजांच्या काळांत स्टीन व इतर विद्वानांच्या मताप्रमाणें २५ वर्षीचा फरक केल्यास तोहि बहुतेक विश्वसनीयच आहे. हा २५ वर्षीचा फरक चिनी इतिहासांत काटिमरी राजांचे जे उल्लेख आहेत त्यांच्या आधारावर पंडितांनी काढिलेला आहे. उदाहरणार्थ, चंद्रापीडाचा राज्यकाल कल्हणानें इ. स.६८६ ते ६९५ असा दिलेला आहे. पण चिनी इतिहासावहन चंद्रापीडानें इ.स.७९३ आपले प्रतिनिधि चीनच्या बादशहाकडे पाठविले होते व त्यानंतर इ. स. ७२० त त्या बादशहानें चंद्रापीडाला कारपीरचा राजा द्यणून मान्यता दिली, असें दिसतें. तसेंच मुक्तापीडाचा उर्फ लिलतादित्याचा काळ कल्हणानें इ. स. ६९९ ते ७३५

असा सांगितला असून त्यानेंहि इ. स. ७३६-३७ नंतर चीन देशांत आपले वकील पाठविले असें चिनी इतिहासावरून दिसतें. या वंशातील पहिल्या दुलिभवर्धनाचाहि (इ. स. ६०२-६३५) चिनी प्रंथांत उल्लेख असावासा वाटतो; कारण त्यांत दुलोपराजाकडे किपिशि (काबूलच्या) विकलांना आपल्या राज्यांतून सुखरूप वाट देण्याबद्दल मागणी केली होती असें वर्णन आहे, व ही गोष्ट त्या इतिहासाप्रमाणें इ. स. ६२७ ते ६४९ च्या दरम्यान झालेली आहे. शेवटची गोष्ट म्हणजे चिनी इतिहासांत ' रत्नाकर नांवाच्या कवीनें कर्कोटकवंशांतील शेवटचा राजा जो बृहस्पति त्याच्या कारकीदींत ग्रंथ लिहिले असें म्हटलें आहे. पण कल्हणानें हा किय पुढील राजाच्या म्हणजे अवन्तिवम्यांच्या आश्रयास होता असे स्पष्ट लिहिले आहे. अवन्तिवम्यांचे राजतरंगिणीप्रमाणें पाहतां स. ८५५ ते ८८३ पर्यंत राज्य केलें, व हीं वर्षे दुसऱ्या प्रमाणांशीं जुळत आहेत. तर मग कल्हणानें सांगितलेला बृहस्पतीच्या मरणाचा इ. स. ८९४ हा काळ कसा खरा मानावा ? असा डॉ स्टीन प्रभृत्तीचा प्रश्न आहे.

स्टीन आदिकरून यूरोपीय पंडितांनी या अशा चिनी प्रंथावर विश्व-सून कल्हणाने दिलेल्या कर्कीटकांच्या काळाला २५ वर्षे अलीकडे खेंचले आहे: व त्यांचाच अनुवाद करून व्हिन्सेन्ट स्मिथनें लिलतादित्यानें कनोज जिकित्याचा काळ इ. म. ७३६ नंतरचा सांगितला आहे.

परंतु आम्हांला कल्हणानें दिलेले काळच विश्वासनीय वाटत असल्या-मुळें तेच आम्ही वर संक्षेपानें कथन केलेल्या काश्मीरच्या इतिहासांत दिले आहेत. तेथें सांगितल्याप्रमाणें कल्हणानें दिलेले काळ चचनाम्यांतील काळाशींहि जुळतात. त्यांत लिलतादित्याचा दिग्विजय महंमद कासिमानें इ.स. ७१२ त सिंधप्रान्त जिंकण्यापूर्वी झालेला होता असें वर्णन असल्याचे पूर्वी दाखिवलेंच आहे. तेल्हां आपल्याच महत्वाची नित्य टिमकी वाजिव-णाऱ्या चिनी लेखकांपेक्षां आरबी लेखकांशीं जुळणाऱ्या कल्हणाच्या वर्णनालाच विश्वसनीय मानिलें पाहिजे. लिलतादित्य हा चिनी धादशहाचा मांडलिक होता असेंहि अगदीं खोटे विधान चिनी लेखकांनीं केलें आहे. शिवाय वर विश्वस्या यूरोपीयन पंडितांच्या कोटिकमांत म्हणजे बिनतोड मुद्दे आहेत असेंहि नाहीं. चिनी प्रंथकारांनीं सांगितलेला दुर्लभ हा आमच्या दुर्लभवर्धनाचा मुलगाहि असूं शकेल. कारण त्याचेंहि नांव दुर्लभ होतें; व म्हणून इ. स. ६३६ ते ६४९ ही चिनी प्रंथकारांनीं सांगितलेलीं वर्षे या दुर्लभ-काच्या कारकीर्दीचा असण्याचा संभव आहे. चंद्रापीड व मुक्तापीड यांचे काळ चिनी लेखकांनीं आपल्या कल्पनांशीं जुळावे म्हणून २५ वर्षे अलीकडे ओढले असण्याचा बराच संभव आहे. शेवटचा रत्नाकराविषयींचा मुद्दाहि तसाच उळगडण्यासारखा आहे. त्यानें आपलें हरिविजय काव्य आपल्या तरुणपणीं बृहस्पतीच्या म्हणजे चिप्पट जयापीडाच्या कारकीर्दीत म्हणजे इ. स. ८१३ च्या सुमारास लिहिलें असें म्हणूनहि तो अवन्तिव-म्याचा इ स. ८५५ त आश्रित होता, या म्हणण्याला बाध येत नाहीं. हें ४०-४२ वर्षोचें अंतर आश्चर्य मानण्यासारखें मुळींच नाहीं; तसेंच कारमीर प्रांतांत ८०-९० वर्षोचा आयुप्यक्रमिह कांहीं अशक्य नाहीं. इ स. ८९३त रत्नाकर कवि ३०-३५ वर्षोचा होता असें मानिले तरी पुढें ८५५ त तो उ२-७७ वर्षोचा होता. त्यांत असंभाव्य असें काय आहे?

#### ४-**शंकरवर्म्याचीं प्रजापोडनाचीं कृत्यें** ८८३-९०२.

शंकरवस्थीने आपत्या प्रजेचा फार छळ केला. त्याचे वर्णन स्वतंत्र पणेच देणे अवस्य आहे, असे पूर्वी सांगितलें आहे. कल्हणाने ते वर्णन पांचव्या तरंगाच्या १६५ ते १८१ श्लोकांत केले आहे. त्याचा भावार्थ असाः—

पूर्वी मोठो कीर्ति मिळविलेले राजे पुढें व्यसनासक्तीमुळें लोभी होऊन प्रजेला पीडूं लगतात याचं आश्वर्य वाटतें, असा शेरा माहन कल्हण म्हणतो, 'शंकरवर्म्याचा कोश व्यसनाधीनतेमुळें रिकामा पडल्यावर तो देवायालयांतून जुलमानें द्रव्य काढूं लगला. नगरें, खेडी इत्यादिकांतून धन हरण करण्यासाठीं त्यानें अद्याति—भाग आणि गृहकत्य असे दोन नवीन कर बसवून त्यांची वसुली करण्यासाठीं कर्मम्थानें (कचेच्या) ठेविलीं देवळांतील चंदन, धूप, तेल इत्यादि पदार्थीच्या विकीपकीं आपला भाग म्हणून कांहीं द्रव्य तो घेई. देखरेख करण्याच्या मिथानें स्वतंत्र अधिकारी नेमून त्याने ६४ देवळांची तर प्रत्यक्षच लूट केली. देवालयांना इनाम

दिलेलीं गोवें काहीं मोबदला ( प्रतिकर ) देऊन त्यानें परत घेतलीं व त्यांत तो शेतक-यांप्रमाणे लागवड करूं लागला. देवळांना दावयाच्या वार्षिक पदार्थीचें वजन ततीयांशानें कमी कहन वरती, धान्य व वस्त्रें यांचे भाव वाढलेले अबल्यामुळें एकंदरीत त्या देवळांना पृवी पेक्षां अधि-कच प्राप्ति होते, असे हि तो म्हणे. दुसऱ्या प्रान्तीं कोठें तो गेला असतां तेथील लोकांनीं त्याचें ओझीं नेण्याचें काम न तो त्यांना त्या ओइयांच्या तेथील मजुरी इतका त्या वर्षी दंड करी. त्याच्या पुढच्या वर्षी गांवक-यांचा कांहीं अपराध नसतांहि पुनः तितक्याच रकमेचा दंड तो त्यांवर लादी. याप्रमाणें जुलमाच्या वाहातुकांची ( वेठीची किंवा बिगारीची ) चाल त्यानें प्रथम सुरू केली, त्यामुळें गांवकरी लोकांच्या दारिब्राला आरंभ झाला. ही बिगार तेरा प्रकारची असे. स्कंदक व ब्राम-कायस्थ ( तलाठी वगैरे नोकर ) यांच्या मासिक वेतना धाठीं व अन्य निमि-त्तानें छोकांच्या उत्पन्नाचा अंश घेऊन त्याने गांवचे गांव निर्धन करून सोडले. याप्रमाणें वजनांत कमो अधिकपणा करून ( देतांनः कमी व घेतांना अधिक ), गांवक-यांवर निष्कारण दंड लादून व इतर छळणुकीच्या उपा-यांनीं त्यानें गृहकृत्यासाठीं द्रव्यसंग्रह केला. या द्रव्य उकळण्याच्या कामावर न्यानें पांच दिविरांची ( चिटणीसांची ) निरिनराज्या टिकाणीं नेमणुक करून त्यांवर लवट नांवाचा शकच उपपदधारी गंजवर ( खजिनदार ) टेविला होता. येणेंप्रमाणें या मूर्ख राजानें भावी राजांच्या किंवा काम-गारांच्या हितासाठीं स्वतःच्या दुष्ट आचरणानें आपन्याला नरकाची प्राप्ति करून घेतली."

या वर्णनावहन शंकरवम्मीच्या द्रव्य उकळण्याच्या मार्गीची नीट कल्पना येईल. त्यानें चालू केलेली हृढभारोटि ऊर्फ गांवची विगार तेथें अगदी अलीकडे पर्यंत सुह होती. त्याची देवळांतून व गांवकऱ्यांपासून द्रव्य उकळण्याची रीत हिंदुस्थानांत सर्वच लोभी राजांनी उचललेली दिसते.

# प्रकरण ८ वें.

### बलभीच्या मैत्रक वंशाचा हत्तान्त,

[पंजाब, राजपुताना आणि त्याच्या पूर्वेकडील गंगायमुनांच्या खोऱ्यांतील प्रदेश इतकें मिळ्न वास्तविक " हिंदुस्थान " म्हणून ज्याला म्हणतात तो देश होतो. तथापि या प्रदेशांचा इतिहास सांगण्यापूर्वी पश्चिम भागांतील व दक्षिणेंतील महत्वाच्या राज्यांचा वृत्तान्त सांगणें इष्ट आहे. त्यांत वलमी व भरकच्छ हाणजे भडोच यांचा प्रमुख निर्देश ह्युएनसंगानें केलेला आहे. वलभीच्या इतिहासाची सांप्रत उपलब्ध असलेली साधनें म्हणजें कोरीव लेख व विशेषेंकम्म ताम्रपट हेच होत. पण हीं साधनें विपुल असून त्यांवम्म पुष्कळच महत्वाची माहिती मिळण्यासारखी आहे, व ती मुंबई गांक्षिटीवर मधील गुजराथच्या वृत्तांतांत एकत्र जुळवून दिलेलीहि आहे. तिच्याच आधारावर मुख्यत्वंकम्म पुढे आम्हीं वलभीचा म्हणजे पूर्व सीराष्ट्राचा इतिहास देत आहों. त्यांत वादाचा प्रश्न म्हणजे मेत्रकवंशाच्या मृळाविषयींचा असून त्या वावतींत बहुतेक युरोपीय पंडितांच्या मतांशीं व तशींच अनुमाने काढणाऱ्या एतदेशीय पंडितांच्या मतांशीं आमचा विरोध असल्यामुलें आमचें म्हणणें आम्हाला निरालें विस्ताराने मांडावें लागणार आहे. ]

वलभीचें राज्य प्राचीन सौराष्ट्र देशांत म्हणजे हर्लीच्या काठेवाड प्रांतांत मोडत असे. हें जुनें वलभीनगर अलीकडे सांपडलें असून तें भावनगरच्या वायव्येत कांहीं मैलांवर आहे. वलभीचें राज्य जरी लहान होतें. तरी ह्युएनत्संगाच्या दृष्टीनें तें महत्वाचें असल्या-मुळें तेथें तो इ. स. ६४० च्या नवंबर महिन्यांत गेला होता. (किनगहॅमकृत त्याचें प्रवास वृत्त पहा ) त्यानें या राज्याविषयीं पुढील गोष्टीचा प्रामुख्यानें उलेख केला आहे; तेथील राजा ध्रुवसेन नांवाचा क्षत्रिय होता, व तो कनोजाधिपति सार्वभीम हर्पराजाचा जांवई होता. या दोन्ही गोष्टी तत्कालीन शिलालेख व तामपट यांतील वृत्तान्ताशीं बरोबर जुळत असून, वलमीराजांच्या मूळच्यांतील वृत्तान्ताशीं बरोबर जुळत असून, वलमीराजांच्या मूळच्यांठिकेसंबंधानें उदेपूरच्या शिसोदे घराण्यांत जी परंपरागत कथा चालू आहे तिच्याशींहि त्यांचा मेळ बसतो. शिसोदे घराण्यांतील राजे आपल्याला अयोध्येच्या श्रेष्ठ अशा सूर्यवंशांतील रामाचे वंशज समजतात, व सर्वानुमतें देखील त्यांचें घराणें हिंदुस्थानांतील प्राचीन क्षत्रियांपैकीं श्रेष्ट प्रतीचें ठरलेलें आहे. असे असल्यामुळें ज्या अर्थी शिसोदे आपली पीठिका वलभी घराण्याशीं जोडतात त्या अर्थी ह्युएनत्संगानें लिहिलेली क्षत्रि-यत्वाची हकीकत खरी आहे असे सिद्ध होतें.

पण कांहीं विलक्षण पूर्वप्रहानें दूषित झालेले यूरोपीय पंडित वलभी राजांना गूर्जरवंशीय आणि अतएव परदेशीय समजून ते इ. स. ५०० च्या सुमारास आलेल्या हूणांबरोवर या देशांत आले व गुनाच्या लयानंतर वलभीस त्यांनी राज्य स्थापिलें. असे दाखविण्याचा अष्टाहास करितात. पण जरा विचार केल्यास पाश्चात्य पंडिताचे हें मत अगदींच निर्मूल आहे असे स्पष्ट दिसून येईल. वलभी राजांच्या दानपत्रांच्या आरंभीं 'स्वस्ति श्री प्रसभ-प्रणतामित्राणां मेत्रकाणां अतुलबलसंपन्तमण्डलाभोगसंसक्त-प्रहार-शतलब्धप्रतापात् प्रतापोपनत—दानमानार्जवोपार्जितानुरागात् अनुरक्त—मौलभृतश्रेणी—बलावाधराज्यश्रियः परममाहेश्वर—श्रीभद्दार्कात्' असे शब्द नेहमीच असून त्यांवरून वलभी राजे मैत्रक वंशीय श्रीभद्दार्काचे वंशज होत असे दिसून येतें. आतां यांत जो मैत्रक शब्द आला आहे त्यांतील मित्र म्हणजे सूर्य, आणि मित्र हे मिहिराचें कपान्तर असा कोटीक्रम लढवून पाश्चात्य पंडितांनीं या मैत्रकांना परदेशीय मिहिर असें ठरविलें आहे !!! पण वस्तुतः मौखिर, चालक्य, पछव इत्यादि नांवांप्रमाणें मैत्रक हेहि कल-

नामच असल्यामुळें त्याची व्युत्पत्ति लावून तर्कानें कांहीं तरी त्याचा अर्थ करणें हेंच मुळीं चुकीचें आहे. तथापि जर अर्थ करणेंच असेल तर मैत्रक म्हणजे मित्रवंशीय अथवा सूर्यवंशीय असे कां म्हणूं नये १ पण खरें ह्मटल्यास या पाश्चात्य पंडितांच्या पूर्व-प्रह-दृषित त्रितंडवादांत न पडतां आम्हीं आमचें म्हणणें काय आहे तेंच सांगणें बरें. हर्षाच्या काळी म्हणजे इ. स. ६२० च्या सुमा-रास वलमीचे राजे म्हणजे उत्तम क्षत्रिय होत असा समज होता यांत शंका नाहीं. ह्यएनत्संगानें प्रत्यक्ष माहितीवरूत त्यांच्या विषयीं तसें स्पष्ट लिहिलें आहें, व हर्षाला त्यानें वैश्य ह्मटलेलें असल्यामुळें क्षत्रिय व वैश्य यांतील भेद तो जाणत होता असें उघड दिसतें. बलभीचें घराणें अस्सल क्षत्रिय होतें याला आणखीहि एक प्रमाण सांगतां येण्यासारखें आहे. हर्षांनें आपली कन्या वलभी राजाला दिली होती हैं आतां माहित झालेलें आहे. तःका-लीन क्षत्रिय राजे राज्यपदारूढ वैस्यांच्या कन्यांशी विवा**ह करीत** आणि जातिदृष्या क्षत्रियांहून कमी मानिलेले हे वैर्य आपल्या मुली क्षत्रिय बराण्यांत द्यावयास फार उत्सुक असत. हर्पाची बहीण राज्यश्री याच कारणास्तव कनोजन्या मौलरी घराण्यांतील म्रहवर्म्याला दिलेली होती हैं पूर्वी सांगितलेंच आहे. 'वराचे दुसरे पुष्कळ गुण असले तरी त्यांत कुलाच्या मोठेपणालाच सुज्ञ लोक प्राधान्य देतात ' असें त्या संबंधांत बाणभद्दानें हि म्हटलें आहे. म्हणून हर्षानें आपली कन्या जी वलभीच्या ध्रुवसेनाला दिली ती त्याकाळी तें घराणें उत्तम क्षत्रियांचें मानिलेलें असल्या मुळेंच दिली असें मानावें लागतें. हर्षकालीन क्षत्रिय घराण्यांतील राजांना आपल्या वंशाची पीठिका पुराणें व रामायण-महाभार-तादि राष्ट्रीय प्रंथांत सुप्रसिद्ध असलेल्या सूर्य किंवा सोमवंशाला जोडून देण्याचीहि मोठी इच्छा असलेली दिसून येते. हर्षाचें वर्णन

करतांना बाणभट्टानें 'तुमच्या एवढ्या चंद्रसूर्यवंशांत तरी असला वैमवशाली राजा असल्यास दाखंवा ' असे शब्द योजिले आहेत, व त्यांवरून चंद्रसूर्यवंशांशीं आपली पीठिका जोडणारीं क्षत्रिय घराणीं हर्षकाली म्हणजे इ. स. ६०० च्या सुमारास अस्तित्वांत होती हें निःसंशय ठरतें. म्हणून आमच्या मतें इ. स. ५०० च्या सुमारास म्हणजे हर्षापूर्वी केवळ १०० वर्षे येथे परदेशांतून येजन राहिलेल्या म्लेंच्छादि परकीय राजवंशांना १०० वर्षांच्या अवधीत उत्तम क्षत्रिय म्हणून लोक समजूं लागले असतील ही गोष्ट सर्वथैव असंभवनीय आहे. प्रतापवर्धनादि एतदेशीय राजांचा वर्णसंकर होऊं न देण्याकरितां सारखा प्रयत्न चालु असता तर तसें होणें शक्यच नव्हतें. या परकीय राजांनीं क्षत्रिय नांवें धारण करून क्षत्रिय मंडळांत शिरण्यासाठीं केलेला प्रयत्न सिद्धी-सिंह गेला असेल; परंपरागत हिंदु रीतीप्रमाणें त्यांना एक प्रका-रचे त्रात्य क्षत्रिय समजून शेंकडों क्षत्रिय घराण्यांपैकी त्यांचा आणखी एक घराणें म्हणून फार तर समावेश करण्यांत आङा असेल: पण ते क्षत्रियोत्तम मानले जाणें शक्य नाहीं.

शिवाय वलभीराजांचा जो परंपरागत इतिहास उपलब्ध आहे तोहि स्वाभाविकपणे बडून येणाऱ्या गोष्टीशीं विरुद्ध नसल्यामुळें वलभीचें राज्य परकीय लोकांनींच स्थापिलें असलें पाहिजे असें मानणें कांहीं अवश्य होत नाहीं. त्या घराण्याची परंपरागत हकी-गत अशी आहे कीं, अयोध्येच्या सूर्यवंशांतील कनकसेन नांवाचा कोणी पुरुष प्रथम लोहकोट (लाहोर नव्हे ) येथें ये उन तेथून पुढें सीराष्ट्रांत वीरनगरला गेला, व तेथें इ. स. १४४ त त्यानें परमार राजापासून तेथील राज्य हस्तगत केलें. या नंतर चार पिड्यांनीं त्याच्या वंशांतील विजयसेन नामक राजानें विजयप

म्हणजे हलींचें घालका शहर वसिवें व पुढें त्या घराण्यानें वल-भीपुर येथें आपली स्थापना केली. (टॉडचें राजस्थान.) या हकी-गतीचा प्राचीन लेखांतील वर्णनाशीं मुळींच विरोध येत नाहीं. बाडशी क्षत्रिय पुरुष जेथें कोठें राज्य-प्राप्तीची संधि उपलब्ध होई तेथें जावयास एका पायावर तयार असत. त्याप्रमाणें कनकसेनाला संधि मिळाल्यावर तो इ. स. १४४ त काठेवाडां-तील शक राजाच्या हाताखाली ठाकुर होऊ**न र**हावया**ला** तयार झाला असेल. पुढें शकराजे जांऊन गुप्त साम्राज्याची स्थापना झाल्यावर कनकसेनाचे वंशज गुप्तांचे अंकित झाले असावेत. वलभी राजघराण्याचा मूळ पुरुष जो भटार्क त्याला प्राचीन ताम्रलेखांत सेनापित म्हटलेलें आहे. म्हणजे तो गुप्त मम्राटाच्या सैन्यांतील एक सरदार असून सौराष्ट्र, पंजाब वगैरे प्रान्तांत साम्राज्यासाठी त्याने युद्धें केली असावीत. पुढें जेव्हां गुप्त साम्राज्याचा विलय झाला, तेव्हां स्त्राभाविकपणें तो वल-भीच्या जहागिरीचा स्वतंत्र राजा बनला, आणि पूर्वीपासून चालत आहेहें सेनापतीचें नांव त्यानें बहुमानास्पद म्हणून कायम टेविलें. साम्राज्याच्या लयानंतर स्वतंत्र लहान लहान राज्यें स्थापन होण्याची क्रिया प्राचीनकाळापासून अगदी अलीकडच्या काळा-पर्यंत हिंदुस्थानांत अशीच चालू आहे, व असे स्वतंत्र बनलेले राजे आपली जुनी पदवीहि कायम ठेवीतात. अयोध्येचे वजीर, हेदराबादचे निजाम, किंवा पुण्याचे पेशवे ही असल्या प्रकारची उदाहरणें होत. हीं नांवें पूर्वीच्या राज्यांत जे हुदे ते चालवीत असत त्यांची आहेत, व स्वतंत्र झाल्यावर देखील त्याच नांवानें संबोधिलें जाणें त्यांना बहुमानाचें वाटे. एवट्या विवेचनावरून या मैत्रक घराण्यांतील भटाकीनें 'सेनापित 'व 'प्रहारशत लन्धप्रताप र इत्यादि जी विशेषणें आपल्याला लावून घेतली होतीं

न्यांचा उलगडा होईल. वरील उताऱ्यांत 'अनुरक्त-मौलभृत श्रेणी-बलावात-राज्यश्री' असें जें पद आलें आहे त्यावरून भटार्क हा राजकुलांत जन्मलेला असून पित्यानुपिट्या राजघरा-ण्याची सेवा केलेले अनेक क्षत्रिय त्याचे अनुयायी होते असें दिसून येतें; म्हणजे त्याच्याबरोबर दुसरेहि कांहीं पुरुष वलभी-कडे येजन योग्यतेस चढले होते असें सिद्ध

हें आमचें म्हणणें नवीन नसून पुष्कळ वर्षांपूर्वी मेजर वाटसन याने तें प्रथम पुढें मांडिलें व किनगहमला देखील तें मान्य होतें हें लक्षांत ठेविलें पाहिजे. पण पुढें वलमी राजांना गुर्जरवंशीय बनिवण्याची कल्पना निचल्यानें हें जुनें मत पुढील पुस्तकांत समाविष्ट करण्यांत आलें नाहीं. मध्यप्रांत आकें. सर्व्हें. रि. पा. २८ यांत किनगहम लिहितो. 'मेजर वाटसननें परंपरागत हकीगतीवरून सेनापित भटार्क हा स्कन्दगृताच्या साम्राज्यांत सौराष्ट्र देशावरोल अधिकारी होता असे जें म्हटलें आहे तें मला मान्य आहे. पुढेंहि ज्याअधीं त्याच्या मुलानें म्हणजे धरसेनानें तेंच साधें उपपद कायम ठेविलें त्यावरून तोहि नंतर बुधगुताचे वेळीं केवळ मांडलिक म्हणूनच राहिला असावा असे मत आहे. पण त्याच्या दुसन्या मुलानें महाराज ही पदेवी धारण केली इतकेंच नव्हें, तर गुतसमाटानें वलभीच्या राजपदावर आपणच त्याला आरूढ केलें असेंहि त्यानें आपल्या लेखांत नमूद केलें आहे. शेवटचा गुत

<sup>\*</sup> वरील दानपत्रांतल्या मैत्रक शब्दाचा संबंध प्रथम चुकीने भटाकि व्याप्त शत्रुं हो लावण्यांत येत असे. पण आतां ती चुक दुरुस्त होऊन तें विशेषण भटाकि चेंच आहे असा वास्तविक अर्थ सर्वानी मान्य केला आहे. तरी त्या दान्दावरून भटाकि या घराण्याचा बोध होत असून जातीचा होत नाहीं । महणजे तो मिहिर नव्हे हें वर सांगितलेंच आहे.

सम्राट जो बुधगुप्त त्यानें आपल्या पदवीला अनुरूप असें हेंच शेवटचें कृत्य केलें असलें पाहिजे. ही गोष्ट वलभी राज्याच्या नाण्यांचा निरीक्षणावरूनहि ठरत आहे. नंबर २३ च्या नाण्यावर, गुप्तिलपींत 'महाराज्ञो महाक्षत्र परमसामन्त महाश्रीभटाक्कस्स ' असे शब्द असून दुसऱ्या कांहीं वर 'राज्ञो महाक्षत्र पर-मादित्यराज्ञो महाश्री भटार्कस्स ' असे शब्द आहेत. नंबर २४ च्या नाण्यावर 'महाराज्ञो महाक्षत्र सामन्त महेश परमादित्य धरसे-नस्स ' असे शब्द आहेत. या सर्वावरील महाक्षत्र शब्दावरून वलभीचे सेनराजे आपल्याला उत्तम क्षत्रिय समजत असत असें निर्विवाद सिद्ध होतें.

मटार्काच्या जातिकुलाविषयींच्या कुतर्कांचे येथवर निरसन केले. आतां त्याच्या घराण्याचा ८ व्या शतकाच्या मध्यापर्यंतचा जो अविलिन इतिहास प्राचीन लेखांच्या आधारानें मिळाला आहे तो थोडक्यांत देण्याचा प्रयन्न करूं. हा इतिहास असंदिग्ध असल्यामुळें बांबे गॅझिटीयर मधील गुजराथ या प्रंथांतील वर्णनावरून जशाचा तसाच देण्यास हरकत नाहीं.येथें एवढें सांगितलें पाहिजे कीं वलभी राजांच्या ताम्रपटावरील दानलेखांत गुप्त शकाचा इतका उपयोग केलेला आहे कीं त्यालाच वलभी शक असें दुसरें नांविह पुढें मिळालें (अलबिहणोपहा). वलभी घराणें मूळ गुप्तांचें मांडलिक असल्यामुळें सौराष्ट्रांत चालू असलेला गुप्त शकच त्यांनीं घेतला. दुसरें असे कीं त्यांच्या सर्व दानलेखा वरील मुद्रा एक-सारखीच असून तींत बैलाच्या चित्राखालीं 'श्री भटाक ' (भटाक याचें प्राकृत रूप) असा शब्द आहे; व त्यावरून या वंशांतील राजांनी आपला मूळ पुरुष जो भटाक त्याविषयीं आदर कधींहि टाकिला नाहीं, असें दिसतें.

स्वतः भटाकीचा ताम्रलेख कांही उपलब्ध नाही, पण त्याच्या पुत्रापासूनचे लेख सांपडले आहेत. त्याचा पुत्र जो पहिला धरसेन त्याच्या छेखांत भटार्काछा सेनापित म्हटछेछे आहे. भटार्काछा चार पुत्र असून ते सर्व क्रमाक्रमानें सिंहासनारूढ झाले. त्यांची नांवें धरसेन, द्रोणसिंह, ध्रुवसेन आणि धरपट अशी होती. यापैकी धरसेनाला सेनापित हीच पदवी असून द्रीणिसहाला महाराज आणि 'चक्रवर्तानें सिंहासनाधिष्ठित केलेला' अशीं विशेषणें लाविलेली भाहेत. या विशेषणांवरून कांहीं स्पष्ट बोध होत नाहीं असें गॅझीटिअर मधील लेखकानें म्हटलें आहे. पण आमच्या मतें त्यांचा अर्थ उघड असून गुप्त सम्राटांनी द्रोणसिंहाला वल-भीचा राजा म्हणून मान्य केलें असा त्यावरून स्पष्ट बोध होतो. वलभी घराण्यांतील पहिले पहिले राजे गुप्त राजांना आपले चऋवर्ती समजत व गुप्तसाम्राज्य लयास गेल्यावर मात्र ते आप-णांस महाराजाधिराज म्हणवूं लागले. ध्रुवसेनाच्या ताम्रलेखांत ' महासामन्त ' ही पदवी आढळून येत असल्यामुळें तेथपर्यंत ती कायम असल्याचेंच दिसून येतें. ध्रुवसेनानें बहुवा इ. स. ५२६ ते ५६५ पर्यंत राज्य केंहें असावें. त्याच्यापूर्वी त्याचे दोन भाऊ गादीवर बसलेले असून धाकटा भाऊ जो धरपद्द तो त्याच्या मागून राज्यपदारूढ झाला. धरपद्याचा पुत्र गुहसेन (इ. स. ५३९ ते ५६९ ) याचे तीन ताम्रपटावरोळ दानलेख व एक शिलालेख असे सांपडले आहेत, त्यांवरून हाच प्रथम स्वतंत्र\* राजा झाला असे दिसतें. त्याच्या मागून आलेल्या राजांच्या दानछेखांत भटाकीनंतर त्याचेंच नांव प्रथम आहेहें असतें. गुहसेनाच्या मागून त्याचा पुत्र द्वितीय धरसेन गादीवर आला.

<sup>\*</sup> श्रेवटचा गुप्त चक्रवर्ती जो कुमारगुप्त तो इ. स. ५३० त सिहासनावर आला (रिमधचा इतिहास पा. २८९ पहा.)

त्याचे पांच दानलेख सांपडले आहेत. त्यांपैकी दोहोंत त्याला महासामन्त अशी पदवी आहे; ती रूढीमुळें छाविलेली असावी किंवा गुप्त साम्राज्य अद्यापिहि मरणोन्मुख अवस्थेंत कसेबसे दिवस काढीत टिकून असल्यामुळें त्यांला ती टाकितां आली नसेल. धरसेनानें इ. स. ५६९ ते ५८९ पर्यंत राज्य केलें असें समजावयास हरकत नाहीं. त्याच्यानंतर त्याचा मुलगा शिला-दित्य सिंहासनारूढ झाला. त्याच्या दानलेखांत त्याला परम माहे-श्वर म्हणजे परम शिवभक्त असे विशेषण लाविलेलें आहे. तथापि बौद्धभिक्षूंना देखील त्यानें देणग्या दिल्या होत्या. त्याचा राज्य-काल इ. स. ५९० ते ६०९ असा कांहीं असावा. त्याच्या पाठी-मागें त्याचा भाऊ खरप्रह राज्यारूढ झाला व त्यानें स. ६१५ पर्यंत राज्य केलें. याचे ताम्रलेख सांपडलेले नाहींत. त्याच्या मागें त्याचा पुत्र तृतीय धरसेन सिंहासनावर आला; व त्यानें पांच वर्षे राज्यकारभार केला. नंतर त्याचा भाऊ द्वितीय ध्रुवसेन राजा होऊन त्यानें इ. स. ६२० ते ६४० पर्यंत राज्योपमोग घेतला. हर्षाठा दिग्विजयांत साहाय्य करणारा त्याचा सुप्रसिद्ध जांवई जो ध्रुवभट तोच हा होय. हा ह्युएनत्संगानें वर्णिळेल्या प्रयाग येथीळ हर्पकृत प्रचंड दानसमारंभाचे प्रसंगी हजर होता. ह्युएनत्संगानें त्याचें ध्रुवपत्त असें जें नांव दिलें आहे, तें व ध्रुवभट हीं एकच होत.प्रथम हर्षराजानें त्याचा पराभत्र केला असतां मरुकच्छ(भडोच) यथील दइ राजाचा आश्रय त्यानें केला होता असें भडोचच्या एका दानलेखावरून दिसून येतें. तो हर्षाचा जांवई होण्यापूर्वीची ही गोष्ट असावी. तो क्षत्रिय असल्यामुळे कदाचित् त्याने हर्षाचा जांवई होण्याचें प्रथम नाकारिलें असेल; पण हर्षानें त्याचा परा-भव केल्यावर रजपूत चालीप्रमाणें नंतर त्याला तो गोष्ट मान्य झाली असेल. आपल्या कारकीदींच्या शेवटीं तो पूर्णपणें बौद्ध-

मतानुयायी झाला होता, व याचें कारण त्याच्यावरील हर्षाचें वजन असण्याचा संभव आहे.

त्याच्या पश्चात् त्याचा पुत्र चतुर्थ धरसेन राज्यपदावर आला. हा सर्व वलमी राजांत बलिष्ट होता असे दिसतें. गुप्तशक १२० म्हणजे इ. स. ६४९ त लिहिलेल्या त्याच्या एका ताम्रपटायं रून असे दिसतें की महाराजाधिराज इत्यादि मोठमोठ्या पदन्यां वरोबर 'चक्रवर्तां 'पदवी देखील त्यानें धारण केली होती. कदा. चित त्यानें साम्राज्य स्थापन केलेंहि असेल, पण त्याचे वंशज पुढें आपल्याला केवल महाराजाधिराज एवढेंच म्हणवीत असत. या धरसेनाच्या वेलीं वलभी नगरींत भट्टिकवीनें आपलें सुप्रसिद्ध भट्टिकाव्य लिहिलें, व तसा त्या काव्याच्या शेवटीं निदेंशिह केलेला आहे.

या चतुर्थ घरसेनाला पुत्र-संतित नन्हती. म्हणून जवळच्या नातलगांपेकी विध्यादि जवळील खेडा जिल्ह्यावर अधिकार चाल- विणान्या त्याच्या एका आधाचा मुलगा तृतीय श्रुवसेन हें नांव चारण करून त्याच्या मागून राज्यावर बसला. त्यानें इ. स. ६५० ते ६५६ पर्यंत राज्य केलें. पेद्धपत्र नांवाचा गांव दान दिल्याबदल त्याचा लेख सांपडला आहे. हा गांव नवा- नगरमधोल वन्धली परगण्यांत होता. त्याच्यानंतर खरग्रह नांवाचा त्याचा मुलगा सिंहासनावर बसला. याचाहि एक दानलेख सांपडलेला आहे. खरग्रहाच्या मागून त्याचा पुत्र तृतीय शीलादित्य राजा झाला, व त्यानें इ. स. ६६६ ते ६७५ पर्यंत राज्य केलें. परम भद्दारक, महाराजाधिराज, व परमेश या पदन्या त्यानें धारण केल्या होत्या आणि त्या पुढील राजांनीहि आप- ल्याला चाल केल्या. त्याच्यप्रमाणें शीलादित्य हें नांवहि या पढें

वलभी राजांचें टोपण नांव बन्न गेलें, व चालुक्य राजांना जसें वल्लभ म्हणत तसें वलभीराजांना शीलादित्य म्हणूं लागले. म्हणजें या पुढील राजे चतुर्थ शीलादित्य, पंचम शीलादित्य, षष्ठ, व समम शीलादित्य याच नांवांनीं प्रसिद्ध असून शेवटच्या सप्तम शीलादित्याला मात्र ध्रुवभट असें आणखी नांव होतें. ध्रुवभटाचा इ.स.७६६त कोरलेला एक ताम्रपत्रावरील दानलेख सांपडला आहे.

या शेवटच्या ध्रुवभटाच्या काळी वलभी घराणें लयास गेलें.. त्याची हकीगत अलबिरुणीनें आपल्या प्रंथांत दिली आहे. त्याच्याः राज्यांतील रंक नांवाच्या कोणा पुरुषाचें राजाशीं न पटल्यामुळें त्यानें मनसुरहून अरब लोकांना मदतीला बोलाविलें मनसुर शहर तेव्हां सिंधप्रांताची राजधानी असून महंमद कासिमाच्या मुलानें त्याची स्थापना केली होती.हल्ली तें अस्तित्वांत नाहीं.असो,रंकाच्या बोलावण्याला मान देऊन अरब लोक गलबतांत बसून सिंधुनदीच्या मार्गानें समुद्रांत आले, व तेथून भावनगरच्या खाडींत उतरून तेथून जवळच असलेल्या वलभी नगरावर त्यांनीं रात्रीचा हल्ला चढिवला. त्यांनीं आपल्या नित्य विद्वाटीप्रमाणें शहराची लूट करून नंतर तें उध्वस्त केलें. ध्रुवभट तेथून पळून गेला व लोकहि वाट. मिळाली तिकडे पळाले. याप्रमाणें भरभराटींत असलेल्या एका राज्याचा फितुरी व विश्वासघात याच ठराविक कारणामुळें नाश वडून आला. यानंतर वलभी शहर मोडकळीस आलेल्या स्थिती-तच कांहीं शतकों जीव धरून होतें, व १० व्या शतकांतील अरब छेखकांनीं त्याचा निर्देशहि केलेला आहे. पण वलभीचें राज्य म्हणून जें होतें तें तेव्हांच नष्ट झालें व शेवटीं कांहीं शत-कांनी वलभी शहराचाहि मागमूस नाहींसा झाला, व त्याची जागा भावनगरने पटकविली. अलिकडे कांही वर्षांपूर्वी भावनगरः

नजीक वलमीचे मोडके अवशेष उपलब्ध झाले आहेत हें पूर्वी सांगितलेंच आहे.

याप्रमाणें इ. स. ५०९ पासून चालत आलेलें हें वलभीचें राजघराणें इ. स. ७७५ पर्यंत चालून त्यावर्षी त्याचे अस्तित्व संपर्छे. जवळ जवळ पावणें तीनशे वर्षेपर्यंत या घराण्याच्या राज्याखाळी उत्तर गुजराथ व पूर्व काठेवाड हे प्रांत सुखानें ऐश्व-र्याचा उपभोग घेत होते. हा उत्कर्ष अर्थात् राजे व प्रजा दोहों तिळूनच बडून आला होता. गुजराथचे ेलोक आतांच्या प्रमाणेंच तेव्हांहि शांत स्वभावाचे, उद्योगप्रिय व काटकसरीनें बागणारे होते. व त्यांच्यावर राज्य करणारे राजेदेखील साधे, सरळमार्गी व निर्लोभी होते. प्रजेंत संतोष राखण्यासाठी ते झटत असत व असे करणें हें कालिदासाच्या वचनाप्रमाणें राजांचें कर्तव्यच होतें. ( राजा प्रकृतिरंजनात् । रघु० ). पुढें या प्रकरणाच्या परिशिष्टांत दिलेल्या दानलेखांतहि अशाच अर्थाचे शब्द आलेले आहेत. वलमीचा राज्यकारभार अगर्दी व्यवस्थित व पद्भतशीर होता. त्यांतोल निरनिरा<mark>ळीं खातीं व</mark> व्यांवरील अधिकारी यांची नांवें प्रथम भागांत सांगितलींच आहेत. वलभी राजांच्या दानलेखांवरूनच हीं सर्व उपलब्ध झालेलीं आहेत. सोईसाठी पुनः तीं थोडक्यांत येथें सांगतों. आयुक्तक, द्रांगिक ( द्रंग-नगर ), महत्तर, चाटभट ( नगररक्षक पोलीस ), भुव ( गांवचा वतनदार कुळकर्णी, हें नांव अद्यापि गुजराथेंत चालू आहे ), आधिकरणिक (न्यायाधीश ), राजस्थानीय, अमात्य, शौव्किक (शुक्त-दस्तुरी), भोगिक (भोग-जमोन महसूल ), वर्सपाल, प्रतिसारक, विषयपति ( <mark>मामलतदार ),</mark> राष्ट्रपति (सुभेदार) इत्यादि. या राज्यांतील जमीन पूर्णपणें जागवडीम आणलेली असून, प्रत्येक क्षत्र मोजन त्याला नांव

दिलेलें होतें. जमीन महसूल धान्य रूपानेंच घेत व त्याला भोग अशी संज्ञा असे. इतर प्रांतांतिह हाच शब्द पूर्वकाळीं या अर्थानें रूढ असन, गुजराधेंत अद्यापिहि तो आढळून येतो. या राजांनीं आपल्या दोन लेखांत्रर स्वहस्तानें सही घातली आहे. काश्मीरी राजाप्रमाणें ते तिपयासक्त किंवा जुलमी असल्याचें दिसत नाहीं. थोडक्यांत सांगात्रयाचें तर ज्या रामराजाशीं ते आपली परंपरा नेऊन भिडवीत त्याच्या नमुनेदार आचरणाचा आदर्श पुढें ठेतून वागण्याचें आपलें कर्तव्य त्यांनीं केव्हांहि दृष्टीआड केलें असेल असें वाटत नाहीं.

वलभीच्या राज्याचा विस्तार कांहीं फारसा मोठा नव्हता. तथापि त्यांत काठवाडचा वराच भाग, गुजराथेंतील खेडा जिल्हा, व पश्चिम माळव्यांतील कांहीं प्रदेश इतक्यांचा समावेश होत होता; ही गोष्ट पुढें दिलेल्या दानलेखावरून दिसून येईल. वलभी घराण्याचा लय इतक्या लवकर कसा झाला याचा विचार करता रंकाची फितुरी व विश्वासघात हें कारण प्रथम डोळ्यापुढें उमें रहातेंच; तथापि राज्याचें अल्पत्विह कांहीं अंशांनी त्यांत भागीदार असलें पाहिजे असें वाटतें. या शिवाय तिसरें हि एक कारण सांगतां येण्यासारखें आहे. तें असें कीं, त्यांतील लोक मान देणारे बौद्ध धर्मातील अहिंसेच्या तत्वाला पुढें पुढें असल्यामुळें त्यांच्यांत बाणेदार क्षात्रवृत्ति पुष्कळशी कमी झालेली होती. आज मितीसिह गुजराथ प्रांत म्हणजे अहिंसा तत्वाच्या आचरणाचें नाकेंच आहे. पोलापोच्या शिलादित्यांच्या कार-कीर्दीचें ह्युएनत्संगानें केलेलें वर्णन पूर्वी आलेंच आहे.

## वलभी राजांचा वंशवृक्ष (इ. स. ५०९ ते ७६६)

```
भटार्क
धरसेन (पहिला) द्रोणसिंह
                             ध्रवसेन (पहिळा)
                           ( दॉनलेख स. ५२६ )
                                                 गृहसेन
                                    ( लेख, ५५९,५६५,५६७ )
                                             धरसेन ( दुसरा )
                                  ( लेख, ५७१, ५८८, ५८९ )
                   शिलादित्य ( १ ) लेख ६०५,६०९. खरप्रह् (१)
                   देशभट
शीलादित्य (२) खरप्रह (२) ध्रवसेन (३) धरसेन (३) ध्रवसेन (२)
    🗜 ( दानलेख ६५६ ) ( लेख ६५१ )
                                              ( हर्षाचा जांवई
शीलादित्य (३)दानलेख ६७१
                                                  लेख, ६२९
ज्ञीलादित्य (४) लेख ६९१,६९८
                                                धरसेन (४)
                                          ( लेख ६४५,६४९ )
शीलादित्य (५) लेख ७२२
शीलादित्य (६) लेख ७६०
बीलादित्य ( ७ ) ऊर्फ ध्रुवभट. लेख ७६६
```

#### टीप्पणी.

## वलभीच्या ध्रुवसेनाचा एक ताम्रपटावरील दानलेख.

ओम् स्वति विजयस्कन्धावारात् वंदित पह्नीवासकात् प्रतमप्रणतामि-त्राणां मेत्रकाणाम् अनुलबल-संपन्नमण्डलाभोगसंसक्त-प्रहारशतलब्धप्रतापान् प्रतापोपनतदानमानार्ज्जवोपार्ज्जितानुरागात् अनुरक्त मौलभृतश्रेणीषला -वाप्तराज्यश्रियः परममाहेश्वरश्रीभटाकर्कात् अव्यवच्छित्रराजवंशात् माता-पितृचरणारविन्दप्रणतिप्रविधौताशेषकल्मषः शेशवात्प्रभृति खड्गद्वितीयबाहुः एवं समद्परगज्ञघटास्फोटनप्रकाशितसःवनिकषः तत्प्रभावप्रणतारातिचूडारतन-प्रभासंसक्तपादनखरिमसंहतिः सकलस्मृतिप्रणीतमार्गसम्यक्परिपालनप्रजा-हृदयरं जनान्वर्थराजशब्दः म्यकान्तिस्थैर्यगांभीर्येषुद्धिसंपद्भिः स्मरशशांका-दिराजोद्धित्रिदशगुरुधनेशान् अतिशयानः शरणागताभयप्रदानपरतया तृणवत् अपास्ताशेषस्वकार्यफलप्रात्थेना धिकार्त्यं प्रदानानन्दित-विद्वस्र्रुहह्मणयिहृदयः पादचारी इव सकलभुवनमण्डलाभोगप्रमोदः परममा-हेश्वरः श्रीगुहसेनः तस्य सुतः तत्पादनखसंतानविसृत जाहवीजलौघप्रक्षा-लिता**रोष**कल्मषः प्र**णयिश**तसहस्रोपजीव्यमानसंपर्दूपलोभात् इव आश्रितः सरभसमाभिगामिकैः गुणैः सहजराक्तिशिक्षाविशेषविस्मापिताखिलधनुर्धरः प्रथमनरपतिसृष्टानाम् अनुपालयिता धर्म्मदायानाम् अपाकर्ता प्रजोपघात-कारिणाम् उपप्ळवानाम् दर्शयिता श्रीसरस्वत्योः एकाधिवासस्य संहता रातिपक्षलक्ष्मीपरिभोगदक्षविकमः विक्रमोपसंप्राप्तविमलपार्थिवश्रीः परममाहे-श्वरः श्रीघरसेनः तस्य सुनः तत्पादानुध्यातः सकळजगदानन्दानात्यभ्दुतगुणस-मुदयस्थगितसमप्रदिङ्मण्डलः समरशतविजयशोभासनाथमण्डलाप्रयुतिभास्र-तरान् सपीठोदूढगुरुमनोरथमहाभारः मर्वविद्यापरावर-विभागाधिगम विमलमतिः अपि सर्वसुभाषितळवेन अपि सुखोपपादनीयपरितोषः समग्र-लोका गाधगांभीर्घ्यहृदय: अपि सुचरितातिशयसुव्यक्तपरमकल्याण स्वभावः खिळीभूतकृतयुग -नृपतिपथविशोधनाधिगतोदप्रकीर्तिः धर्मानुपरोधो ज्जलतरीकृतार्थसुखसम्पदुपसेवानिकृदधर्मादित्य--द्वितीयनामा परममाहेश्वर

श्रीशीलादित्यः तस्य अनुजः तत्पादानुध्यात स्वयम् उपेन्द्रगुरुणा इव गुरुणा-न्यादरवता समभिलवणीयामपि राजळक्ष्मी स्कन्धासक्ताम् परमभदः इव भृर्यः तदाज्ञासंपादनैकरसतयैवोद्वहन् मेदस्खरतिभ्याम् अनायासित प्रभावसंपद्रशीकृतनृपतिशतशि*रोरत*नच्छायोपगूढ<mark>पादपीठः</mark> अपि परावज्ञाभिमानरसानामनालिङ्गितमनोवृत्तिः प्रणतिम् एकाम् परि-त्यज्य प्रख्यातपौरुषाभिमानैः अपि अरातिभिः अनासादितप्रतिक्रियोपायः कृप्तनिखिलभुवनामोदविमलगुणसंहति--प्रसमविघटितसकलकलिविलसितगतिः नीचजनाधिरोहिभिः अशैषेः दोषैः अनामृष्टान्युन्नतहृदयः प्रख्यातपौरुषास्त्रः कोशल्यातिशय गणतियविपक्षक्षितिपतिलक्ष्मीस्वयंग्रह प्रवीर पुरुष प्रथमसंख्याधिगमः परममाहेश्वरः श्रीखरप्रहः तस्य तनयः तत्पादानुध्यातः सकलविद्याधिगमविद्वितनिखिलिष्टेद्वज्जनमनःपरितोषातिशय-सत्वसम्पदा त्यागौदार्येण च विगतानुसंधानाशमाहितारातिपक्षमनोरवाक्षमंगः सम्यगुपलक्षितानेकशास्त्रकलालोकचरितगव्हरविभागः अपि परमभद्रप्रकृतिः अकृत्रिमप्रश्रयविनयशोभाविभूषणः समरशतज्ञयपताकाहरणप्रत्यलोदग्रबाहु-दण्डविध्वंसित—निखिळप्रतिपक्षदपीदयः म्वधनुःप्रभावपरिभृतास्त्रकौशळाभि-मानसकळनृपतिमण्डलाभिनन्दितशासनः परममाहेश्वरः श्रीधरसेनः तस्यअनुजः तरपादानुष्यातः सच्चरितातिशयितसकलपूर्वनरपनिरतिदुस्साध्याानाम् प्रमाधियता विषयाणाम् मूर्तिमानिवपुरुषकारः परिवृङ्बद्ध गुणानुराग निर्भर चिनवृत्तिभिम्मेनुः इव स्वयम्अभ्यु (प) पन्नः प्रकृतिभिः अधिगतकलाकलापः अकलंककुमुदनाथः प्राज्यप्रतापस्थगितदिगन्तरालप्रध्वंसित वान्तराशिः सततोदितः सविता प्रकृतिस्यः परं प्रत्ययमर्थवन्तमतिबहुतिथप्र-योजनानुबन्धम् आगमपरिपूर्णं प्रविद्धानः सन्धिविग्रहसमासनिश्चयनिरूणः स्थाने अनुरूपमादेशम् ददद् गुणवृद्धिविधानजनितसंस्कारः साधूनाम् राज्य सालातुरीयतन्त्रयोः उभयोः अपि निष्णातः प्रकृष्टविकमः अपि कहणा-मृदुहृदयः श्रुतवानि अगर्वितः कान्तः अपि प्रशमी स्थि सोहृद्य्यः अपि निर्मिता दोषवताम् उदयसमयसमुपजनितजनतानुरागः।रिपिहितभवन समरियतप्रथित बालादित्य द्वितीय नामा परममाहेश्वर श्रीध्रुवसनः कुशली सर्वानेव यथा सम्बन्धमानकान् समाज्ञापयति अस्तु वः संविदितं यथा मया

मातापित्रोः पुण्याप्यायनाय उदुम्बरगव्हरविनिर्गताय आनकाग्रहारनिवासि दशपुरत्रेविद्यसामान्य पाराशरसगोत्र माध्यंदिन वाजसनेयसब्रह्मचारि बाह्मण बुधस्वामिपुत्र बाह्मणदत्तस्वामी तथागस्तिकाप्रहारनिवासि उच्य-मान चातुर्विद्य सामान्य पाराशरसगोत्र वाजसनेयसब्रह्मचारि ब्राह्मणबुधः स्वामिपुत्र बाह्मण कुमारस्वामिभ्याम् मालवके उच्यमानविषये चन्द्र-पुत्रकत्रामे दक्षिणसीम्नि भक्तिशत प्रमाण क्षेत्रम् यस्य आघाटनानि पूर्वतः धंभ्मणहडिडकाग्रामकङ्कटः अपरतःवीरतरमंडलिमहत्तरक्षेत्रमर्यादा उत्तर पश्चिमकोणे निर्गडीतडाकिका उत्तरतः वीरतरमंडली एवमेतत् चतुराघत्टन विशुद्धं (द्धं) भक्तिशतप्रमाणक्षेत्रं शोद्रङ्गं सोपरिकरणीयम् सभूतवातप्रत्यायम् धान्यहिरण्यादेयम् सदशापराधम् सोत्पद्यमानविष्टिकम् सर्वराजकीयानाम् अहस्तप्रक्षेपणीयम् पूर्वप्रत्तदेव ब्रह्मदेय ब्राह्मण विङ्क्षतिरहितम् भूमि-छिदन्यायेन आचन्द्राक्कार्णविक्षति सरित्पर्वतसमकालीनम् पुत्रवी-त्रान्वयभोग्यम् उदकातिसर्गेण धर्मदायो निसृष्टः यतः अनयोः उचितया ब्रह्मदेयस्थित्या भुंजतः कृषतः कर्षयतः प्रदिशतोर्वो न केश्विद्वयासेधे वर्ति-तब्यमागामि भर नृपतिभिः अपि अस्मद्रंशजैः अन्यैःवा अनित्यानि ऐश्रबीणि अस्थिरमायुण्यम् सामान्यं च भृमिदानफलम् अवगच्छद्भिः अयम् अस्मद्दायः अनुमन्तव्यः परिपालाधितव्यः च इति उक्तं च बहुभिः वसुघा भुक्ता राजभिःसगरादिभिः । यस्य यस्य यदा भृमिः तस्य तस्य तदा फलम् ॥ यानीह दारिद्यभयात्ररेन्द्रः धनानि धर्मायतनीकृतानि । निर्भुक्तमान्यप्रतिमा-नि तानि को नाम साधुः पुनराददीत ॥ षिष्ठवर्षसहस्राणि स्वर्गे तिष्ठति भूमिदः । आच्छेता चानुमन्ता च तान्येव नरके वसेत् इति । दूतकः अत्र राजपुत्रः श्रीखरमहः लिखितम् इदम् सन्धिविमहाधिकृतदिविरपतिवत्रभिट-प त्रदिविरस्कन्दभटेन । सं. ३००,२०,१ चैत्र व ३ स्वहस्तो मम ॥

# प्रकरण ९ वें.

# भडोच येथील गुर्जर.

[ हा वृतान्त गुर्जर राजांचा ताम्रहेखांच्या आधाराने बांबे गॅझीटीअम् मधील गुजराथच्या वर्णनांत चांगला जुळविलेला आहे. दुसऱ्या कोरींव लेखांवरूनहि त्यांविषयीं कांहीं माहिती मिलते. तसें कांहीं पुराणांतून व विशेषतः स्कन्दपुराणांतून आलेल्या एतद्विषयक उहेखांचाहि आपल्याला उपयोग होणार आहे.].

वलभीच्या राज्यांत सौराष्ट्राचा म्हणजे हर्लीच्या काठेवाडाचा बहुतांशी अन्तर्भाव होतो हैं पूर्वी सांगितलेंच आहे; त्याप्रमाणें भरुकच्छ म्हणजे भडोचच्या राज्यांत हर्लीच्या गुजराथ प्रान्ताचा बहुतेक समावेश होतो असें म्हणावयास हरकत नाहीं. भरुकच्छच्या गुर्जर राजांच्या ताम्रपटांवरून असें दिसून आलें आहें आहे कीं त्या घराण्यांत सहा राजे झाले. त्यांचीं नांवें व त्यांच्या दानलेखांवरून कळलेली त्याच्या कारकीदींपैकीं कांहीं नक्कीं वर्षे खालीं लिहिल्याप्रमाणें आहेत:—

१ दह (स. ५८०); २ जयभट (स. ६०५), ३ दुसरा दह (स. ६३३); ४ दुसरा जयभट (स. ६५५); ५ तिसरा दह (स. ६८०) ६ तिसरा जयभट (स. ७०६-७३४).

या राजांनी भडोच व नंदिपुर (राजिपपला संस्थानांतील नांदोरी) येथें सहाज्या शतकाच्या मध्यापासून ८ ज्या शतकाच्या मध्यापर्यंत म्हणजे सुमारें २०० वर्षे राज्य केलें. ते आपल्याला गूर्जर म्हणवीत, व त्यांपैकीं शेवटच्या दोघांच्या दानलेखांत त्यांचा मूळपुरुष महाराज कर्ण म्हणून कोणी होता असें म्हटलें आहे. हा कर्ण कोण याचा निर्णय करतां येत नाहीं. बरेच विद्वान लोक स्याला महाभारतांतील कर्णच समजतात. पण तें बरोबर नाहीं. कारण भारतीय कर्ण सूत म्हणजे मिश्रजातीय होता, व म्हणून स्याला महाराज म्हणणें शक्य दिसत नाहीं. कांहीं तरी वंशवृक्ष ज्ञळवावयाचा तर अशा मिश्रजातीय कर्णालाच मूळपुरुष काय म्हणून कोणी मानील १ म्हणून आमन्या मतें हा कर्ण भारतीय नसून गुर्जर वंशांतीलच कोणी मोठा राजा असावा, पण त्याचा वृत्तान्त आज कांहीं उपलब्ध नाहीं. हे गुर्जर लोक इतक्या दक्षिणेकडे कसे आले हें मांगता येत नाहीं, पण ह्युएनत्संगाचे वेळीं गूर्जर राज्य म्हणून प्रख्यात असलेलें जें भिनमालचें राज्य तेथून ते खालीं आले यांत शंका नाहीं. भडोचचे हे गुर्जर राजे आपल्या दानलेखांत स्वतःला स्वतंत्र राजे म्हणवीत नसून सामन्त ह्यणवीत असत. यावरून ते बहुवा भिनमालच्या गूर्जर राजांचे मांडलिक असावे असे दिमतें.

गुजरात देश उत्तर व दक्षिण हिंदुस्थानाच्या मध्यें स्थित असल्यामुळें तेथें दोन्ही ठिकाणच्या लोकांची गांठ पडते. तेथील गुर्जर राजे उघड उत्तरेकडील आहेत. पण त्यांच्या दानलेखांत इ. स. २४९ त सुरू झालेला त्रेकृटक उर्फ कलचूरी शका चा उपयोग केलेला आहे. हे लेख गुजराथी वळणाच्या पण दक्षिणी अक्षरांनीं लिहिलेले असून त्याच्या खालीं राजां वा स्वहस्त मात्र उत्तरेकडील वळण्याचा असतो. या वरून हे राजे उत्तरेकडील, पण त्यांची जात सामान्यतः दक्षिणेकडील होती असें उघड होतें. या प्रान्तावर गुर्जरापूर्वी हैहयवंशीय त्रकृटकांचें राज्य होतें. या त्रैकृटिकांची राजधानी त्रिकृट हें हलीं कोठें आहे हें जरी अद्यापि समजलेलें नाहीं, तरी वाल्मिक रामायण आणि कालिदासाचा रघुवंश यांत त्याचा निर्देश आलेला आहे.

गुजराथ प्रान्तांतून तापी, नर्मदा, मही आणि साबरमती या नया वाहत जाऊन समुद्राला मिळतात व त्यांच्या योगानें त्या प्रान्ताचे स्वाभाविकपणें तीन भाग होतात, असें म्हणावयास हरकत नाहीं. त्यांत नर्मदेपर्यंतच्या मुख्याला दक्षिण गुजराथ, तेथून महीपर्यंत मध्य गुजराथ आणि महीच्या पळीकडे उत्तर गुजराय असे म्हणतां येई रु. प्राचीनकाळीं यापैकीं दक्षिण भागाळा परान्त व नंतर लाट अशीं नांवें मिळालीं होतीं. परांत नांव महाभारतांत आलें असून लाटाचा उहेख अनेक दानलेख व वराहिमराचे प्रंथ यांत आलेला आहे. मध्य गुजराथेला पूर्वी आनर्त म्हणत. पण त्या नांवाचा मागमूस लवकरच नाहींसा होऊन त्योच्या जागीं भरकच्छ हैं नांव आलं. उत्तर गुजरायेला ह्युएनत्संगाने आनंदपूर म्हटलें आहे. दक्षिणेतृन यथे आलेला त्रेकूटक राजांचा अंमल या तीन भागांपैकी दक्षिण व मध्य भाग यांवर होता. त्या मुळेंच भडोचच्या गुर्जर राजांच्या ताम्रलेखांत दक्षिणी अक्षरमाला व त्रैकूटक शक यांचा उपयोग केलेला आढळतो. पुढें गुर्जर राजांनी दक्षिण गुजरायेवर देखीळ आपला अंमल बसविला. पण पुनः लवकरच दक्षिणेतील चालुक्यांनी तो भाग जिंकून नवसारी येथें आपल्यापैकी एका घराण्याची स्थापना केली. हें गुजरायेंतील चासुवय वराणें होय. या चालुक्यांचा एक ताम्रपट फार महत्वाचा आहे. त्यांत त्रैकूटक शकाचा उपयोग केलेला असून शिवाय सिन्धप्रान्त काबीज केल्यावर आर्यांनीं इतर जवळचे प्रान्त जिंकण्याचा प्रयन्न केल्याबद्दल त्यांत सांगितले आहे. या प्रयत्नापैकी एका प्रयत्नांत त्यांची नवसारी येथे चालुक्यांशी गांठ पडून त्यांना हार खावी लागला. हा उपरिनिर्दिष्ट ताम्रपट इ. स. ०३९ त (त्रैकूटक शक ३९०) कोरलेला असून पुलकेशीच्या नांवाचा आहे, व हिंदुस्थानच्या सामान्य इतिहासावरहि त्यानें किंचित् प्रकाश वडण्यासारसा आहे. त्यांत म्हटलें आहे:-' दारितोदित सैन्धव कच्छेल्ल सौराष्ट्र चाबोटक मोर्य गुर्जरादि राज्ये निःशेष दाक्षिणात्य क्षितिपति जिगी-षया दक्षिणापय प्रवेश प्रथममेव नवसारिका विषय प्रसाधनायागते समर-शिरसि बिजिते ताजिकानीके' इ ॰ ( बां. गॅ. गुजराथ ). आर्थ लोक आरबांना ताजीक म्हणत. या ताजिकांनी सिंध, कच्छेल, सौराष्ट्र ( वलभी );

चावोटक, मौर्य ( याचें वर्णन पुढें येईल ). आणि गुर्जर या राज्यांवर स्वाव्या करून नंतर नवसारी मार्गानें सगळा दक्षिण भाग जिंकण्याच्या उद्देशानें चालुक्यांवर हल्ला केला असें वरील वर्णनांत म्हटलें आहे. या यादीवरून इ. स. ७३९ त सिंधप्रांत आणि नवसारी यांच्या दरम्यान कोणती राज्यें होतीं हें समजतें. त्यांत आलेलें गुर्जर राज्य म्हणजे नर्मदे-प्रलीकडील सर्व गुजराथ प्रान्त होय असे आम्हाला वाटतें. मध्य गुजराथचे कांहीं भाग जरी विविचत् वलभीच्या राज्यांत मोडत तरी सामान्यपणें तो माग दहांच्या भडोच येथील घराण्याच्याच ताब्यांत होता. पण आनन्द-पर आणि कच्छ हे भाग ह्युएनत्संगाचे वेळी मालव राज्यांत समाविष्ट झालेले होते. असो, पृत्री सांगितत्याप्रमाणें गुर्जरवंशाचें राज्य एकंदर २०० वर्षे चालत्यावर भडोचें घराणें नामशेष झाँछे ८ व्या शतकाच्या मध्याच्या सुमारास हा प्रकार झाला असावा, पण तो कसा घड्न आला याविषयीं कांहीं ऐतिहासिक माहिती उपलब्ध नाहीं. त्याचा नाश अरब लोकांकडून झालेला नाहीं एवटें खास. मग तो चालुक्यांनीं केलेला असो वा चावोटकांनीं केळेळा असो, त्याविषयीं निश्चित कांहीं सांगतां येत नाहीं. भडोचचें गुर्जर वराणें जरी नष्ट झालें, तरी त्याचें नांव सर्वे प्रान्ताला मिळाल्यामुळें तें मात्र चिरंजीव झालें आहे याचें आश्चर्य वाटतें.

देशाला नांवें पडण्याची कारणें भिन्न भिन्न असतात. इंग्लंड देशाला नें नांव मिळण्याचें कारण अँगल लोक पण ते तर एकंदर जनसमूहाचा अगदींच क्षुष्ठक भाग होते. त्यांच्या बरोबरचे बिटन, सॅक्सन, नॅार्मन, डेन इत्यादि लोक सर्व मागें पडून एकटे अँगलच नांवामुळें पुढें आले. भरतखंडाला सांव्रत आपण सर्व लोक हिंदुस्थान म्हणतों, तथापि हें नांव त्याला कांहीं आपण स्वतः दिलेले नव्हे. तें परकीयांनी दिलेलें आहे. पण तेंच आतां पुढें होऊन मूळचें आपण दिलेलें भरतखंड हें नांव लुप्तप्राय झालें आहे. पंजाबच्या नांवाची तीच स्थिति. त्याचें मूळचें नांव पंचनद. पण तें आतां केवळ वेद व महाभारत यांत मात्र राहिलें आहे; परकीयांनी दिलेलें पंजाब हें प्रचारांत आलें आहें. गुजरायच्या नांवांतिह असाच कांहीं प्रकार झाला असावा असें काम्हाळा वाटतें. म्हणजे गुजरात हें नांव मूळ

परकीयांनी दिलेलें असून मग तेथील लोकांनी त्याला गुर्जर राष्ट्र या रूपानें आपलेंसें केलें. वस्तुतः गुर्जरांची सामक्षा आतां तेथें कांहींच राहिलेली नाहीं. तेथील लोक गुर्जरांचे वंशज नसून त्यांपासून स्वरूप व स्वभाव या बाबतींत सर्वस्वी भिन्न आहेत. तेथील बाह्मणही गुर्जरवंशीय नाहीत. नागर त्राह्मणांना जरी कित्येक पुराणेतिहासविशारद पंडित गुर्जर अतएव पर-कीय समजतात तथापि वस्तुतः ते तसे नाहींत. त्याप्रमाणेंच भागव आणि ओदीच्य ब्राह्मण हेही गुर्जरांनंतर पुष्कळ काळानें तेथें आलेले असून ते म्वतःला द्रविडेत म्हणूनच समजनात ब्राह्मणांप्रमाणें गुजरातेंतील क्षत्रिय वर्णहि गुर्जरवंशीय नाहीं. त्यांच्यांतील वल, चावडे, गोहिल, सोळुखी इत्सादि क्षत्रिय आपल्याला गुर्जर म्हणवीत नाहींत. त्यांच्या या स्वतःच्या समजा विरुद्ध, व त्यांच्यांतील परंपरागत हकीगती विरुद्ध कांहीं पंडित त्यांना परदेशस्थ गुर्जर म्हणतात. पण या पंडितांच्या मतापेक्षां त्या लोकांची परंपराच अधिक एतिहासिक अतएव अधिक विश्वसनीय होय. या संबंधानें आणखी विवेचन प्रसंगानुसार पुढें येईल. तात्पर्य गुजरातेंतील बाह्मण व क्षत्रिय वर्गोतील लोक तसेच इतरहि जातीचे लोक स्वरूपदृष्ट्या व इतिहासदृष्ट्या गुर्जर नाहीत. पण असे असूनिह त्या प्रांताला गुजरात असे नांव मिळालें याचें कारण, तेथें आपणाळों गुर्जर म्हणविणारें घराणें २०० वर्षे म्हणजे इ. स. ५५० पासून इ. स. ७५० पर्यत राज्य करीत होते हेंच होय असें आम्हाला वाटतें. या गुर्जरवंशानें आनर्त व लाट हीं श्रान्ताचीं जुनीं नांवें मार्गे सारुज स्वतःचें नांव पुढें केळें; व तसेंच तें त्यांच्या भागेंहि राहिलें आहे त्यांचा या प्रान्तावरील अंमल यशस्वी व वळभी राजांच्या सारखाच सुखदायक झालेला दिसतो. त्यांच्या राज्यांत नमूद करण्यासारच्या मोठमोठचा घडामोडी घडुन आल्या नाहींत याच गोष्टीवरून खरें म्हटलें तर त्यांचें राज्य एकमार्गी सुखाचें होतेसें दिसतें व स्यामुळेंच कदाचित त्यांचें नांव प्रांताच्या नांवांत चिरस्थायि झालें असावें.

गुर्जर राजांनी आपल्या भाषेचा पगडा त्या लोकांवर बसविल्यामुळेंहि कदाचित् त्या प्रान्ताला त्यांचें नांव मिळालेलें असेल. गुजराती भाषेचें स्वरूप उत्तरेकडील असून ती भाषा महाराष्ट्रीपेक्षां शौरसेनीशीचें निकट

आहे यांत संशय नाहीं. तथापि पूर्वी एकदां महाराष्ट्री देखील गुजरायेंत प्रबक्त होती. त्रेकूटकांच्या राज्याचे वेळी तेथीळ लोकांवर महाराष्ट्री भाषेची छाप न पडणें अशक्य होतें. त्रैकूटकांची लिपि व त्यांचा शक तर गुर्जर-राजांच्याहि दानलेखांत आढळत अमन्याबद्द पृवी सांगितलेंच आहे. शिवाय काठेवाड आणि गुजरायेतील जैन लोकोंचें धार्मिक वाङ्मय महाराष्ट्रीत आहे, आणि अजुनिह धर्मग्रंथांचें लिहिण्यांत तेथील जैन महाराष्ट्रीचाच उपयोग करतात. या गोष्टीवरूनहि वरील विधानाची साक्ष पटते. म्हणजे एका काळी गुजराधेतील सामान्य छोकांची भाषा महाराष्ट्री किंवा तत्सदश होती असेंच अनुमान करावें लागतें. कदाचित् दक्षिणी जैन सहाब्या शतकाच्या पूर्वी सर्व हिंदुम्थानांतील जैनांत अप्रगण्ये असल्यामुळें गुजराथी जैनोनी त्योच्यापामून आपला धर्म व त्याबरोबर धर्म ग्रंथांची भाषा म्हणून महाराष्ट्री यांचा म्त्रीकार केळा असेळ. कारण कांही असी, बौद्ध धार्मिक ग्रंथ जसे पार्ळात आहेत तसे जैन महाराष्ट्रीय आहेत. भाषेचा हा प्रश्न येथें इतकांच सोडून एवटे सांगणें पुरे आहे कीं, ती भाषा उत्तरे-कडील गुर्जरांच्या भाषेवरून बनलेला असल्यामुळे ती शौरसेनीशी निकट संबद्ध आहे. म्हणजे गुजराती भाषा व प्रान्ताचे गुजरात हे नांव इ. सनाच्या आठव्या शतकापासृन प्रचलित आहेत असें ठरतें.

गुर्जरांच्या ताम्रपटांवहन पहातां ते सूर्योपासक असावेत असे दिसतें, व त्यांत कांहीं आश्चर्यहि नाहीं. त्यांच्या मूळ ठिकाणीं म्हणजे भिनमाल येथें सूर्याचें मंदिर होतेंच. ते सूर्यापासक होते एवढवावहन त्यांना परकीय . देशस्य मानण्याचें कांहीं कारण नाहीं. खरोखर पहातां सूर्यापासना भरतखंडांत वेदकालापासून प्रचलित असून बाह्यणांचा अति पवित्र जो गायत्री मंत्र त्याची देवता सूर्यच आहे. अलीकडील काळांत शिव व विष्णु यांच्या उपासनेनें अप्रस्थान पटकावित्यामुळें जरी सूर्योपासना मागें पडली आहे, तरी ती केव्हांहि समूळ नष्ट झालेली नाहीं. इ. स पू. ४०० च्या सुमारास टोसियस नामक प्रीक लेखकानें असें लिहिले आहे कीं अषूपासून पंधरा दिवसांचे वाटेवर एका ठिकाणीं सूर्यचंद्राच्या उपासनेचें एक मोठें क्षेत्र आहे. हें स्थान मारवाडांत कोठें तरी असावें ( बांबे गॅझिटी-

**यर, गुजरात, पा. ५३२ ). या छिहिण्यावरून पारशी लोकांचा हिंद्स्था**-नाला संपर्क होण्यापूर्वीपासूनच येथे सूर्योपासना चालू होती हें उघड होते. मारवाडांतीळ भिनमोळचें सूर्यमंदिर हें अर्थात् फार जुनें असलें पाहिजे. त्याप्रमाणे प्रभास येथील चंद्रोपासनाहि बरीच प्राचीन आहे. प्राचीन राजांना अनेकवार मोठे सूर्योपःसक म्हटलेलें आढळतें, व ठाणेश्वराच्या वर्धन घरा-ण्यांत आणि काठेवाडांतील वलभी घराण्यांतिह असे सूर्योपासक राजे दिसून येतात. कित्येक राजांनीं पूर्वीची सूर्यीपासना सोडून दुसरीचा स्वीकार केलेला असल्यामुळें त्यांना त्याप्रमाणें माहेश्वर व भागवत अशीं विशेषणे लाविलेखीं दिसतात. अद्यापिहि आमच्या पंचायतन पूजेंत सूर्योपासना शिह्नक आहेच. एका विशिष्ट प्रकारचे सूर्यीपासक म्हणून परदेशस्य मग नामक लोकांचा हिंदुसमाजांत प्रवेश होऊन त्यांत ते समाविष्ट झाले म्हणून हरत-हेच्या येथील सूर्योपासकांना परदेशीय मग समजणें गैर आहे. पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें आर्यीच्या दुसऱ्या स्वारीत आलेल्या सोमवंशीय टोळ्यांपैकी गुर्जर हे असून त्यांची वृत्ति गीतेंत सांगितलेल्या वैश्यांची होती; म्हणजे ते कृषि व गोरक्ष्य हे धंदे प्राधान्यें करून करीत. पंजाबांतीळ आपल्या मूळ स्थानांतृन ते प्रथम मारवाडांत भिनमाल येथें कां व कसे आले तो इतिहास पढें योग्य स्थळीं सांगतां येईल.

स्कंदपुराणांत (आमच्या मर्ते या पुराणाचा काळ ८ वें शतक होय)
गुजराथ व काठेवाड यांपैकीं तीन चार सुप्रसिद्ध तीर्थ-स्थानांचा उद्धेख
असून त्यांच्या उत्पत्तीविषयीं त्यांत कांहीं काल्पनिक पण गमतीच्या कथा
दिलेल्या आहेत. त्यांचा विचार पुढें यथा प्रसंग होईल, येथें एवढेंच सांगावयास पाहिजे की नर्भदातीरावरील भरूकच्छ (भृगु आश्रम), स्तंभपुर
उर्फ खंबायत जवळील महीसागर संगम व कुमारी तीर्थ, नागर ब्राह्मणांचें
आनन्दपुर आणि प्रभास म्हणजे सरस्वतीनामक एका काल्पनिक नदीच्या
समुद्राशी झालेल्या संगमाजवळील तीर्थ, तसेंच सोमनाथाचें सुप्रसिद्ध देवालय इत्यादि पवित्र स्थानें ७ व्या शतकांत फार प्रसिद्ध व सर्वीना पूज्य
अशी होतीं.

हें प्रकरण पुरें करण्यापूर्वी भड़ोच, खंबायत आणि प्रभास या गुजराथेंतील बंदरांचा प्राचीन काळापासून इतर ठिकाणांशीं दर्यावर्दी व्यापार कसा

चाळत असे, याचें दिग्दर्शन करणें अवस्य आहे. पृथ्वीपर्यटनवर्णनात्मक परिष्ठस नांवाच्या प्रंथांत भडोच बंदरांत बाहेह्न येणाऱ्या मालांत मध, पितळ, कथील, शिसें, पोंवळीं, अशुद्ध सोनें, विविध कापड, चिटें, डीक, सोन्यारुप्याचीं नाणीं, मलमें, सुगंधि द्रव्यें, व राजे ळोकांच्या उपयोगाची निरनिराळी वार्चे आणि त्यांच्या जनानखान्यासाठी तरुण यवनी कन्या व उंची वस्त्रें यांचा निर्देश केलेला असून, बाहेर जाणाऱ्या मालांत हस्तिदंत, मानीचीं भांडीं, कापूस, रेशीम, मिरची इत्यादि पदार्थ सांगितले आहेत. हें वर्णन इ. स. २०० च्या सुमाराचें आहे. आठव्या शतकांतीळ आरब लोकांनी केलेल्या वर्णनाशी हें ताडून पहातां असे दिसतें की, त्यावेळीं काठे-वाडांत व गुजराथेंत सोन्यारुप्याच्या खाणींचे काम चालत असे. तथापि उनम सोन्याची नाणी कशी पाडावी हैं तेथील लोकांस चांगलेंस माहीत नव्हतें. म्हणृनच मुबलक सोनें व हपें देशांत पैदा होत असूनिह त्यावेळीं सोन्यारूप्याची नाणी त्या लोकांना वाहेरून आणणे युक्त वाटे. गुजराधेंत दीन्नार नाणें चाळत असे व तें परदेशी होतें. दीनार हा शब्दच परकीय आहे. वरील वंदरांशिवाय सिंदन ( आजचें संजाण ) बंदरांतून सागाचे टांकूड-बांबूच्या काठ्या हा माळहि बाहेर खाना होई. भडोच येथीळ भाल्यांचीं टांडे बाहेर ठिकाणीं फार खात. तसेच खंबायतचे जोडे प्रसिद्ध असत ( अजूनही तसे आहेत. ) पाचृचे खडेहि गुजराथेंतून बाहेर देशी जात पूर्वी गुजरार्थेतील राजांच्या जनानखान्यासाठी यवनी तरुणी इकडे येत, पण तो प्रकर पाळटून आठव्या शतकांत अरब सरदारांसाठीं गुजरायेंतून त्रहणी तिकड नेळ लागले !! या सुमारास मुसलमानी देशांतून म्हणजे विशेषतः अरवस्तान व इराण यांतून घोडेहि इकडे आणीत असेत. महा-नारतकालापासून प्रसिद्ध असलेली भडोचची कापसांची वस्त्रें व काप्स ही अद्यापि तशींच असून त्यांचीहि बाहेरदेशीं रवानगी होत असे.

# प्रकरण १० वें.

# बादाभी वें चालुक्य घराणें.

[या घराण्याच्या इतिहासाची तामलेख, शिलालेख इत्यादि साधन विषुळ असून त्यांवरून कळून येणारा त्याचा इतिहास डॉ. सर रामकृष्ण मांडारकर यांनी आपल्या दक्षिणच्या इतिहासांत दिलाच आहे. त्यावरून मुख्यत्वें हें प्रकरण लिहिलें असून रामायण, महाभारत व ताम्रपटादि लेख यांच्या परिशीलनानें झालेलीं तिद्विषयक आमचीं मतेंहि यथाप्रसंग आम्हीं नमूद केलीं आहेत.]

दक्षिण हिंदुस्थानांती उ ह्युएनसंगानें पाहिलेलीं व वर्णिलेलीं मुस्य राज्यें म्हटलीं म्हणजे महाराष्ट्र, कांची आणि कोंकणपुर हीं होत. त्यांतिह महाराष्ट्रानें इतर सर्वांना आपले अंकित करून सर्व दक्षिण भागावर साम्राज्य स्थापिलें होतें. या राज्यांचा जो कांहीं इतिहास प्राचीन कोरींव लेखांवरून दिसून येण्यासारखा आहे तो येथें देण्याचा प्रयत्न आम्ही करीत आहों.

या तीन्ही राज्यांतील राजवराणी ज्यांना आज आम्हीं मराठे म्हणतों, त्या जातीचीं होतीं अमें आमचें मत आहे. कित्येकांस हें मत चमन्कारिक बाटेल. पण वस्तुस्थितीच तशी असल्यामुळें ही गोष्ट नाकबूल करून चालणार नाहीं. त्या राजवराण्यांचे सांप्रतचे प्रतिनिधि मराठेच आहेत. त्यावेळचे चालुक्य म्हणजे आजचे चाळके किंवा सोळुंखी होत. कांचोचे पलुत्र आज पालवे म्हणून आणि कोंकणपुर अथवा बनवासी येथील कदम्ब हे कदम या नांवाने आज प्रसिद्ध आहेत. म्हणजे ७ व्या शतकाच्या

आरंभी दक्षिणेंत असलेल्या मुख्य तीन्हीं राज्यांतील राजे महारही ऊर्फ मराठेच होते. वंशदृष्टीनें ते मिश्र आर्य असून प्रथमतः ते गोदावरीच्या आसपास रहात आणि महाराष्ट्री नांवाची प्राकृत भाषा बोलत.

अशी ही वस्तुस्थिति आजवर कोणाच्या लक्षांत आलेली दिसत नाहीं; म्हणून किःयेकांनी बादामीच्या चालुक्यांना कानहीं म्हणजे द्रवीड ठरविलें आहे. पल्लंगचें तर बहुतेकांना कोडेंच पडलें असून कदम्ब म्हणजे कोणी मूळचे द्रवीड-तंशीय ब्राह्मण असावे असें आजवर समजत आलेले आहेत. पण हा सर्व भ्रम आहे. हीं सर्व घराणीं मूळ आर्यतंशीयच होत. कालान्तरानें दक्षिणेंतील मूळच्या द्रवीड राजवंशाशीं त्यांचा शरीरसंबंध घडून त्यांच्यांत पुढें मिश्रण झालें असावें. तथापि त्यांनी आपला मूळचा आर्यस्वभाव आणि आर्यधर्म व आर्यभापा न सोडतां तशींच कायम ठेविलीं होतीं. त्या सर्वांचा इतिहास नीट लक्षांत येण्यासाठीं आर्यलोकांचा दिक्ष-णेंत प्रथम प्रवेश झाला, तेव्हांपासून दिक्षणच्या इतिहासाचें विहं-गमदृष्ट्या निरीक्षण करणें अवश्य आहे.

आर्य लोकांनी दक्षिणेंत उतरून तेथें वसाहती केल्या, याबदल आतां कोणता वादच राहिलेला नाहीं. डा. भांडारकरांचे मतें हा वसाहतकाल पाणिनि व कात्यायन या दोन प्रसिद्ध वैयाकरणांच्या मध्यें केन्हां तरी म्हणजे इ. स. च्या पूर्वी ९ व्या आणि ४ थ्या शतकांच्या दरम्यान असावा. (आमच्या मतें तो याहूनिह प्राचीन असूं शकेल. पाणिनीनें एका सूत्रांत अश्मकी हें राजनाम तसेंच राजपुत्रनामिह हेंच आहे असें सांगितलें असून, अश्मक म्हणजे आमच्या मतें हलींच्या पैठणच्या आसपासचा प्रान्त असावा. पाणिनीहून प्राचीन कालच्या प्रंथांत अश्मक हें उत्तरेकडील

प्रान्तांचें व लोकांचें नांव म्हणून सांगितलेलें आढळतें.) आर्य लोकांची दक्षिणेंतील पहिली वसाहत विदर्भ देशांत म्हणजे आजच्या व-हाडांत झाछी, व तेथून पुढें ते गोदावरीतीरावरील प्रतिष्टान ऊर्फ पैठणपर्यंत पसरले. गोदावरीच्या कांठचा मुलूख या विजय-शाली आर्यांना फारच आवडला, व सर्व जगांत उत्तम प्रांत असें त्यांचें त्यांनीं पुराणांत वर्णन करून या श्रेष्टपणाला कारणीभूत झालेल्या गोदावरीला उत्तरेकडील गंगेच्या जोडीस बसविलें. नवीन वसाहतीच्या राजधानीला देखील त्यांनीं प्रतिष्ठान असें जुनेंच नांव दिलें. आज ज्याला प्रयाग म्हणतात. त्याचेंहि प्रथम प्रतिष्ठान असेंच नामकरण पूर्वीच्या आर्यांनी केलें होतें, व त्याच नांवाची दक्षिणेंत पुनरावृत्ति झाली. प्रतिष्टानाच्या स्थापनेनंतर हे वसाहतवाले पुढें आणखी निरनिराळ्या प्रान्तांत राहूं लागले; आणि त्या प्रान्तांना त्यांनीं राष्ट्र असें नांत्र दिलें. या राष्ट्रांचीं नांत्रें पांडुराष्ट्र, गोपराष्ट्र, आणि मल्लराष्ट्र अशीं महाभारतांतहि लिहिले<mark>ली</mark> असून हीं तीन व अश्मक मिळून आजचा महाराष्ट्र झालेला आहे. प्रान्त किंत्रा देश या अर्था राष्ट्र हा शब्द महाराष्ट्रीयांचा फार आवडता होता असें पुढें आम्हीं दाखिवणार आहों. या राष्ट्राशिवाय आणखी दक्षिणेंत कृष्णेच्या उगमाजवळ कुंतल देश म्हणून होता. महाभारतांत कुंतल हें नांव उत्तरेकडील व दक्षिणेकडील अशा दोन्ही देशांच्या यादींत आलेलें आहे. म्हणजे आर्यांच्या अमलाखालीं असलेल्या प्रान्ताच्या यादींत तें असून शिवाय दक्षिणेकडील अनार्य देशांतहि तें होतें. कदाचित तें दोवांच्या सरहदीवर असल्यामुळें असा प्रकार झालेला असेल \* असो. कुंतल देशापर्यंत म्हणजे ऋष्णानदीपर्यंत आर्यांचा दक्षिणेत प्रवेश झाल्यावर तेथें पुढें त्यांना अटकाव झाला. तुंगभद्रेच्या

<sup>\*</sup> महाभारतांतील देशाची यादी एका ठिकाणी दिली आहे ती पहा.

पलीकडे त्यांना जातां आलें नाहीं. या नद्यांच्या दक्षिणेकडीळ देशांचीं व लोकांचीं नाममाला महाभारतांत स्वतंत्र दिलेली असून द्रविड, चोल, पांडय, केरल अशीं तिला नेहमीप्रमाणें सुरुवात झालेली आहे. हे लोक व त्यांचीं राज्यें निःसंशय दक्षिणेंतींल मृळ अनार्य होत.

आतां या संबंधांत असा प्रश्न उत्पन्न होतो कीं, महाराष्ट्राचा प्रांत हा एक अगदीं विरल वस्तीचा कां होता? दक्षिणेंत तुंगभद्रेच्यः खाली तर लोकवस्ती पुष्कळ होती; असे असता तिच्यः जवळचा महाराष्ट् अगदी विरळ वस्तीचा कां असावा ? या प्रश्नाचें उत्तर रामायण कथेचा ऐतिहासिक दृष्ट्या विचार केल्यास मिळण्यासारखें आहे. या विस्तीर्ण प्रदेशावर त्या वेळी जंगलें पसरलेली अमून त्याला तेव्हां दंडकारण्य अमें नांब होतें. चित्रक्ट पर्वतापासून तों खालीं मलय पर्वताच्या ऋष्यमृक शिखरापर्यंत म्हणजे हल्लींच्या रेवा मंस्थानापासून तों म्हेसूरपर्यंत सर्व प्रदेश दंडकारण्यांत मोडत असे. रामाने आपला पहिला मुक्काम चित्रकृटावर केला त्याचें कारण तेथपर्यंत दंडकारण्याची हद होती हैंच होय. दंडकारण्याचा हा प्रदेश प्राचीन कार्ळी म्हणजे इ. स. पूर्वी १००० वर्षांच्या सुमारास सर्वत्र अरण्यावृत्त होता यांत कांहीं आश्चर्य नाहीं. अगदीं अलीकडे म्हणजे ब्रिटिश अमदानीच्या आरंभीं देखील त्याचा बराच भाग तसा असून विंध्य, सातपुडा आणि महेन्द्र पर्वतांजवळील प्रांत अगदीं स १८५८ पर्यंत अरण्यमय होते. ही वस्तुस्थिति झाली. पण पुढे . प्रश्न असा आहे कीं, वव्हाड, पैठणचा मुलूख, तसेंच दक्षिणे-कडील आणावी भाग हे सर्व सपाट असूनहि अरण्यमय कां असावे डोंगराळ देशांत लोकवस्ति न वाढणें बरोबर आहे, पण येथें तसें कां व्हावें १ या प्रश्नाचा खुळासा असा आह कीं, या प्रदशांट त्यावेळी राक्षसांचा किंवा प्रचलित इतिहासाच्या भाषेत बोलाव-याचें तर मनुष्यभक्षकांचा फार उपद्रव असे. समाजशास्त्रावरून असें दिसून आलें आहे कीं, नरमांसभक्षक लोकांची प्रजा फारशी कधीं वाढत नाहीं. दंडकारण्यांत असेच लोक त्या वेळीं विशेषतः असल्यामुळें त्यांतील वस्ति अगदीं तुर-ळक होती. नरमांस-मक्षकांखेरीज मृत प्राण्यांच्या उपजीविका करणारे महार व मांग हेही छोक दंडकारण्यांत रहात असत. आर्य ठोक उत्तरेकडून खाळी येऊं ठागले तेव्हां त्यांनीं तेथील जंगलें तोडून जमीन साफ केली व ती लागवडीस आणिली. महार व मांग लोकांना त्यांनी हांकून न देतां अस्पुरय समजून वेगळें राहूं दिलें. या गोष्टीचा विचार केल्यास आर्यांनी दक्षिणेकडील हा दंडकारण्याचा भाग कोणापासून जिंकुन वेतला असें म्हणण्यापेक्षां त्यांना तो रिकामा सांपड्न त्यांनीं तेथें वसाहती केल्या असें म्हणणेंच अधिक जुळेल. जे कोटें कोठें नरमांसमक्षक त्यांना तेथें आढळले त्यांचा अर्थातच त्यांनीं नाश केला, झाडें तोडन जमीन साफ केली, नगरें व ग्राम यांची रचना केली व महार व मांग यांना गांवाबाहेर अस्पृट्य म्हणून रहावयास लाविलें. दक्षिणेंतील शतकरी वर्ग मुख्यत्वें करून आर्यवंशीय असण्याचें हेंच कारण होय. या गोष्टीचें विशेष महत्व काय आहे याचा विचार पुढें येईल. हे लोक बहुधा शुद्ध आर्य नसून आर्यांच्या दुसऱ्या प्रवेशाचे वेळीं या देशांत आलेल्या यदुवंशीय टोळ्यांपेंकीं मिश्र आर्य असावे. त्यांनीं प्रथम कुरुक्षेत्र, शूरसेन, व सौराष्ट्र या बाजूला आपल्या वसाहती केल्या आणि तेथील मूळच्या नाग लोकांच्या कन्यांशीं विवाह केल्यामुळें ते पुढें मिश्र आर्य वनले.

महाराष्ट्र देश पूर्वी विरळ वस्तीचा असण्याचें आणखीहि एक कारण सांगतां येण्यासारखें आहे. तें असें कीं, कोणत्याहि

समुद्रकांठचा प्रदेश आंतील उंच भागापेक्षां आरोग्यदृष्ट्या कमी प्रतीचा असला, तरी ही उणीव साधारणतः त्याच्या सुपीकपणानें भरून काढिलेली असते; त्याचप्रमाणें इतर देशाशी समुद्रांतृन त्याला व्यापार करतां येत असल्यामुळें आंतील डोंगरसपाटीच्या प्रदेशापेक्षां तो भरभराटलेला असतो. याच कारणास्तव दक्षिण हिंदुस्थानच्या पूर्व पश्चिम किनाऱ्यावंरील द्रविड प्रजा भरभराटींत असल्यामुळें आंत दूरवर राहणाऱ्या छोकांपेक्षां त्यांची संख्या पुष्कळ वाढून इतर देशांतील लोकांच्या संघद्दणामुळे पुष्कळ बाबतींत मुधारलेलीहि होती. अमें असल्यामुळें महाभारतांत म्लेंच्छ नांवानें उल्लेखिलेले द्रविड लोक दक्षिणापथाच्या दोन्ही किनाऱ्यां-वरील चोल, द्रविड, पोड्य, आणि केरल नांवांनीं सारखे लागून गेलेले आढळून येतात. यांशिवाय पूर्व किनाऱ्यावर कलिंग व आंध्र हे असून पश्चिम किनाऱ्यावर उत्तरेकडे कोंकण प्रांत होता. यांपेकी कलिंग देश महाभारतापूर्वीच आर्यांच्या कह्यांत बहुतेक आलेला होता; व जरी तेथें त्यांनीं सर्वत्र वसती केली नव्हती तरी उत्तरेकडीं अार्यांच्या देशनाममालेंत त्याची गणना होण्या-पुरेशी आर्यांची छाप त्यावर पडली होती. महाभारताचे काळीं कोंकण प्रांत मात्र आर्य वर्चस्वाखाली आलेला नसल्यामुळें त्याची गणना उघडच दक्षिणेकडील देशांच्या नाममालेंत झाली. कोंक-णापैकी उत्तर भाग म्हणजे अपरान्त हा मात्र उत्तरेकडील आर्य देशांत मोडत होता.

महाभारताचे शेवटचें संस्करण होण्याचे वेळां म्हणजे इ.स. पूर्वी तिसऱ्या शतकाचे आरंभी दक्षिणापथाची अशी स्थिति होती. पुढेंहि कित्येक शतकें-पर्यत ती तशीच होती. अशोकाच्या शिलावरील आज्ञालेखांत आलेले राष्ट्रिक, पेदनिक आणि अस्सक हे सर्व दाक्षिणात्य आर्य होते, व त्यांनाच पुढें महारथ किंवा महारह म्हणूं ळागले, असें नाशिकच्या लेण्यांतील लेखां-वरून दिसून येतें. पेरिप्लस प्रंथांत व टालेमीनेंहि या प्रांताला एरियाके म्हणजे आर्यदेश असें नांव दिलेलें असून त्याचे कुंकण (कोंकण), महा-राष्ट्र, आणि कुंतल असे तीन भाग देखील सांगितले आहेत. कोंकण किनारा त्यावेळी आर्योच्या वर्चस्वाखालीं आलेला असून आर्यभाषेची छापहि त्यावर पडली होती. महाराष्ट्र व कुंतल हीं नांवें पुढील संस्कृत प्रंथांत दक्षिणापथाच्या भागांची म्हणूनच आलेलीं असून त्यांची मुख्य शहरे पैठण आणि कोल्हापुर अथवा करहाट अशीं अनुक्रमें होतीं. तेथील राजे वसाह-वेच्या वेलेपासून तों अशोकापर्यंत आयं व महार्थ होते. पण इ. स. पूर्वीच्या पहिल्या शतकापासून इ. स. ३ न्या शतकापर्यंत कोंकण, महाराष्ट्र व कुंतल या सर्व भागांमिल्न बनलेल्या विस्तीर्ण प्रदेशावर किंबहुना बन-वासीपर्यंत पुढील देखील दक्षिण प्रान्तावर सातवाहन ऊर्फ आंध्रभृत्य यांचें अधिराज्य स्थानन झालेलें दिसून येतें.

आतां हे सातवाहन कोणत्या जातीचे हाते असा प्रश्न आहे. ते आर्य कीं अनार्य ? मराठे कीं द्रविड ? या प्रश्नाचा निर्णय करणें कठीण असलें तरी तें काम महत्वाचें आहे. अद्यापि या प्रश्नाचें उत्तर कोणी निश्चित दिलेलें नाहीं.तथाि पूर्वीचा महाराष्ट्रांतील विरल वस्तीचा प्रश्न जसा रामायणाच्या साहाय्यानें सोडवितां आला, तसा इतर पुराणें व दुसरे प्राचीन लेख यांच्या आधारानें यािह प्रश्नाचा निर्णय करण्याचा आम्हीं प्रयत्न करतों. सातवाहन कर्फ आंध्रमृत्य यांना पुराणांत शूद्र महटलें आहे. सातवाहन कर्फ शािलेचाहन हा बाह्मण स्त्रीपासून शेषाला (नागाला) झालेला पुत्र होय, अशी दंतकथा प्रचलित आहे. असल्या दंतकथा जरी वरकरणीं वेडेपणाच्या दिसल्या तरी त्यांत कांहीं तथ्यांशिह असतो. आंध्रलेक इतर द्रविड लोकां-हून अगदी निराले दिसतात. द्रविडांपूर्वी पुष्कल शतकें ते आर्यीच्या संस्कृतीशीं संबद्ध झालेले असल्यामुळें त्यांचा देश महाभारतांतील देशनामांच्या मालेंत उत्तरेकडील मिश्र-आर्य-देशांत गणिलेला असून दक्षिणेकडील मलेंच्छ देशांत सांगितलेला नाहीं. मग हे आंध्र लोक नागवंशीय मानावे कीं काय ?

आजमितीस आंध्र देशाच्या म्हणजे तैलंगणाच्या निकट असलेह्या नागपूर प्रान्तांत नाग लोकांची पृष्कळच वस्ति आहे. तेलंगी बाह्यण नि:संशय आर्यवंशीय अमृन त्यांचे महाराष्ट्र ब्राह्मणांशी अजून शरीरसंबंधिंह होत आहेत. पण तेलंगी क्षत्रियांचे मात्र मराठा क्षत्रियांशीं विवाहसंबंध होत नाहींत. या सर्व गोर्छ। लक्षांत घेतां सातवाहन घराणें नागवंशीय असून त्याने इ. स. पूर्वी पहिल्या शतकाच्या मध्याच्या समारास पाटलिपुत्राच राज्य जिंकुन तेथे आपले वर्चस्व स्थापिलें, व पुढें महाराष्ट्रावर स्वारी कहन तेथेंहि आपला अंमल वसविछा असें अनमान करावयास हरकत नाही. त्याची राजधानी प्रतिष्टान म्हणजे पैठण येथे असून ती पूर्वीहि महाराष्ट्राची राजधानी होती. पैठण शहराचे हे महत्व अशोक व त्याच्या पूर्वीच्याहि कित्येक राजांपासून चालृ होतें, व सातवाहनांच्या कारकीर्दीत तें त्यांच्या विस्तीर्ण साम्राज्याचे केन्द्रस्थान वनन्यामुळे तर आतां ते अधिकच वाटले असले पाहिजे तथापि सातवाहन आपल्याला धनकटक येथील आंध्रराज-घराण्याचे अंकित समजून आंध्रभृत्य असे म्हणवीत. उत्तरेकडे पाटणापासून दक्षिणेकटे म्हेंस्रपर्यत पसरलेल्या अफाट साम्राज्याची राजधानी या नान्याने यापृढें पैठण शहर फारच प्रसिद्धीस येऊन व्यापार व कलाकोशत्य यांचे माहेरघर बनलें. याच कारणास्तव त्याची टालेमीच्या वेळी पाश्रान्य देशांतिह प्रसिद्धि होती, व मराठींतील पैठणी नामक स्त्रियांच्या उंची जरीत कांठीं रेशमी वस्त्राच्या नांवांत त्याचा मोठेपणा आर्जाह दिसून येत आहे सातवाहन घराण्यांतील राजे म्वतः विद्वान असून, विद्वानांचे आश्रयदातेहि होते. त्यामुळे काशी शहराच्या खाळोखाल सुप्रसिद्ध विद्यापीठ अशीहि पैठण शहराची ख्याति झाळी. पैठणचें हें वैभव पुढेहि बरींच शतकें महणजे अगदीं मुसलमानी अमदानीन्या अखेरपर्यत चालू होतें. सातवाहनानंतर जरी पैठणास कोणा मराठाराजांनी राज्य केले नाहीं, तरी त्यामुळें त्याचे महत्व कमी झालें नाहीं. वातापी म्हणजे बादामी, मानखेड, कल्याण, व देर्वागरी या मराठयांच्या पुढील राजधान्या पेठणाच्या बरोबरीला आल्या नाहीत, आणि पैटण हेंच विद्येचें व कलाकोशत्याचें केन्द्र नेहमीं राहिले

इतकें कीं, मुसलमानांच्या व मराठ्यांच्या अमदानींत देखील विशेष भानग-ढीचे विवाद पैठण येथील विद्वस्तभेपुढेंच निर्णयार्थ पाठविण्यांत येत असत. या सर्व वैभवाला कारण पैठण हें सातवाहनांच्या विस्तीर्ण साम्राज्यार्ची राजधानी होतें हेंच असून, त्यावरून सातवाहन राजे पूर्णपणें प्राचीन ब्राह्मणी ऊर्फ वैदिक धर्मांचे अभिमानी असले पाहिजेत असें उघड होतें.

पूर्वी सांगितत्याप्रमाणें सातवाहन मृटचे नागवंशीय होत. पण पुट त्याच क्षात्रयांशीं शरीरसंबंध होऊं लागले. नर्मदेन्या पलीकडे उज्जनी येथे शक नांवाचे मूळ परदेशस्थ रेपण यावेळीं सर्वथा हिंदु बनलेले राजे राज्य करीत होते: त्यांपैकी रुद्रदामन राजाच्या कन्येशी एका सातवाहन राजाने विवाह केल्याचें प्राचीन लेखांवरून दिसुन येतें; व त्यांत कांहीं आश्चर्यहि नाहीं. पूर्वी चंद्रगुप्ताने एका यवन कन्येचे पाणिप्रहण केले होतें. तो शूट होता, तथापि तसें करावयास क्षत्रिय राजांना सुद्धां अडचण नव्हर्ता. असी. सातवाहन या नागवंशीय राजांना आर्य क्षत्रिय आपल्या मुली देत, हे जरा चमत्कारिक वाटतें. तथापि चमन्कारिक वाटलें तरी तें खरें आहे. या सातवाहनांच्या दानलेखांत राजांच्या नांवांना गौतमीपृत्र, वासिष्ठीपृत्र इत्यादि जी विशेषणें लाविलेलीं आढळतात, त्यांवरून ही गोष्ट स्पष्ट होते. यः शब्दांचा अर्थ गोतम किंवा वसिष्ठ या गोत्रांतील राजिस्त्रयांचे पुत्र असः आहे हैं उघड आहे. पण या म्त्रियांच्या गोत्राचें महत्त्व काय? त्या जर ब्राह्म-णांच्या मुली असत्या,तर त्यांच्या गोत्राचा निर्देश करण्याची तादश अवस्यकतः नव्हती. म्हणून या संबंधानें आमचा तर्क असा आहे कीं, त्या दक्षिणेंतील सुप्रसिद्ध क्षत्रिय राजघराण्यांतील स्त्रिया होत्या. सातवाहनांचा सामाजिक दर्जा क्षत्रियांपेक्षां अर्थातच कमी प्रतीचा होता, व त्यामुळे त्यांना आपल्या मातृवंशाचें गोत्र मिरविण्यांत बहुमान वाटत असला पाहिजे. शिवाय मात्गोत्राचा आपल्या नांवांत निर्देश करण्याची चाल म्हणजे कांहीं नवी होती, असेंहि नाहीं. बृहदारण्यकोपनिषदांत वंशकथनामध्यें पृष्कळांच्या मातृगोत्रांचा उल्लेख केलेला आहे. उदाहरणार्थ,त्या उपनिषदाच्या शेवटच्या अध्यायाच्या शेवटच्या त्राह्मणांत पौतिमाषीपुत्र, कात्यायनीपुत्र, भारद्वाजी- पुत्र, कोशिकीपुत्र, आत्रेयोपुत्र, अशीं अनेक नांवें सांगितलीं आहेत, (बृ. ६,५). अलीकडच्या काळीं सुद्धां रजपूत राजे आपल्या राण्यांना राठोडणी, चोहानी, इत्यादि पेंतृक नांवें बहुमानास्पद म्हणून देत आले आहेत. राजघराण्यांत जन्मलेल्या स्त्रीला परकी घराण्यांत लग्न होऊन गेल्यावर आपल्या पितृगोत्राचा निदेश अवस्य वाटणें स्वाभाविक आहे. म्हणून आम्हांला असे वाटतें कीं, सातवाहन राजांनीं क्षत्रिय कन्याशीं विवाह केल्यामुळें त्यांचे पुत्र आपल्या मातृगोत्राचा बहुमानानें उल्लेख करीत. यावहन आणखीहि एक गोष्ट दिस्न येते. ती अशी कीं दिक्षणेंतील मराठा क्षत्रिय घराण्यांत कांहीं विशिष्ट गोत्रें असून तीं त्यांवेळीं सुद्धां काळजीपूर्वक संभाळून लक्षांत ठेविलेलीं होतीं. सातवाहनांच्या या विवाहसंबंधावहन मराठा क्षत्रियांमध्यें जीं सूर्यवंश,सोमवंश,व नागवंश अशीं तीन वंशनामें चालत आलेलीं आहेत, त्यांना फार प्राचीन काळाचा म्हणून महत्वाचा आधार मिळतो. सातव्या शतकांतील मराठा क्षत्रियांमध्यें मुद्धां नागवंश चालू होता हें पुढें दिस्न येणार आहे.

आतां बादामीच्या चालुक्यांच्या इतिहासाकडे वळूं.सातवाहनांचा अंमल कसा नष्ट झाला हें सांगतां येत नाहीं. एवढें खरें कीं इ. स. पूर्वा पहिल्या शतकापासून तों इ. सनाच्या दुसऱ्या शतकाच्या अखेरीपर्यंत म्हणजे सुमारें तीनशें वर्षें पेठण येथें राज्य केल्यावर सातवाहन घराण्याचा न्हास होऊं लागला. एकच घराणें दोन तीनशें वर्षोंहून अधिक काळ टिक्न राहिल्याचें बहुधा इतिहासांत दिसून येत नाहीं; व या साधारण नियमानुसारच सातवाहनांची गति झाली. त्यानंतर तीनशें वर्षे म्हणजे ५ व्या शतकापर्यंत महाराष्ट्राचा इतिहास कसा काय होता, हें सांगता येणें कठीणच आह. डा. मांडारकरांच्या मतें सातवाहनानंतर महाराष्ट्रांत मराठ्यांचीं अनेक लहान लहान राज्यें होतीं, त्यांत राष्ट्रकूट नांवाच्या घराण्याकडे एक राज्य चालत होतें। राष्ट्रकूटांची हकीगत पुढें कमानुसार येईल.

पण या तीनशें वर्षांच्या इतिहासासंबंधानें आणखीहि एक तर्क संभवतो. आम्हांछा तर असें वाटतें की या काळांत महा-राष्ट्राचा मुख्य भाग म्हणजे विशेषतः पैठण आणि अर्मक है प्रान्त वाकाटक नांवाच्या आर्य राजवंशाच्या अमला खालीं होतें. वाकाटकचें राज्य हर्छीच्या मध्य प्रान्तांत होतें.यांचा पहिला राजा विंध्यशक्ति नांवाचा होता, त्याचा पुत्र प्रवरसेन त्याच्या मागून राज्यावर आला. वाकाटकचें घराणें महाराष्ट्रांत राज्य करीत होतें याचा महत्वाचा पुरावा अजिठवाच्या छेण्यांवरून मिळाला भाहे. हीं लेणीं कोणी खोदिलीं, या प्रश्नाचें उत्तर अद्यापि निश्च-यात्मक कोणी दिलेलें नाहीं. ह्युएनत्संगाचे वेळी तीं अस्तिःवांत होतीं, कारण आपल्या प्रवास वर्णनांत त्यानें त्यांचा निर्देश केलेला आहे. अर्थात चालुक्यांच्या अमदानीपूर्वीच त्यांची रचना झालेली असली पाहिजे. हीं लेणीं बौद्ध तन्हेचीं असून त्यांतील शिलालेखांत विन्ध्यशक्ति आणि प्रवरसेन अशीं नांवें आढळतात. डॉ भाऊ दाजी यांनीं आपल्या एतद्विषयक निवधांत ही गोष्ट प्रथम निश्चित केली. चालुक्यांच्या वेली या लेण्यांत कांही भर पडली असेल, नाहीं असें नाहीं. पण ऱयांतील मुख्य मुख्य लेणीं बरींच प्राचीन आहेत, यांत शंका नाहीं. ( जर्नल आफ् वि बाम्बे बँच. रा. ए. सो. पुस्तक ७). या गोष्टीचा विचार केल्यास सात-बाहनांनंतर चालुक्यांपर्यंतच्या तीनशें वर्षांचा जो महाराष्ट्राचा इतिहासांत खंड पडल्यासारखा दिसतो, त्याचा उलगडा होईल. तो असा कीं, या कालांत हिंदु राज्य महाराष्ट्रांत वाकाटक परि-ब्राजकांचें होतें. फ्रेंच विद्वान डुब्रिडल यानेंही आपल्या नवीन पुस्त-कांत असाच तर्क केला आहे. अजिठयाच्या लेण्यांत अरमक राज्याचाहि उल्लेख आलेला आहे. या काळांत लोक व राजांचे प्रधान पुष्कळसे बौद्ध असल्यामुळें, त्यांनी आपापल्यापरीनें बौद्ध भिक्षंसाठीं हीं लेणीं खोदिवलीं. पुढें या बौद्धधर्मीयांच्या मताविरुद्ध हिंदुधर्मी मराठा क्षत्रिय घराण्यांची साहन्या शतकाच्या आरंभापासून चळवळ सुरू झाळी; व त्यांनी थोड्या काळानं-बौद्ध-मत प्रवण वाकाटकांचा अमल नष्ट करून, महाराष्ट्रांत आपलें वर्चस्व स्थापन केलें. या घराण्यांत राष्ट्रकूट व चालुक्य हीं नांवें प्रमुखपणें आढळून येतात. चालुक्यांच्या मूळ पुरुषानें अश्वमेध करून बौद्धधर्माविरुद्ध आपलें जें वर्चस्व झाल्याचें दाखिवलें, त्या गोष्टीचेंहि रहस्य व महत्व या वरील तर्कावरून चांगलें लक्षांत येईल.

चा छुक्यांचें घराणें महाराष्ट्रीयच होतें, की त्यां या कांहीं दान-चेखांत महटत्याप्रमाणें अयोध्येकडील कोणा क्षत्रिय पुरुषानें इकडे वऊन त्याची स्थापना केली, याचा बरोबर निर्णय होत नाहीं. यांच्या पहिल्या पहिल्या दानलेखांवरून ते मानव्यगोत्री व हारी-नीपुत्र होते, एवढेंच दिसून येतें. हारीतीपुत्र शब्दाचें महत्व पूर्वी गौतमीपुत्र व वासिष्टीपुत्र शब्दाविषयीं जें विवेचन केलें आहे त्यावरून समजून येईल. आम्हांला तर असे दिसतें कीं हारीता-पुत्र या विशेषणावरून पहातां चालुक्यांचीही नामविषयक परंपर मातवाहनांपासून आलेली असावी. चालुक्य घराणें दोन्ही बाज्ंनीं म्हणजे मातृवंश व पितृवंश दोहों कडून क्षत्रिय होतें. त्याच्या मूळ पुरुषाचे पितृगोत्र मानव्य असून मातृगोत्र हारीत होतें, व म्हणनच दोन्हीं गीत्रांचा अभिमानपूर्वेक उल्लेख करणें त्यांना अवस्य वाटळें. राष्ट्रकूटांपें भीं गोविन्द<sup>े</sup> नामक राजाचा पराभव केल्यावर तें उदयास आलें, असें त्यांच्या जुन्या दानलेखांत नमूद केलेलें आहे. त्यांचा महाप्रतापी राजा जो पहिला पुलकेशी त्यानें क्षत्रिय धर्मीला व सत्तेला अबस्य वाटणारा असा अश्वमेध केला. या अश्वमेधावरून पूर्वी सांगितल्याप्रमाणे चालुक्यांनी आपली

मत्ता बौद्ध धर्मीयांचा पाडाव करून स्थापिछी होती, असे दिसून यतें. उत्तरेकडे मगध देशांत बौद्धांचा पाडाव करून तेथें प्राचीन वैदिक धर्माची पुनरिप स्थापना केल्याची खूण महण्न वैश्य गुप्त गाजांनीहि अक्षमेध केला होता. त्याचप्रमाणें दक्षिणेंत चालुक्यां- पेकी या पुलकेशीनें आपल्या वर्चस्वाची साक्ष महणून अक्षमेध केला, व त्या संबंधानें पुढें वंशांत अभिमानपूर्वक उलेख नित्य केलेला आढळतो.

चालुक्यांची राजवानी बादामी होती, एवढवावरून ते द्रविड किंगा कानडी असावे असे कोगाला वाटण्याचा संभव आहे. क एग ह्युरनःसंगानें पुलकोशी क्षत्रिय असून तो महाराष्ट्रावर राज्य

<sup>🕆</sup> चालुक्य पहिला पलकेशि वगैरे राजे कानडी होते, अशा प्रकारचा ममज प्रान्ताभिमानानें प्रेरित झालेल्या कित्येक कानडी लेखकांनीं धरला नाहे, हें पाहून हस्ं आल्यावांचृन राहत नाहीं. आस्याचें देहाशी तादास्य हरून, आपठा मूळभाव विसरून, मी अंध, मी काणा, मी काळा, मी गोरा अशी नावना मनुष्य धरतो असं वेदान्त प्रतिपादन करतात, त्याची येथे आठवण होते. मी कानडी, भी महाराष्ट्री, अशा प्रकारचा भेद भाषेच्या अभिमानानें करणें अनैतिहासिक आहे. प्रश्न भाषेचा नाहा, वंशाचा आहे. आणि वंश रार्थ आणि द्रविड असेच आहत. कर्नाटकांत किंवा आन्ध्रदेशांत किंवा तामील ंशांत गेलेले आर्थ म्हणजे ब्राह्मण, क्षत्रिय,वैदय,तैयी**ल लोकसं**ख्येच्या **मानानें** शोडे असुल्याकारणानें मापेनें द्रविड झाले आणि महाराष्ट्रामधील आर्य द्रविड वंशाचे लोक येथें थोडे असल्यानं भाषेनं आर्य राहिले. यामुळें चमस्कार असर आला आहे कीं, कानडी बोलगारे आर्थ म्हगजे बाह्यगादि आपल्यास महाराष्ट्रा **→** ह्न भिन्न समजून, व्यांच्याशीं स्वर्धा व भेदभाव मानूं लागले आहेत. वैश-पूर्वापारपरंपरा आणि प्रत्यक्ष विवाहसंबंध अजुन महाराष्ट्राशी असून हा त्याचा अमें व या अमामुकें इतिहासाला सुद्धां निराळं वलग देण्याची त्यांची उत्काइ इच्छा पाहून, उद्देग आणि आश्वर्य, रर्डे आणि इस् एकाच वेळी येतें.

करीत होता, असे स्पष्ट म्हटलेलें असल्यामुळें असा संशय घेण्याचें कारण नाहीं. एका साम्राज्याचा छय होऊं लागला म्हणजे त्यांतील प्रांताधिकारा आणि मांडलिक आपआपल्या भागा-पुरते स्वतंत्र राजे बनतात, असा इतिहासांतील नित्याचा अनुभव आहे. महाराष्ट्रांत राष्ट्रकृट, चालुक्य, कदंब, पल्लव इत्यादि मराठी भाषा बोलणाऱ्या क्षत्रिय घराण्यांचा जो एकदम उदय झालेला दिसतो त्याचें कारण तरी याच प्रकारचें होतें. या घराण्यांपैकी कटंब व चालुक्य हीं दोन्ही मूळ एकाच वंशांतील होत. दोन्हींतील राजे आपल्याला मानव्यगोत्री व हारीतीपुत्र क्षणवीत असत.अर्थांत त्यांचे परस्परांत विवाहसंबंध शक्य नव्हते, ते त्यांना इतर राज वराण्याशींच करावे लागत. त्यांच्यांतील आणखी कांहीं दंतकथा चाहि विचार येथें केला पाहिजे. हे कदंब बनवासी व कोंकणपूर येथें राज्य करीत. पहुत्र घराणें आपल्याला केवळ भारद्वाज-गोत्री म्हणवीत व त्याचा अंमल वेंगी आणि सातवाहनांच्या राज्यापैकीं पूर्वेकडील प्रांत यांवर होता. या पलवाचें वर्णन पुढील प्रकरणांत येणार आहे. प्रस्तुत प्रकरणांत आतां चालुक्यांच्या पुढील दानः लेखांवरून व परंणरागत हकीकतीवरून त्यांच्या पूर्वपीठिकेविषयी काय माहिती मिळते ती येथें पाहूं.

चालुक्यांची ही कुलपरंपरा वेंगी येथील चालुक्य शाखेच्या दानलेखांत आढळून येते. उत्तर चालुक्य राजांच्या वेळीं बिल्हण पंडितानें लिहिलेल्या विक-मांक-देवचरितांत चालुक्यकुलाच्या उत्तत्तीविषयीं जी दंतकथा दिली आहे, ती केवळ अलंकारिक व काल्पनिक असल्यामुळें जमेस घरण्यासारखी नाहीं. बिल्हणानें चालुक्य नांव बदलून आपल्या काव्यप्रतिभेनें त्याला चौलुक्य असें बनविलें. चुलुक म्हणजे ओंजळ व तीपासून झालेले ते चौलुक्य अशी त्याची व्युत्पत्ति आहे. कलियुगांत अधर्म फार झाल्यामुळें त्याचें निराकारण करण्यासाठीं कोणी क्षत्रिय वीर निर्माण करावा अशी ब्रह्मदेवाची प्रार्थना करण्यासाठीं इन्द्र ब्रह्मदेवाकडे गेळा असतां, तो अर्ध्यप्रदान देत होता. त्यानें

इन्द्राची विनंति ऐकून आपत्या चुलुकांतून एक वीर निर्माण केला; तोच चालुक्यांचा मूळ पुरुष होय असे बिल्हणाचे काव्य आहे. पण पूर्वेकडीळ चालुक्यांमध्ये प्रचिति असलेली कुलपरंपरा अशी कल्पनामय नसून दिस-ण्यांत तरी ऐतिहासिक आहे. ती त्यांच्या कोरींव लेखांत आढळून येत असून तिचा सारांश पुढीलप्रमाणें आहे (विमलादित्याचा रणस्तुति दान-. छेखे नंबर ३६ एपिग्रॅफिका इंडिका, पु. ६ ). प्रथम त्यांत चंद्रवंशाची वंशा -वळ चंद्रापासून तों पांडवांपर्यंत व पांडवांपासून पुढें उदयनापर्यंत दिली आहे. पुढें उदयनापासून चक्रवर्ति राजांच्या ५९ पिढवांनीं अयोध्येस राज्य केल्यावर विजयादित्यनामक राजाने दक्षिणापथ जिकण्याच्या हेतूने त्यावर स्वारी केली. पण तेथें त्रिलोचन पल्लवाबरोबर त्याचें युद्ध होऊन तो त्यांत मारला गेला. त्यावेळीं त्याची राणी गरोदर होती. विष्णुभट सोमयाजी नामक एका ब्राह्मणाने प्रसूतीसाठीं आपल्या अमहारांत तिला आश्रय दिला. नेथें ती प्रसूत होऊन तिळा पुत्र झाला. त्याचें नांव विष्णुवर्धन. विष्णुवर्धनाचे मानव्य गोत्रीय व हारीतीपुत्र अशा क्षत्रियांना उचित असे जातकर्मादि सर्व संस्कार विष्णुभद्राने केले ( मानव्यसगोत्रहारीतीपुत्र स्वक्षत्र गोत्रक्रमीचितानि कर्माणि करियत्वा तमवर्धयत् ). पुढे त्या मुळाने आपल्या कुळाचा इतिहास सर्व समजून घेऊन चालुक्यपर्वतावर तपश्चर्या केली, आणि गौरी देवी, कुमार आणि नारायण या देवतांना प्रसन्न करून त्यांच्या कृपेनें श्वेत छत्र, एकशंख, पंच महाशब्द, प्रतिबक्का, वराहलांछन, पंचकान्त सिंहासन, मकरतोरण, कनकदंड, गंगा यमुना व आपल्या कुलांत पूर्वी चालू असलेली दुसरींहि राजिचन्हें प्राप्त कहन घेतल्यावर कदम्ब, गंग व इतर राजांना युद्धांत जिंकून सेतूपासून नर्मदेपर्यंतत्त्या ७॥ लक्ष सर्व दक्षिणापथावर राज्य केलें. विष्णुवर्धनाला बल्लव-राजकन्येपासून विजयादित्य नामक पुत्र झाला. पुढें स्याचा पुत्र पुरुकेशी वहाभ व पुरुकेशीचा कीर्तिवर्धन असे झाले. इतका मजकूर झाल्यावर ( हा मजकूर पूर्वीच्या दानलेखांहून अधिक आहे ).पुनः या लेखाला चालुक्यांच्या इतर दानलेखांप्रमाणें ''स्वस्ति श्रीमतां सकलभुवन संस्तूयमानमानव्यसगोत्राणां इ० सत्याश्रयवहभस्य भ्राता कुञ्जविष्णुव-र्धनोऽष्टादशवर्षाणि वेंगीदेशमपालयत् '' अशी सुरवात केलेकी आहे. वर सांगितत्याप्रमाणें प्रस्तुत दानलेखांत जो अधिक मजकूर आळा आहे त्यांत विश्वसनीय भाग म्हणजे उदयनानंतर ५९ पिढयांनीं विजयादित्य हा अयोध्येहून दक्षिणेंत आला एवढाच दिसतो. उदयनाचा काल इ.स.पूर्वी ६०० धरित्यास तेव्हांपासून ५९ पिढया म्हणजे दर पिढीला सरासरीनें २० वर्षे धरून १९८० वर्षे इ. स.५८० च्या सुमारास होता. यांत व खऱ्या काळांत सुमारें १०० वर्षोचा फरक पडतो. दर पिढी २० वर्षोची सरासरीनें समजून कोणताही काळ अगदीं निश्चितपणें समजणें शक्य नाहीं. म्हणून विजयादित्या-संबंधाचा वरील मजकूर अगदीं निश्चित नसला तरी बराच संभवनीय आहे असें म्हणावयास हरकत नाहीं.

पण याखेरीज इतर मजकूर मात्र केवळ कल्पित कथाच होय. पहिल्या चालुक्यांच्या लेखांत ते सूर्यवंशीं कीं चंद्रवंशी हें कांहींच सांगित लेलें नाहीं. पुढें पूर्वेकडील चालुक्य घराण्याने मात्र आपल्याला चंद्रवंशी म्हणून ठर-विसें. पण शके ९३३ त म्हणजे इ.स. १०११ लिहिलेल्या सदरील दानलेखां-तील चंद्रवंशाच्या निर्देशावरून त्यांतील हारीतीपुत्र या चालुक्यांच्या नित्य पदवीचा अर्थ कळत नाहीं. तो कळावयास पूर्वी आम्हीं केलेल्या तर्काचाच आश्रय करावा लागतो. प्रस्तुत लेखांत आणखी चालुक्य आणि पहन यांत आरंभी युद्ध झाल्याचे महटलें आहे, तेंहि कल्पनेनेंच महटलेलें असावें. पुढील काळांत चालुक्य व पहन यांच्यांत पिढ्यानिपट्या युद्ध-प्रसंग होत ् असल्यामुळे चालुक्यांच्या मूळ पुरुषालाहि पछवांशीं **छ**ढावेँ छागलें, असा अदमास करून तसें वर्णन या लेखांत केलें असलें पाहिजे. या दोन्हीं घराण्यांत विवाह-संबंधिह पिढिशानिषढिशा चालत होते; व त्यावरून चालु-क्यांच्या मूळ पुरुषानेंहि तसेंच केलें असावें असें मागाहून ठरविण्यांत आलें असण्याचा संभव आहे. चालुक्य व पल्लव या घराण्यांत युद्ध-संबंध व विवाह-संबंध नेहमीं चालत असत, म्हणजे त्यांची स्थिति या बाबतींत मध्ययुगांतील इंग्लंड व फान्स यांच्या स्थितीसारखी जवळ जवळ होती. असो, सदर कथेंत आणखीही एक कल्पनेचा भाग दिसतो. राजघराण्याचा संस्थापक पुरुष आपल्या पित्याच्या मृत्यूनंतर माता संकटावस्थेंत असतां

जन्मास येऊन पुढें देवताप्रसादानें वैभवास चढल्याची कथा बहुधा पुष्कळ घराण्यांत आढळून येते. अर्थीत तींत ऐतिहासिक सत्यापेक्षां सांप्रदायिक कल्पनांचाच भाग अधि ह असतो. तात्पर्य वर सांगितलेल्या चालुक्यांच्या कुलपरंपरेच्या कथेंत त्यांचा मूळगुरुष अयोध्येहून इकडे आला, एवढा भाग मात्र वास्तविक असण्याचा संभव आहे; कारण असे अनेक क्षत्रिय सरदार उत्तरेकडून इकडे येऊन त्यांनीं येथें पूर्वी राज्यें स्थापिळीं आहेत, व शिवा-जींचे पूर्वजिह अशाच हेतूनें उत्तरेकडून खाळीं महाराष्ट्रांत आले होते. उण याशिवाय इतर सर्व भाग अशक्य नसला तरी ऐतिहासिक मान-भाच्या योग्यतेचा नाहीं. शिवाय ही हकीकत पुढीळ दानलेखांतच आढळत असल्यामुळें तीवर अवलंबून न रहातां पहिल्या पहिल्या चालुक्य राजांच्या लेखांवरून त्याविषयीं काय माहिती मिळते तीच आतां देण्याचा प्रयत्न करूं.

एकंदरींत चालुक्य घराणें मराठा क्षत्रियांचें अस्न त्याचें गोत्र मानव्य होतें, व त्यांचा मूळपुरुष हारीतीपुत्र म्हणजे हारीत गात्रांनील राजकन्येचा पुत्र होता. ऐहोळे येथील चालुक्यांच्या लेखांत व्याचें सिवस्तर वर्णन आहे; त्यावरून असें दिसतें कीं, या घराण्यांतील जयसिंहनामक पुरुषानें राष्ट्रकूटांचा पराभव करून वैभव संपादिलें. त्याचा पुत्र रणराग व रणरागाचा पुत्र पहिला पुलकेशी. या पुलकेशीनें महाराष्ट्रांत राज्य स्थापन करून अधमेध केला. यानें दुसरे कित्येक प्रांत जिंकून साम्राज्य स्थापिलें व वातापी नगरी त्यानें आपली राजधानी केली. सत्याश्रय पृथ्वीवल्लभ अशी पदवीही त्यानें घारण केली. तीपैकीं वल्लभ हा शब्द सर्व महाराष्ट्रीय राजे पुढें आपल्याला लावूं लागले, व परकीयांना सुद्धां तो सावडूं लागला. आश्रय शब्द देखील मागें कांहीं नाम लावून या राजे लोकांच्या पदवींत दाखल झाला. श्राश्रय, जनाश्रय इत्यादि भशीं दुसरीं नांवें आढळून येतात. हा पहिला पुलकेशी सके४८९. महणजे इ. स. ५६७ त मरण पावला असें दिसतें. त्याच्यामागूव

त्याचा पुत्र कीर्तिवर्गा सिंहासनावर आला. त्याने उत्तर कानड येथील कदंबांचा आणि उत्तर कोंकणांतील मौर्यांचा, युद्धांत पराभव केला आणि त्यांवर आपलें वर्चस्व प्रस्थापित केलें. त्याच्यानंतर त्याचा बंधु मंगलीश राज्यारूढ झाला. त्यानें जबलपूर जवळील त्रिपुरच्या चेदींना जिंकून पूर्वीपर समुद्रांमधील सर्वे प्रदेशावर आधिराज्य स्थापिछें. तो इ. स. ६१० त मृत्यु पावला व नंतर दुसरा पुलकेशी राज्यावर आला. तो कीर्तिवर्म्याचा पुत्र असून चालुक्य घराण्यांपैकी सर्वांत मोठा राजा झाला. ऐहोळेच्या दाने लेखांत त्याच्या पराक्रमाचें वर्णन केलें आहे. त्यानें कांचीच्या प्रवांस देखील जिंकल्यामुळें नर्मदेपासून कन्याकुमारीपर्यंत सर्व दक्षिणापथाचा तो सम्राट झाला होता. "९९००० ग्रामांच्या तीन महाराष्ट्रांवर त्याचा प्रत्यक्ष अधिकार चालत असे." त्याच्या कार-कीर्दांतील मोठी महत्वाची गोष्ट म्हणजे त्यानें उत्तरेकडील तत्का-छीन सम्राट् जो हर्पवर्धन त्याचा पराभव केला. ह्युएनत्संगाने त्याच्या दरबाराला भेट दिली असून त्यानें केलेलें पुलकेशीचें व त्याच्या मराठ्यांचें गौरवपर वर्णन प्रथम भागांत दिलेंच आहे. खरोखरच मराठयांच्या प्राचीन इतिहासांत हाच फार भरभरा-टीचा काळ होता. पुलकेशीनें पश्चिम भागांतील अनेक राजांना पादाकान्त करून लाट, गुर्जर व मालव येथील राजेहि आपले अंकित केले. कुन्ज विष्णुवर्धन नामक आपल्या भावाला पूर्व किनाऱ्यावरील वेंगी प्रांताचें राज्य त्यानें दिलें, व ते तेथें बराच काळपर्यंत अमल करीत होते. दुसऱ्या जयसिंह नामक भावाला त्यानें लाटदेशाच्या सिंहासनावर बसवून तेथें गुर्जर चालुक्य **घराण्याची स्थापना के**ळी, व<sup>.</sup>हर्लीच्या गायकवाडच्या राज्या-प्रमाणें तेंहि राज्य बरेच दिवस गुजरार्थेत चाललें. पुलकेशीच बडील पुत्र चंद्रादित्य हा सावंतवाडी व गोवा या प्रांतांवर राज्य

करीत होता, व तेथें त्याच्या राणीनें दान केलेल्या गांत्रांची नोंद ताम्रपटांवर केलेली आहे. पुलकेशीचा दुसरा पुत्र कृष्णा व तुंग-नदा यांमधील कर्नाटकाच्या भागावर राज्य करीत असे. पुलके-जीनें आपला मामा सेनानंदराज याच्या विनंतीवरून केलेल्या त्रामदानाविषयींचा ताम्रपट सांपडलेला आहे. ह्या राजाचें सेन्द्रक चराणें प्रसिद्ध असून हलीं ग्वाल्हेर येथील शिंदे घराणें व हें नेन्द्रक मूळचीं एकच असावीं. सारांश पुलकेशीचें इ. स. ६३६ मधील साम्राज्य अलीकडच्या शाहूच्या इ. स. १७३६ मधील साम्राज्याची प्रतिकृतिच होती. असें म्हणावयास हरकत नाहीं. म्हणजे एक हजार वर्षांनीं पुनः जवळजवळ तेंच ऐश्वर्य महारा-याला प्राप्त झाल्यामुळें इतिहासाचें पुनरावर्तन होतें अशी जी म्हण आहे तिचा प्रत्यय येतो.

पुलकेशीची कारकीर्द परदेशांशीं वडलेल्या दोन महत्वाच्या नंबंधांमुळें विशेष संस्मरणीय झाली आहे. त्यानें इराणचा राजा दुसरा खुझक् याजकडे वकील पाठिवले व त्याला उत्तर महणून खुशक्तेहि उलट आपले वकील पुलकेशीकडे पाठिवले. त्यांच्या नेटीच्या प्रसंगाचें चित्र अजिंक्याच्या लेण्यांत पहिल्या विहारांत यहावयास मिळतें. ही गोष्ट इ. स. ६२५ त घडून आली. दुसरी गोष्ट इ. स. ६४० त घडली व ती ह्युण्नत्संगानें दिलेली भेट होय. खुण्नत्संगानें मराठ्यांचें व विशेषतः पुलकेशीच्या अफाट सामर्थाचें नपकेदार वर्णन केलें असून सर्व प्रजात्याच्या अर्था वचनांत असे, असें त्यानें महटलें आहे.

सर व्हिन्सेंट स्मिथनें असें म्हटलें आहे कीं,पुलकेशीच्या कारकी-इीची स्थिति अखेर दुःखमय झाली. त्याचे शत्रु जे कांचीचे पल्लव यांनीं त्याला जिंकून त्याची राजधानी लुटून टाकिलो व त्याला स्वतः हा बहुधा ठार मारिलें. या स्मिथच्या लिहिण्याला आधार महणजे पल्लवांचा एक लेख दिसतो. पण तो विश्वसनीय आहे की काय याबदल शंका आहे. डा. भांडारकरांनी आपल्या दक्षिणच्या इतिहासांत ही गोष्ट सांगितलेली नाहीं. पुलकेशीच्या मागून त्याचा पुत्र पहिला विक्रमादित्य गादीवर आला, एवढेंच त्यांनी लिहिलें आहे. विक्रमादित्यानें कांचीच्या पल्लवांना पुढें चांगलेंच वठणीस आणून त्यांची राजधानी हस्तगत करून घेतली; पण तेथें लुटालूट मात्र त्यानें केली नाहीं. इतकेंच नव्हे तर तेथील कित्येक मंदिर त्यानें नीट करविलीं व कित्येक तर नवीनिह बांधविलीं. दक्षिण हिंदुस्थानांत कांचीचीं देवालयें अद्यापिहि सुप्रसिद्ध आहेत. तो मोठा विजयी राजा असून, सशस्त्र होत्साता चित्रकण्ठ नामक आपल्या अश्वावर आरूढ होऊन त्यानें शत्रूंना पादाक्तान्त केले आणि आपल्या पित्याप्रमाणें समुद्दत्रयवेष्टित प्रदेशावर आपलें साम्राज्य स्थापिलें. यामुळें त्याचें विक्रमादित्य हें नांव अगर्दी सार्थ होतें.

विक्रमादित्याच्या मागून त्याचा पुत्र विनयादित्य इ.स. ६८० त सिंहासनाधिष्ठित झाला. शके ६११, ६१६ व ६१६ म्हणजे इ.स. ६८९, ६९१ व ६९४ या वर्षांतील दानलेख सांपडले आहेत. ते अनुक्रमें त्याच्या कारकीर्दांच्या ९ व्या, ११ व्या व १४ व्या वर्षों कोरलेले असल्यामुळें विजयादित्याचा काळ अगदीं निश्चित झाला आहे. तोहि मोठा शूर व बलाट्य राजा हो ऊन गेला. विजयादित्याने पल्लवांशीं केलेल्या युद्धांत त्यांना पांड्य, चोल व केरल यांचें साह्य होतें, तरी विजयादित्यानें मर्दुमकीनें आपल्या पित्याला त्यांत विजय प्राप्त करून दिला. पुढें राज्यारूढ झाल्या-वर त्यानें स्वतः देखील पल्लव, पांड्य, चोल, केरल यांना पादा- कान्त करून आणखी कलभ, हैहय, नील, मालव,\* गंग, अलूप आणि सिंहलद्वीपाचा राजा यांनाहि पराजित करून आपले कहें दोस्त बनविले. त्यानें उत्तरेकडीलही एका राजाचा पराभव केला होता, पण त्या राजाचें नांव कळत नाहीं (या गोष्टीचा खुलासा करण्याचा प्रयत्न आम्हीं पुढें करणार आहों). या सर्व गोष्टीचा निर्देश त्याच्या वंशजांच्या दानलेखांत केलेला आहे, व त्या बहुधा इ. स. ६९४ नंतर म्हणजे त्याच्या स्वतःच्या शेवटच्या दानलेखांन नंतर घडलेल्या असल्या पाहिजेत. तो इ.स. ६९६ त मृत्यु पावला.

विजयादित्यानंतर त्याचा पुत्र दुसरा विक्रमादित्य राज्यारूढ झाला. त्याचेहि अनेक दानलेख उपलब्ध असल्यामुळें त्याचा त्यांवरुक्त बराच इतिहास कळून येतो. प्रल्लांशीं त्यानें केलेल्या एका युद्धांत त्याला जय मिळाला असूनही कांहीं चमत्कारिक रीतीनें तो शत्रूंच्या हातीं सांपडला. तथापि तेथून युक्तीनें तो आपली सुटका करून वेऊन आपल्या राज्यांत परत आला व नंतर त्यानें जोमानें कारभार चालविला. पूर्वीं काश्मीरच्या इतिहासांत सांगितल्याप्रमाणें ही गोष्ट काश्मीरचा राजा लिलतादित्य याच्या दिक्षणेंतील दिग्वजयाच्या पूर्वी कांहीं काळ घडली असली पाहिजे. लिलतादित्य वातापीस गेला नाहीं. कारण विजयादित्य त्यावेळीं शत्रूंच्या म्हणजे पल्लवांच्या वंदिवासांत असल्यामुळें, वातापि व महाराष्ट्र हीं दोन्हीं राज्यें पल्लवाकडेच होतीं. वरील दोन्हीं गोष्टींचे काळ एकच आहेत. कारण विजयादित्य इ. स. ६९६ त राज्या-रूढ झाला, आणि त्यानें इ. स. ७३२ पर्यंत म्हणजे एकंदर ३६

<sup>\*</sup> हे मालव आमच्या मतें माळव्यांतील लोक नसुन दक्षिणेकडोलच कोणी असावे. त्याचें नांव अलीकडील 'मालप' या मराठ्यांच्या आडनांवांत आढळ्न येतें.

वर्षं राज्य केलें. काइमीरच्या लिलतादित्याचा दिग्विजयाचा दौराहि पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें इ. स. ७०२ पासून इ. स. ७१० पर्यंत घडून आला. इ. स. ६९९ तील लेखांवरून असें दिसतें कीं, विजयादित्यानें त्या वर्षी वातापि येथें ब्रह्मा, विष्णु व शिव यांची मंदिरें बांधिलीं. त्यांचे दानलेख त्याच्या कारकीर्दीच्या ४ध्या १० व्या व ३४ व्या वर्षीतील असून त्यांचे शक अनुक्रमें ६२२ ३२७ आणि ६५१ असे आहेत.

विजयादित्याच्या मागें त्याचा पुत्र द्वितीय विक्रमादित्य राज्या-वर आला. तोहि आपल्या पित्याप्रमाणें पराक्रमी होता. कुलशतु जे पल्लव त्यांचा त्याने पराभव केला. त्यावेळी पल्लवांचा राजा नंदिपोतवर्मा नांवाचा होता. त्याचा पराभव केल्यावर विक्रमा-दित्यानें कांची नगरींत प्रवेश केला, पण तेथें लुटालूट न करतां उलट तेथील मंदिरांतील जें जड जवाहीर पुष्कळांनीं पूर्वी लुटून नेलें होतें, त्याची त्यानें भरपाई करून दिली. त्यानें हहय घराण्या-तील दोन वहिणी बहिणी असलेल्या राजकन्यांशी विवाह केले; व त्या दोन राण्यांनीं पुढें वातापी येथें आपल्या रमरणार्थ आपल्या नांवानें दोन देवालयें बांधविलीं. विक्रमादित्य १४ वर्षे राज्य करून इ. स. ७४७ त मृत्यु पावला असें दिसतें.

त्याच्यानंतर त्याचा पुत्र दुसरा कीर्तिवर्मा गादीवर बसला. हाच पूर्व चालुक्याचा शेवटचा राजा होय. शके ६७९ (स. ७५७) तील त्याचा एक दान लेख सांपडलेला आहे. त्यावरून यहातां तोहि कर्तृतवान् राजा असून त्याचाहि पल्लवांशीं पूर्वपरंपरेप्रमाणें झगडा झाला. पण त्याच्या स्वंतःच्या एका मांडलिकानें न्हण जे दंतिदुर्ग नांवाच्या राष्ट्रकूटानें त्यास साम्राज्यहीन केलें. पण यानंतर वातापीस राष्ट्रकूट राज्य करीत होते, असें दिसत नाहीं. म्हणून त्यांनी चालुक्यांना आपले अंकित म्हणून वातापीचें राज्य चालवं दिलें असावें असे मानण्यास हरकत नाहीं. ही
गोष्ट शक ६७९ च्या पूर्वी झालेली असावी.कारण शके ६७५ तील
दंतिदुर्गाच्या एका दानलेखांत त्यानें चालुक्यांचा पराभव केल्याचा
उलेख आहे. याप्रमाणें चालुक्याचें दक्षिणेंतील पहिलें साम्राज्य
इ. स. ६५३ पर्यंत म्हणजे सुमारें २०० वर्षे चाललें होतें. या
कुळांतील सर्वच राजे प्रतापी व कर्तृत्वशाली होते असें दिसतें, व
ही गोष्ट त्यांना भूषणास्पद असृन विशेष संस्मरणीयहि आहे.
इ. स. ७५३ नंतर २०० वर्षे जरी त्या घराण्याला निद्रावस्थेंत
चालवावीं लागलीं,तरी त्यांच्यावरील परंपरागत गुणांमुळें त्यांनीं पुनरिप आपलें डोकें वर काढिलें, आणि महाराष्ट्रांत पुन- आपलें
वर्चस्व स्थापून चालुक्यांचा उदार राजवंश सुक् केला. त्यांचा
राष्ट्रक्रुटाकडून पराभव होण्याचें विशेष कारण राष्ट्रकुटाच्या
इतिहासांत पुढील भागांत वर्णन करूं

चालुक्य घराण्यांतील आरंभींच्या राजांच्या कारकीदींत बोद्ध धर्माचा महाराष्ट्रांत फारसा बोलबाला दिसत नव्हता असें. डॉ. मांडारकरांनीं सांगितलें आहे. तो धर्म महाराष्ट्रांत जरी ह्या बेळीं चालू होता, तरी त्याला राजाश्रय किंवा फारसा लोकाश्रयिह नव्हता. इतकेंच नव्हे तर पूर्वी सांगित्त्याप्रमाणें आम्होला असें बाटतें कीं, वाकाटक घराण्याच्या अमदानींतील अजिंठवाच्या लेण्यांवस्त दिसृत् येणारें उत्तरोत्तर बोद्ध धर्माचें वर्चस्व नष्ट करून, जुन्या वैदिक धर्माची पुनः स्थापना करण्याचा महाराष्ट्रांत जो प्रयस्त झाला, त्याचेंच दश्य फल म्हणजे या मराठा चालुक्य घराण्याचा विजय होय. पहिल्या पुलकेशींनें अश्वमेध करण्याचें कारण तरी त्या विजयोत्सन्वाचें प्रदर्शन देंच होय. चालुक्य राजांच्या अमदानींत महाराष्ट्रांतील विद्वान बाह्यणांनीं श्रीत यज्ञवियेचा अभ्यास करून तींत प्रावीण्य मिळविलें. अशा विद्वान श्रीत्रियांना स्वामी ही संज्ञा असे, असें डॉ. भांडारकर म्हणतात.

श्रीतसूत्रांवर त्या वेळीं कर्कस्वामी—प्रमुख पंडितांनीं भाष्यें लिहिलीं, ही गोष्ट खरी. पण तेव इचावम्न अशा पंडितांना स्वामी हीच विशिष्ट पदवी होतीं असें दिस्त नाहीं. आमच्या मतें श्रीतयज्ञ करणाऱ्या श्रीतविधिप्रवीण विद्वान बाद्यणांना दीक्षित अशी पदवी होती. श्रीतसूत्रांचें अध्ययन या वेळीं एकटचा दक्षिणेंतच सुरू झालें असें नाहीं. बौद्धधर्माचा या वेळीं हिंदुस्थानांत न्हास होऊन, वैदिक धर्माचें जिकडे तिकडे पुनरुज्जीवन होऊं लागल्यामुळें वेदिक यज्ञविधींचा अनेक ठिकाणीं अभ्यास सुरू झाला होता. बाणभद्याने आपले वडील व चुलते मोठे मीमांसक होते,असें म्हटलें आहे. शवरस्वामी व कुमारिलभद्द हे मीमांसक उत्तरेकडील होते; त्यांच्या संबंधाचें विवेचन पुढें येईल. एवढें खरें कीं,इतर ठिकाणांप्रमाणें दक्षिणेंतिह पुराण वैदिकधर्मा-भिमानी बुद्धमान बाह्मणांनीं आपल्या बुद्धीचा मोर्चा बोद्धमतखंडणाकडे वळवून वेदिक यज्ञकर्माची बाजू उचलून धरिली, व पहिल्या चालुक्यांच्या अमदानींत त्यांना राजाश्रय मिळाल्यामुळें निदान राजघराण्यांतृन तरी बोद्धधर्माची पूर्ण उचल बांगडी करण्याचें त्यांचें काम यशस्वी झालें.

तथापि श्रोतयज्ञांविरुद्ध चालृ असलेल्या अहिंसावाद्यांच्या गुप्त प्रयत्नांना पृढें बौद्धांपेक्षां जैनांच्या वावतींत अधिक यश मिळालेलें दिसतें. चालु-क्यांच्या अमदानीचे अखेरीस जैनांनी लोकमतावर त्याचप्रमाणें राजांच्या मनावरिह छाप वसविलेली आढळून येते. आजिमतीसिह दक्षिण महाराष्ट्रांत जैन धर्माचें वरेंच प्रस्थ आहे. महाराष्ट्रांच्या अस्सल भागांत जैन धर्माचा फारसा प्रसार नाहीं. कारण कोणत्याहि लोकांचा परंपरागत स्वाभाविक अभिमान पूर्वजांच्या धर्माविषयींच असतो. त्यामुळें मराठे लोकांत प्राचीन वैदिक आर्यधर्माचेंच वर्चस्व राहिलें. पण दक्षिणेतील इतर लोकांत जैनमताचा वराच प्रसार झाला. चालुक्यांपेकीं दुषऱ्या विकमादित्याचा जैनांकडे थोडा बहुत ओढा असे. त्यानें एका जैनमंदिराचा जीणोद्धार कहन विजय पंडित नांवाच्या एका जैन वादपटु पंडिताला जिमनीची देणगी देखील दिली. हा जैन पंडित वादकुशल असल्यामुळे त्याला एकवादि अशी पदवी प्राप्त झाली होती (भांडारकर). त्या

काळचे जैन विद्वान् ब्राह्मणवर्गीतूनच निर्माण होत असल्यामुळें, सहजच ते बुद्धिमान व वादिनिष्णात असत. आणि अहिंसातत्वविषयक वादांत ते बहुधा जयच मिळवीत. पण दक्षिण महाराष्ट्रांतील आजच्या जैन लोकांत असे विद्वान् क्वचितच आढळत असृन बहुतेक भरणा शेतकी करणाऱ्यांचा आहे. ब्राह्मणवर्गापेकीं आतां नवीन भरती जैनधर्मीत होत नाहीं. चालु-क्यांच्या वेळीं अशी परिस्थिति नव्हती. तेव्हां जैन धर्मीत नवीन भरती होत असे, व राजसभेंतहि त्या मताला मान्यता मिळत होती, असें दिसतें

चालुक्य घराण्याच्या उदयावरोबर जें प्राचीन वैदिक यज्ञमय धर्मीचं पुनरुज्जीवन झालें, त्याबरोबर पौराणिक धर्माचा म्हणजे ब्रह्मा, विष्णु, महेश, देवी व कार्तिकेय यांच्या उपासनेचा प्रचार सुरू झाला: आणि पहिल्या चालुक्यांच्या अमदानींत या देवतांची अनेक मंदिरें ठिकठिकाणी बांधण्यांत आलीं. वैदिक यज्ञमय धर्माचा पौराणिक उपासनेशीं मिलाफ होऊन जें मिश्र धर्म दिसूं लागला, त्याला हिंदुधर्म हें नांव बावयास हरकत नाहीं या हिंदुधर्माचा विजय सहजच चालुक्यानंतरच्या महाराष्ट्रांत राज्य करणाऱ्या राष्ट्रकूटांच्या अमदानींत विशेष झाला.

सामाजिकदृष्ट्या पाहिल्यास, चालुक्य राजे पुराणमताभिमानी अस्सद्ध क्षित्रय असून आर्थ किंवा मिश्रआर्य यांपेकी असलेल्या क्षित्रय कुळांशींच त्यांचे शरीरसंबंध होत असत. हीं क्षित्रय कुळें म्हणजे हेह्य, राष्ट्रकूट, पह्रब नागवंशीय सेंद्रक ऊर्फ शिंदे आणि सातवाहन हीं होत. पांड्य, चोल, केरल या द्राविडकुळांशीं त्यांचे विवाहसंबंध घडत नसत. पूर्वी सांगितल्या-प्रमाणे आमच्या मतें चालुक्य राजांच्या राण्या बहुधा महाराष्ट्रांतील व केव्हां केव्हां उत्तर हिंदुस्थानांतील पण क्षित्रयांच्या कन्या असत, व ह्युएन-त्संगानें त्यांना क्षित्रय असे स्पष्टच म्हटलें आहे. त्यांना मानव्य सगोत्र व हारीतीपृत्र या पदव्या अत्यवस्य वाटत, व त्यांचे धार्मिकविधि वेदिक-मतानुसारच चाळत. ते आर्यक्षत्रिय नव्हते असे समजण्याला अद्यापि कांहींच कारण उपलब्ध झालें नसून, उत्तरेकडील आर्य रजपुतांच्या ते खरो-खर बरोबरीचेच होते. उत्तरेकडील व दक्षिणेकडील या क्षित्रय घराण्यांत

यरस्पर शरीरसंघंध केव्हांपासून व कां बंद झाले, याविषयीं विवेचन पुढें करावें लागणार आहे.

विदर्भ, महाराष्ट्र व कुंतल या तिन्ही महाराष्ट्रांवर चालुक्यांचें राज्य होतें. आजकाल चाल अमलेल्या नांवांचा विचार करतां या प्रदेशांत वऱ्हाड, मध्यप्रांतापैकीं मराठी जिल्हे, निजामच्या राज्यापैकीं मराठी जिल्हे, आणि गुजराथ व सिंध खेरीज मुंबई इलाख्याचा सर्व भाग इतक्या मुलखाचा ममावेश होत होता. यांत लक्षांत ठेवण्यासारखी गोष्ट अशी आहे कीं, यांत मृंबई इलाख्यापैकीं कानडी मुलखाचा सद्धां अन्तर्भाव होतो. हे कानडी जिल्हें अगदीं पूर्वीपासृन महाराष्ट्राचा भाग म्हणून गणिलेले आहेत. महा-राष्ट्रावर ज्या कोणाचे राज्य असेल, त्याचे या कानडी मृलखावरहि राज्य असावयाचेंच. या कारणाम्तव त्याचे दक्षिण महाराष्ट्र हें नांव देखील अगदीं सार्थच दिसतें. विजापुरास मुसलमानांचे राज्य असतांना हे जिल्हे न्यांच्या राज्यांत मोडतः विजयानगरच्या राज्यांत मोडत नसत. दक्षिण हिंदुम्थानांचा पूर्व किनारा मात्र चालुक्यांच्या घराण्यांपैकीं वेंगी ये<mark>थील</mark> शास्त्रकडे व आधाकडे चालत असे, व तो बहुतकहन महाराष्ट्रापासून स्वतंत्र असे. पण किर्येक प्रयंगीं आंध्र देशहि महाराष्ट्राच्या राज्यांत मोडत असे. तिन्ही महाराष्ट्रांत मिळ्न ९९००० प्रामसंख्या होती असे ऐहोळेच्या छेखांत म्हटलें आहे. आंध्र देशांतील ग्रामसंख्या १२००० होती. या संख्या परंपरागत ठरलेल्या असृन इ. स. ६०० पासून १२०० पर्यंतच्या लेखांत त्यांचा निर्देश सर्वत्र आढळेन येतो. दुसऱ्या पृळकेशीचें राज्य नर्मदेपासून कन्याकुम।रीपर्यत सर्व दक्षिणापथावर होते हें पर्वी सांगितछेंच आहे. हा प्रदेश ७॥ लाखांचा होता असेंही प्राचीन लेखांत लिहिलेलें आढळतें, पण या 🕠 लाखांचा अर्थ काय तें मात्र समजत नाहीं. कारण महाराष्ट्राबाहे-रील, पछव, पांडच, चोल, केरल, गंग, कदम्ब इत्यादि दक्षिणेंतील सर्व वारीकसारीक राज्यांतील प्रामसंख्या महाराष्टांच्या ९९००० संख्येंत मिळ-विस्री तरी सुद्धां 💵 साख इतकी ती भरणें केव्हांहि शक्य नाहीं. अर्थात् ७॥ ठाख ही संख्या दक्षिणापथांतील प्रामांची नव्हे. ती कसली आहे हें सांगतां येत नाहीं.

चालुक्य राजे आपत्या सर्व अमदानींत शालिवाहन शकाचाच उपयोग करीत. वराहमिहिरानें आपठा सिद्धान्तग्रंथ शके ४२२ त म्हणजे इ. स. ५०० लिहिला, व तेव्हांपासून सर्व दक्षिण हिंदुस्थानांत खरें पाहित्यास बहुधा शालिवाहन शकाचाच प्रचार जिकडे तिकडे आढळून येतो. याचें कारण असें दिसतें कीं, हिंदुस्थानांत ज्योतिषविषयक गणिताळा आधारभूत असलेले जे सिद्धान्त ग्रंथ ज्योतिर्विदांनी लिहिले, त्या सर्वीत शालिवाहन शकच उपयोगिला आहे. आमच्या मतें हे सिद्धान्त ग्रंथ म्हणजे शकराजांच्या आश्रयाखाली उज्जनी येथें ग्रीक ज्योतिषाच्या मदतीनें जो त्या शाम्त्राचा अभ्यास व शोध एतद्देशीय पंडितांनीं केला त्याचेंच फळ होय. आजचें आपलें ज्योतिषशास्त्र म्हणजे प्राचीन आर्य ज्योतिष व ग्रीक ज्योतिष यांचें मिश्रण अथवा एकीकरण आहे हें आतां उघड झालें आहे. आर्यभट, वराहमिहिर व त्यांच्यानंतरचा ब्रह्मगुप्त या ज्योतिविदांना ज्योतिष शास्त्राला नवीन चालन दिल्याचें श्रेय आहे. त्यांनीं वसविलेली ज्योतिष पद्धति हिंदुस्थानांत सर्वत्र उचलण्यांत आल्यामुळें, तीबरोबर शालिवाहन शका चाहि स्वाभाविकपणेंच या देशांत सर्वत्र प्रसार झाला. व त्याला सर्व मान्यता मिळाली. या सिद्धान्त प्रंथांच्या नंतर चालुक्य उदयास आलेले असल्यामुळें त्यांनींहि विशेष भानगड न करतां शालिवाहन शकाचाच स्वीकार केला. हे सिद्धान्धंतथ होण्यापूर्वी उत्तरेंत गुप्त शक चालू असल्या-मुळं व गुप्तांनी शकांचा पाडाव केल्यामुळे त्यांनी मात्र शाल्वाहन शकाचा स्वीकार न करतां जुना आपळा गुप्तांचा गणनाकमच चालू ठेविला. पुढें त्यांचे मांडलिक जे वलभीचे राजे त्यांनी आपल्या सम्राटांचाच कम चाल-वून, शककालाचा स्वीकार केळा नाहीं. गप्त साम्राज्य लयास गेल्यावर उत्तर हिंदुस्थानांत कांहीं टिकाणीं हर्षकाल सुरू झाला होता. पण कालान्तरानें हे दोन्ही काल मार्गे पड़न उत्तरेकडे त्यांची जागा विक्रमकालानें पटका-विळी. हा प्रकार कसा घडून आला, हैं उत्तरहिंदुस्थानाचा इतिहास सांग-तांना आम्हीं दाखिवण्याचा प्रयत्न करणार आहों. दक्षिणेत सर्वत्र शक-कालाचा प्रचार असून ऐहोळे येथील लेखांत शककाल व कलिय्गकाल असे दोन्ही सांगितलेले आहेत. या गोष्टीवरूनही नवीन ज्योतिष सिद्धान्त श्रंथांची छाप या देशांत कशी बसली हें निदर्शनास येतें.

गेला.

## पहिल्या चालुक्य घराण्यांची वंशावळ. ( मुंबई गॅक्सिटिअर, दक्षिण, पु. १ भा. २ चे आधारें ) जयसिंह-मृळपुरुष. रणराग (१) पुलकेशी (पहिला-सन्याध्य श्री पुलकेशी वहःभ अदमासें मन ५५० राणी दुर्रुभदेवी ) 🗧२ ) कौतिवर्मा (पहिला) शक ४८९ 👚 (३) मंगलीश-शक ५९३ ५१३ सन ५६७-५९१ ५३२सन ५९१-६१० पण कदाचित् ५९७-६०८. (४) पुरुकेशी (दुसरा) कृष्णाविष्णुवर्धन दुसरा दुसरा जयसिंह मन ६०९-६४२ ह्युएनत्सं- जयसिंह वेंगी घराण्याचा गुजराथेंतीळ गायचे दरबारांत स.६३९ त मृळपुरुष.सन ६१५-६३३ चालुक्याचा मृळप्रष. ( ५ ) विक्रमादित्य (पहिला)मृत्यु आदित्यवर्धन जयसिंहवर्मी गुजरा-शक ६०२,-सन ६४२ ६८०. थेंतील आणखी एका चालुक्य घराण्या**चा** मृळप्रष.

- (६) विनयादित्य.. शक ६०२-६९९. सन ६८०-६९७.)
- ७ ) विजयादित्य शक ७१०–६५५; **सन ६९७–**७३३.
- (८) विकमादित्य (दुसरा) शक ६५५-६६९; सन ७३३-७४७. यार्ने हैहय घराण्यांतील त्रेलोक्यपति आणि लोकमति या दोन कन्यांशी विवाह कले होते.
- ( ९ ) कीर्तिवर्मा ( दुसरा ) शक ६६९-६७५; सन ७४७-७५३. बाचें राज्य दंतिदुर्ग राष्ट्रकृटाने हिरावून घेतलें.)

## प्रकरण ११ वें.

## कांचीच्या पह्नव घराण्यांचा वृत्तान्त.

[या घराण्याच्या इतिहासाची साधनें म्हणजे मुख्यत्वें कहन दक्षिण हिंदुम्थानांतील कोरींव लेख व ताम्रपटांवरील दानलेख होत. हे पुष्कळच अमून त्यांच्यावहन हा इतिहास हुत्का, वेंकय्या इत्यादि. पंडितांनीं व विशेष्यतः पांडिचरी येथील पुराण-विद्या-विशारद फेंच पंडित डुबेळ यानीं बऱ्याच सुसंगत रीतीनें जुळविण्याचा प्रयत्न केला आहे. तथापि त्याच प्राचीन लेखांच्या आधारानें कांहीं महत्वाच्या मुद्यावर आम्हीं आपलें मत स्वतंत्रपणें देणार आहों].

बादामीच्या चालुक्यांच्या बरोबरीचे दक्षिणेंतील दुसरे बलाढय राजे म्हटले म्हणजे कांचीचे पछत्र हात, व इ. सनाच्या ७ व्या व आठव्या शतकांत त्यांनी दक्षिणापथाच्या चक्रवर्तित्वासाठी चालुक्यांबरोबर अनेक वार झगडाहि केला. कांची म्हणजे ज्याला आज काजीवरम् म्हणतात, तेथें त्यांनी आपछी स्थापना केली असून हें ठिकाण द्रविड देशाच्या मध्यभागी आहे. त्यांनी चोछ, पांड्य, केरल आणि कलभ या दंतकथेने द्वीड जातीत मोड-णाऱ्या लोकांना पादाकान्त करून, त्यांवर आपलें वर्चस्व स्थापिलें होतें. पण ते स्वतः द्रवीड वंशीय नव्हते. द्रविड देशांत ते बाहेरून आलेले असून त्यांची भाषा सुद्धां दावीड नव्हती. ह्युएनत्संग कांची येथें इ. स. ६३९ त गेला होता. त्यानें स्पष्टच लिहिलें आहे की, कांचीचे हे लोक मध्यहिंदुस्थानांतील लोकांच्यासारखी भाषा बोलतात. दुसऱ्याहि एका गोष्टीवरून आमच्या म्हणण्याची सत्यता पटण्यासारखी आहे. पछत्र राजांचे सर्व दानलेख संस्कृत भाषेत लिहिलेले असून,त्यांतील एकहि कोणत्याच द्राविडी भाषेंत नाहीं. पांड्य, चोल, केरल इत्यादि राजांचे लेख मात्र त्यांच्या दानिही

भाषांतच आहेत. पल्लवांचे अगदीं प्राचीन दानलेख, खरें पाहि-ह्यास, संस्कृतांति नसून प्राकृतांत आहेत हैं आम्हीं दाखितणार आहों; व त्यावरून हे लोक मूळ दाविडी वंशाचे नसून बाहेरून त्या देशांत गेले होते, हें उघड दिसतें. मग ते मूळचे कोणत्या वंशाचे व देशाचे असावे ?

प्छव म्हणजे पुराणांत आलेले पल्हव, किंवा पारसी प्रंथांतील पहहव, अथवा शंकाबरोवर काठेवाडांत आलेले पहहव होत, असे त्यांत्रिपयीं बहुतेकाचे तर्क होते. पण आतां हे सर्व तर्क मावळले आहेत. कांहींनीं अशी कल्पना सुचिवली होती कीं, नाशिकच्या लेण्यांतील लेखांत म्हटन्याप्रमाणें गातमीपुत्र पुलुमायीने इ. सनाच्या दुसऱ्या शतकांत जेव्हां शक, यवन, पव्हव या लोकांना महारा-ष्ट्रांतून हांकून लाविलें, तेव्हां त्यांपैकीं पल्हव हे उत्तरेकडे न जातां दक्षिणेतच आणखी खाली घुसले व कांची येथे त्यांनी आपलें राज्य स्थापिलें. पण ही कल्पना केवळ नामसादश्यावस **ळढ**िवळेळी असल्यामुळें,ती त्याज्य समजून तिच्या ठिकाणीं दुसरी अशी कल्पना आतां आली आहे कीं, हे पहन महणजे ऋष्णा व गोदावरी या नद्यांच्या मधील प्रदेशांत राहणारे कोणी लोक होते. तेव्हां प्रक्लव म्हणजे प्रत्हव कां नव्हत यांची कारणें देण्याची वास्त विक आतां कांहीं गरज नाहीं. पण विषयपूर्तीसाठी आणि अजूनही स्रम कित्येकांचा असल्यामुळे ( Archological Surevy Report 1918 पहा.) त्या कारणांचा थोडक्यांत निर्देश करणें जरूर आहे. पहिले कारण असे कीं, पुलुमायीनें जर पल्हवांना हांकूनच दिलें होतें, तर पुनः दक्षिणेत आपल्याच राज्यांत त्याने त्यांना काय म्हणून पुढें घुसूं दिलें असेल. त्याच्या वेळीं सातवाहनाचें राज्य दक्षिणेकडे म्हेसूरपर्यंत पसरलेलें होतें, हें पूर्वी सांगितलेंच आहे. दुसरें असे कीं, संस्कृत वर्णमाला पूर्ण असल्यामुळे तीत

पछव व पहव यांचा घोंटाळा होण्याचें कांहींच कारण नाहीं. मनुस्मृति व पुराणें यांत देखील पहव हें परकीय म्लेच्छ नांव हकारयुक्त पहन्न असेंच लिहिलेलें आहे व फारशी भाषेंतिह तें तसेंच स्पष्ट आहे. आतां कोणाला अशी शंका येईल की पहव शब्द प्राकृतांत येतांना त्याच्या हकाराचा लोप झाला असेल. पण तोहि प्रकार दिसत नाहीं. गौतभीपुत्र पुलुमायीच्या प्राकृत लेखांत देखील हें पहन असें हकारयुक्तच रूप आहे (एपि. प्रॅ. इंडिया. पु. ३ नाशिकच्या लेण्यांतील लेख ). तिसरें कारण असें सांगतां येतें कीं, जर पल्लव हे परकीय देशांतून आलेले प्हन असून् येथें भार्यावर त्यांनी मध्यहिंदुस्थानांत चालू असलेख्या भाषेचा स्वीकार केला असता, तर त्या भाषेशी त्यांचा परिचय अगदी थोडा वेळच असल्यामुळें कांचीस गेल्यावर ठेवणें त्यांना शक्य नव्हतें. कारण कांची सभोंवार द्राविड भाषांचें एवढें वर्चस्य होतें कीं, कोणत्याही नवीन भाषेळा त्यांना मार्गे सारण्याची शक्ति होती. या कारणांचा विचार करतां पछव व पहन यांचें तादात्म्य होतें असें म्हणणें युक्त दिसत नाही. त्याचप्रमाणें कृष्णा गोदावरीच्या मधले ते कोणी मुळचे लोक होते असेंहि म्हणतां येणार नाहीं. कारण तसें असतें, तर त्यांची भाषा आर्यभाषांपैकीं असणें शक्य नव्हतें. त्यांची भाषा आर्य असल्यामुळें तेहि उत्तरेकडील आर्य लोकांपैकींच होते असे ठरतें.

याविषयीं आमचें मत असें आहे कीं महाराष्ट्रांत प्रारंभीं ब्रह्माहत करणाऱ्या आर्यांपैकींच पछत्र हे होते. अर्वाचीन इतिहासांत तंजावरच्या मराठी राज्याची स्थापना ज्या कारणानें झाली, त्याच कारणानें प्राचीन काळीं पछत्राचें राज्य कांचीस स्थापन झालें. पछत्र लोक शेंकडों वर्षे महाराष्ट्री प्राकृत बोलणारे महाराष्ट्र आर्थ असल्यामुळें कांचीस वसति केल्यावरहि त्यांनीं आपर्ला

मूळ भाषा सोडली नाहीं, व द्राविडी भाषेचा स्वीकार केला नाहीं.
ते आजन्या मराठयांच्या पूर्वजांपंकींच होते असेंहि म्हणावयास कांहीं हरकत नाहीं; कारण त्यांच्या नांवाचें थोडें प्राकृत रूपांतर होऊन बनलेले पालवे हें आडनांव मराठयांच्या आडनांवापैकीं एक आहे. आमच्या म्हणण्याच्या दढीकरणार्थ आणखी असेंहि प्रमाण आहे कीं या पालवे आडनांवाच्या मराठयांचें गोत्र जें भारद्वाज तेंच पूर्वीच्या पल्लवांनीहि आपल्या दानलेखांत आपलें स्वतःचें म्हणून सांगितलें आहे. ह्युएनत्संग कांचीस गेला तेव्हांचा तेथील राजा नरसिंहवर्मा यासत्यानें क्षत्रिय महटलें आहे.यावरूनिह पल्लव हे आर्य असून मध्यहिंदुस्थानांतून खालीं सरकत सरकत महाराष्ट्रांतून दक्षिणेकडे जाऊन तेथें त्यांनीं वसाहत केली हें निःसंशय सिद्ध होतें.

याप्रमाणें पह्नवांचें आर्यत्व सिद्ध केल्यावर त्यांच्या ताम्रपटादि हेखांच्या आधारानें कळून येणारा त्यांचा वृत्तांत देण्याचा आतां प्रयत्न करूं. पह्नव घराण्याचा एकंदर इतिहास इ. स. २०० पासून ८०० पर्यंतचा असल्यामुळें तें घराणें अविच्छिन स्थितीत इतके दिवस चाललें असेल असे संभवत नाहीं. चालुक्याप्रमाणें त्याचेहि पहिले व मागाहूनचे असे दोन भाग पाडणें अवस्य असून त्यांचे इतिहासकार वेंकय्या यांनीं तसे भाग केले आहेत हें ठीकच झालें. या दोन भागांपैकीं आपल्या प्रस्तुत ग्रंथाच्या टापूंत येणारा दुसराच भाग आहे; व त्यांतील राजे चालुक्यांच्या पहिल्या घराण्यांतील राजांशीं समकालीन होते. तथापि पहिल्या भागांतील राजांशीं समकालीन होते. तथापि पहिल्या भागांतील राजांशीं समकालीन होते. तथापि पहिल्या भागांतील राजांशीं तो अवस्य असल्यामुळें तोहि प्रथम थोडा बहुत देणें इष्ट आहे. त्यावरून पहुवांचा मराठ्यांशीं संबंध कसा पोंचतो तेंहि कळन येईल असें आम्हाला वाटतें.

## १. पूर्व पछ्रवः

या पहिल्या भागांतील राजांना आपण पूर्व पहन असें म्हणूं. त्यांचा इतिहास पहातां प्रथम असे दिसतें कीं, त्यानीं आपल्या लेखेत प्राकृत भाषेचा उपयोग केलेला आहे. द्रविड देशांत प्राकृत भाषेचा लेखांत उप-योग करणें चमःकारिक वाटतें. पण याचें कारण वर सांगितलेंच आहे. या पूर्व पह्नवांचे आजपर्यंत तीनच दानलेख उपलब्ध झालेले आहेत; त्यांतीळ नमुन्यासाठी म्हणून एक छेख पुढें टिप्पणींत साम्र दिला आहे. या सर्व लेखांचा विचार करतां पैठणच्या सातवाहन राजांच्या <mark>प्राकृत लेखांचीच</mark> परंपरा त्यांत दिसून येते. प्रथम दोन्ही प्रकारच्या लेखांची भाषा प्राकृत असून एकमेकींना निकट आहे. दुसरें असें कीं, दोहोंतिह केलेले काळनिर्देश अशोकाच्या बौद्धपद्धतीला अनुसरून आहेत; म्हणजे त्यांत महिन्याचा नामनिर्देश कोठेंहि केलेला नाहीं. या देशांत रूढ असलेल्या तीन ऋतंपैकीं चालू ऋतं चें नांव सांगून त्यांतील आठ पंध्रवडचांपैकीं जो अधेल त्यांचा कमांक देंण्याची अशोककालीन पद्धति होती; महिन्याचें नांव देऊन न्यांतील शुक्ल किंवा कृष्णपक्षाचा निर्देश करीत नसत. <mark>अशोकाचें साम्रा</mark>ज्य महाराष्ट्रावस्न पलीकडे दक्षिणेतिहि पुष्कळ पसरलेलें होतें हें प्रसिद्धच आहे. अशोकाचें बौद्ध साम्राज्य पुढें सातवाहनांकडे आलें वत्यानीं आपल्या लेखांत कालनिर्देशाची पूर्वीचीच पद्धत\* ठेविली. आतां पूर्व पह्नवांच्या प्राकृत लेखांत याच पद्धतीचा म्हणजे ऋतुनाम व त्यांतील पक्षाचा क्रमांक देण्याच्या पद्ध-तीचा अवलंबन केलेला असल्यामुळें त्थांनी पैठणच्या सातवाहन आंध्रम-त्यांची परंपराच पुढें चालविली असें उघड होतें.

साम्राज्यांच्या घडामोडींच्या नित्यनियमानुसार आमचा असा तर्क आहे कीं, आंध्रभृत्य सातवाहनांचें राज्य इ. स. २०० चे सुमारास जेव्हां लयास

\*नाशिकच्या लेण्यांतील लेखांत, नहपानाचा जांवई जो उशवदात त्याचे दोन लेख असून त्यांत मात्र शककाल, आणि महिन्याचें नांव व श्यांतील पक्ष ( शुक्ल किंवा कृष्ण ) असे सांगितले आहेत. यावरून ते परकीय पद्धतीचे म्हणजे महराष्ट्राला नवीन असलेस्या पद्धतीचे होते, हें उपह होतें. गेलें तेव्हां पह्नव हे त्यांचे हाताखालीं दक्षिणेंत मंडलिधिपति ऊर्फ सुभेदार होते, व साम्राज्याच्या रुयाच्या गडबडींत त्यांनीं संधि साधून तेथे स्वतंत्र राज्य स्थापिलें. पह्नवांविषयींच्या आपत्या छोटया पुस्तकांत डुबेल या फेंच पंडितानेंहि असेंच अनुमान केलें आहे. त्याचे म्हणणें असें आहे:—— 'आंध्रांच्या मागून पह्नव सत्ताधीश झाले. त्यांच्या ताम्रपटांत सातहनी रह या बेहारी जिल्ह्याच्या एका भागाचा उहेल आहे. म्हणजे यावहन पह्नवांचें दक्षिणेंतील साम्राज्य कारोमांडल किनाऱ्याच्या बाजूनें वरती कृष्णे-पर्यंत व पिश्वमेकडे तुगभद्रेच्या तीरापर्यंत पसरलेलें होतें असें झालें '' (पान १३). या ठिकाणीं आणखी एवडें सांगणें अवश्य आहे कीं देशविभागद-र्शक रह(राष्ट्र)आणि आहार हे शब्द खरोखर महाराष्ट्रीय पद्धतींचे आहेत. महाराष्ट्रांनीं राष्ट्र शब्दाचा उपयोग प्रान्त या अर्थीच केलेला आहे. अशोकाच्या आज्ञालेखांत त्यांना राष्ट्रिक, रह अशीं नांवें दिलेलीं आहेत. दुसरें खप्प हें नांविह महाराष्ट्रीय विशेषें कहन असून तें पूर्व पह्नवांच्या वर उहें सिलेलेन्या एका प्राकृत ताम्रलेखांत आलेलें आहे.

पूर्व पह्नवांभैकों पिहला विशेष महत्वाचा \* राजा वीरकूर्च नांवाचा असून एका लेखांत " नागराज कन्येच्या पाणिग्रहणा समवेतच सर्व राज्य- लक्ष्मीचें ग्रहण करून तो सुप्रसिद्ध झाला" असें त्याविषयीं म्हटलेलें आहे. ( डुबेलकृत पह्नवांचें वर्णन पा. २३ ) ही नागकन्या म्हणजे कोणा सात- वाहन राजाची कन्या असावी असा डुबेलचा तर्क आहे. ती कोणत्याहि नागवंशांतील असली तरी तासर्य एवढेंच कीं, आर्य क्षत्रियांपकीं असलेल्या या पह्नवांचे स्थानिक नागघराण्याशीं संबंध होऊन अर्थीत पुनः मिश्रण झाले. म्हणजे चालुक्यांप्रमाणेंच पह्नवांच्या या मृळपीटिकेच्या वृत्तावम्बिह सांप्रत मराठयांत परंपरागत चालू असलेल्या सूर्यवंश, चंद्रवंश व नागवंश या तीन वंशांना ऐतिहासिक आधार मिळाल्यासारखा होतो.

वरील हकीगत वेह्नुरपहियरच्या ताम्रपटावरून घेतली असून त्यांत दुस-च्याहि महत्वाच्या गोष्टी आहेत. त्याचे आम्ही स्वतः निरीक्षण केव्यावरून

यः फणीन्द्र सुत्या सहाप्रहीद्राजिन्हमा विलं यशोधनः ।

( पुराणवस्तु संशोधन खात्याच्या वृत्तांत भाग ५ वरून ) आम्हांला असें आढळून आलें कीं त्यांत वीरकूर्चाविषयींच्या श्लोकाखेरीज त्याचा नातू जो म्कन्दिशिष्याचा पुत्र कुमारिवष्णु त्याविषयीं 'गृहीतकांचीनगरस्ततोऽभूत् । कुमारिवृष्णुः समरेषु जिष्णुः ॥ असे म्हटले आहे. त्यावरून पहातां वीरकूर्चीचा नातु कुमारविष्णु यानेंच प्रथम कांची शहर घेऊन तेथें राज्य स्थापन केलें असें होतें. ही गोष्ट कालकमाला देखील अनुसहनच आहे. वेलूरच्या लेखांत जी पह्नवांच्या पूर्वजांची लांबच लांब नाममाला दिली आहे तींत छत्तीस राजांचा निर्देश आहे. त्यांपैकीं १९ वा विष्णुगोप नांवाचा असून ज्याला मगधदेशीय गुप्तानें जिंकिलें तोच हा विष्णुगोप असावा. समुद्र गुप्ताच्या प्रयाग येथील इ. स. ३३८ मधील प्रसिद्ध शिलालेखांत त्याचे नांव आलेलें आहे. पुढें३४ वा राजा नरसिंहवर्मानांवाचा असून तो ह्युएनत्संग व इ. स. ६४०त चालुक्यांच्या गादीवर असलेला द्वितीय पुलकेशी यांचा समकालीन होता. विष्णुगोपापासून नरसिंहवम्यां पर्यंत १५ पिढचा होत असून नित्याच्या सरासरी मानाने त्यांची ३०० वर्षे होतात; व हा काळ इ. स. ३३८ पासून ६४०पर्यंतच्या ऐतिहासिक काळाशीं चांगला जुळतो. आतां इ. स. ३३८ तीळ या १९ व्या विष्णुगो**पा** पासून मागें जातां जातां ११ वा राजा वीरकूर्च येतो. हें ८ पिढवांचें अंतर १६० वर्षे धरिल्यास वीरकूर्चीचा काळ अदमासें इ. स. १७८च्या कुमारास येतो. हा काळ सातवाहनाच्या अमदानीचा आहे हें सांगावयास नकोच. त्याचा नातू कुमार विष्णु इ. स. २००च्या सुमारास कांचीचा राजा झाला असावा. परिशिष्टांत दिलेला उपरिनिर्दिष्ट मयदवोल्लयेथील प्राकृत दनलेख सदर राजनामावेंळींतील १५ व्या राजाच्या म्हणजे कुमारविष्ण्च्या नातवाच्या कारकीर्दीतील इ. स. २४० च्या सुमाराचा असला पाहिजे.

वरील विवेचनाचा निष्कर्ष काढतां पूर्वपलवांचा सुसंगत इतिहास पुढें दिल्याप्रमाणें ठरतो. उत्तर हिंदुस्थानांतील किंवा महाराष्ट्रांतील पल्लव आड-नांवाचा वीरकूर्च म्हणून कीणी आर्य सरदार दक्षिणेंत आला; व इ. स. १७८ च्या सुमारास त्यानें मर्दु मकी गाजवून तेथील नागवंशीय राजकन्येशीं ह बवाह केला. पुढें सातवाहनांच्या सनेचा व्हास झाल्यावर पल्लशांचें हेंच राष्ट षठाढ र होऊन स्वतंत्र झाठें, व वीरकू चींचा नातृ कुमारविष्णु इ. स. २०० च्या सुमारास कांची शहर हस्तगत करून तेथें स्वतंत्र राजा बनला. हें राज्य पुढे इ. स. ३३८ त पाटि पुत्राच्या समुद्रगुप्तानें जिकिलें, व त्यामुळें कांहीं काळपर्यंत पछवांना नम्र व्हावें लागलें. पण पुनः त्यांनीं डोकें वर काढून वेभव संपादिलें आणि सिंहविष्णृपासृन उत्तरपछवांची राजमालिका सुरू झाली. तिचा वृत्तान्त पुढें दिला आहे.

हें पृर्व पह्नवांचें घराणें नि:संशय क्षत्रियच होतें, हें पुन: सांगावेंसें वाटते एतद्विषयक कारणें पूर्वी दिली आहेतच. पूर्व व उत्तर अशा दोन्ही पह्नवांच्या <mark>रेखांत ते आपल्याला भारद्वाजगोत्रीय म्हणवीत असत. क्षत्रिय राजांना</mark> आपळा गोत्रनिर्देश करणें अवस्य वाटत होतें असे यावहन दिसतें. चाछ्क्य राजेहि आपल्याला मानन्यसगोत्र असे नित्य म्हणवीत हें पृवीं सांगितलेंच आहे, पितृगोत्राखरीज या राजांनी आपत्या घराण्याच्या संस्थापकाच्या मातेचें गोत्र सांगण्यांतिह मृळींच आळम केलेला नाहीं; व त्यावरून मातृ-वंशानेंहि आपण क्षत्रियच मृळचे आहों हें दर्शविण्याचा त्यांचा उद्देश उघड दिसतो. गौतमापुत्र, वासिष्ठीपुत्र इत्यादि जे शब्द सातवाहनाच्या संबंधाने लेखांतृन आलेले आहेत, त्याचा अर्थ काय समजावयाचा याचें पूर्वी विवेचन केलेंच आहे. त्यावरून असे स्पष्ट दिसून येईल कीं, क्षत्रियांना आपलें गोत्र ही एक अभिमानास्पद गोष्ट होती. नाशिकच्या लेखांतील एतद्विषयक आणखी उदाहरण येथें देतों. त्यांत भवगोप नांवाच्या एका सेनापतीचें कौशिक गोत्र सांगितलें असून एवडाच हा एक त्यांत गोत्रनिर्देश आहे. त्यांतील 'गोप ' या अन्त्यपदाकरून विष्णुगोप नांवाशी त्याचें साहश्य दिसतें, व तो सेनापति क्षत्रिय असला पाहिजे असे ठरतें.

पृथ्वीचें रक्षण करणारा या अर्थीचें 'गोप हें अन्यपद बहुधा जातीचे किंवा वर्णाचें वाचक अमत्यामुळें कार महत्वाचें आहे; व त्यांतील गोत्र-निर्देश तर अधिकच महत्वाचा आहे. वरील लेखाच्या काळचाच एक प्राकृत लेख असून त्यांतील राजा व त्याचें िठकाण यांची ओळख अजून कोणाला पटलेली नाहीं. पण त्यांत त्या राजाचें गोत्र वृहत्कलायन असे सांगितले आहे. (कुडुवाहरांतील एक गांव जयवर्मा नांवाच्या राजानें दान दिल्या-

बह्लचा हा लेख असून तो एपिमॅफिका इंडिकाच्या ६ व्या पुस्तकांत छाप-लेला आहे (पा. ३१६). या लेखांत 'आहार 'हा प्रांत वाचक संस्कृत शब्दच आलेला असून 'नाडु 'हा द्राविड शब्द त्यांत योजिलेला नाहीं.). पूर्व पह्नदांच्या दान लेखांत त्यांच्या भारद्वाज गोत्राचा सर्वत्र उहेख केलेला असल्यामुळें ह्युएत्संगानें सांगितल्याप्रमाणें ते मूळचे खरे आर्यक्षत्रियच होत असें निःसंशय अनुमान होतें.

उत्तर पहनांच्या लेखांत त्यांच्या पूर्व पीठिकेचा जो वृत्तांत दिलेला आहे तो अर्थानच कल्पित कथा असल्यामुळें त्यावर मुळींच भिस्त ठेवतां येत नाहीं. पत्नवांचा महाभारत-प्रसिद्ध क्येणावीराशीं संबंध जोडून देण्याच्या उद्देशानें ती कथा नित्याप्रमाणें मागाहुन रचण्यांत आली. मध्यकालोत्तर राजां-मध्यें साधारणपणें आपला संबंध महाभारतांतील कोणत्या तरी वीराशीं जोड-ण्याची जबर महत्वाकांक्षा दिसून यते.\* चालुक्यांच्या पूर्वपीठिकेची असली दंत कथा पृत्री सांगितलीच आहे. पह्नवांच्या उत्तर काळीन लेखांत आलेली कथा अशी आहे. पछवांच्या घराण्याचा वंशवृक्ष तींत ब्रह्मापासृन सुरू केलेला अमृन ब्रह्मा ( १ ), अंगिरस् ( २ ), बृहस्पति ( ३ ) शंयु ( ४ ) भरद्वाज (५), द्रोण (६) अश्वत्यात्मा (७) आणि पहन्न (८) असा क्रम पृढें सांगितला आहे. शेवटचा पहन हा अश्वत्थाम्याचा एक अप्सरेपासृन झालेला पुत्र असून वृक्षांच्या पछवांच्या शयनावर त्याला निज-विल्यामुळें त्याळा पह्नव म्हणूं लागले असें त्या कथेंत म्हटलें आहे. नांवांची अशी मौजेची व्युप्तत्ति देण्यांत वैदिक ऋषींना देखील आनंद वाटत असावा असें दिसतें. अयास्य, अंगिरस्, अत्रि इत्यादि नांवांचे जे अर्थ ब्राह्मण श्रंथांत दिले आहेत ते पहातां वेदोत्तर कालीन कवीनीं चालुक्य, पहन इत्यादि नावांची व्युप्तत्ति सांगण्यासाठीं निर्माण केलेल्या कथांबद्रल आश्वर्य वाटावयास नको. या कथा काल्पनिक अतएव अग्राह्य असून पहिल्या पल्लव राजाचें राज्य संपूर्ण पृथ्वीवर चालत होते ही कथा हि त्याच नमु-

<sup>\*</sup>यूरोपांत पूर्वी ग्रीक व रोमन राजांना मुद्धां इलियड किंवा आडेसी मधील रकाद्या प्रसिद्ध पुरुषाज्ञी आपला संबंध जोडण्याची मोठी होस असे.

न्याची होय. तात्पर्य क्षत्रिय राजघराण्यांच्या नांवांची व्युत्ति न शोधतां नी आहेत तशीच आपण घेऊन चालावें हेंच योग्य आहे.

पहन खरे क्षत्रिय असल्यामुळें ते प्राचीन वैदिक धर्माचेच अभिमानी होते. कुमारविष्णूचा पुत्र जो शिवस्कन्दवर्मी त्याचा प्राकृत दानस्रेख असून त्यावरून त्याने अश्वमेध केला होता असं दिस्न येतें. हा अश्वमेध पाटलिपुत्राच्या गुप्त घराण्यांतील चंद्रगुप्तानें केलेल्या अश्वमेधापूर्वी झालेला होता असे विहन्सेन्ट स्मिथनें ह्मटलें आहे व तें योग्यच आहे. इतर मराठचांप्रमाणें पहन हेहि मोठे शिवोपासक होते. त्यांनीं कांचीस मोठमोठीं शिवमंदिरें बांधिछीं. त्यांपैकीं कित्येकांनीं विष्णु-मंदिरेंहि बांधलीं,पण एकंदरींत शिवाकडे त्यांचा ओढा अधिक असून त्यालाच त कुलदैवत मानीत. एका पहन राजाने अभरावती येथे बौद्धांना केलेल्या दानाविषयींचाहि लेख आढळतो असं म्हणतात. पण तेवढचावरून वरील विधानास बाध येत नाहीं. आर्यीपैकीं अनेक राजांनीं बौद्धधर्माविषयीं दाख-विलेलें निर्मत्सरत्व प्रसिद्धच आहे. बौद्ध व जैन या दोन्ही धर्मीना कांचीच्या राज्यांत जरी कोठें कोठें अनुयायी मिळत, तथापि एकंदर लोकसमूह व राजघराणें ही सामान्यतः श्रेवमतान्यायीच होती. श्रेवमताचें दक्षिणेतील मुख्य पीठ कांची येथेंच असून तेथें अनेक शैव किव व साधु होऊन गेले. याच कारणाम्तव हिंदुस्थानांतील सुप्रसिद्ध सप्तपुरींत कांचीची गणना होऊं लागली असे आम्हाला वाटतें. मोक्षदायक अशा ज्या सात पुरीची नांवें आमच्या प्रातःस्मरणांतील श्लोकांत सांगितली आहेत, तीं अयोध्या, मथुरा, माया ( हरद्वार ), काशी, कांची, अवन्तिका ( उज्जनी ) आणि द्वारावती (द्वारका) अशीं आहेत. यांत आश्वर्याची गोष्ट अशी आहे कीं सातांपैकीं महा नांवें उत्तरेकडील असून दक्षिणेच्या वांटचाळा केवळ एकच नांव आलें, व तेंहि कांची. प्राचीन काळापासून महाराष्ट्रांतील सुप्रसिद्ध विद्यापीठ ह्मणून गाजत आलेल्या प्रतिष्ठान ह्मणजे पैठणला कांहीं तो मान मिळाला नाहीं. हें कांचीचें माहात्म्य पूर्व पह्नवांच्या अमदानींत जुन्या वैदिक धर्माची जी भरभराट झाली, व त्यांनीं जोपासना करून वाढविलेल्या शैव मताचे जे

अनेक साधु तेथें होऊन गेले, त्यांच्यामुळें तिळा प्राप्त झालें असें म्हणाव-यास हरकत नाहीं.

प्रयाग येथीळ समुद्रगृप्ताच्या स्तंभ लेखांत, त्यानें वेंगीचा हस्तिवर्मा, पटक्कलचा उप्रसेन आणि कांचीचा विष्णुगोप यांचा पराभव केला असें सांगितलें आहे. यांतीळ वेंगी हें पूर्व किनाऱ्यावरील, व पटक्कल हें पश्चिम किनाऱ्यावरील अशीं दोन्ही राज्यें कांचीच्या पह्नवांच्या साम्राज्यांतच मोडत होतीं. वेंगीला बहुधा वेंगीराष्ट्र असेंच लेखांत ह्याणत असल्यामुळें तो प्रान्त पह्नवांच्या मराठा राज्यांत पहिल्यापासून अन्तर्भूत होता असें उघड होतें. वर आलेला हस्तिवर्मा राजा देखील पह्नव घराण्यापेंकींच होता असें स्हणतात. पह्नवांचा न्हास झाल्यावर वेंगीराष्ट्र वादामीच्या चालुक्यांकडे आलें, व तेथें चालुक्यांचें निराळें घराणें विष्णुवर्धन नामक राजानें चालु केलें.

### २ कांचीचे उत्तरपछ्न.

कांचीच्या उत्तर पह्नव घराण्यांतील राजे पूर्व चालुक्यांचे समकालीन असृन दोघांची संख्या सारखीच आहे. त्या परस्परांमध्यें वारंवार युद्ध प्रसंग होत असत. या दोन्ही घराण्यांतील समकालीन राजांची नांवें काल-कमानुसार खालीं लिहिल्याप्रमाणें आहेतः-

पह्नवघराणें
सिंह वर्मा ( मृत्यु ) सन ५८२
१ सिंह विष्णु मृत्यु सन ५९०
२ महेन्द्रवर्मा ( पहिला ) मृ. स. ६१८
३ नरसिंहवर्मा ( पहिला ) सन ६४६
४ महेन्द्रवर्मा ( दुसरा ) सन ६६०
५ परमेश्वरवर्मा ( पहिला ) सन ६००
५ परमेश्वरवर्मा ( दुसरा ) सन ७००
७ परमेश्वरवर्मा ( दुसरा ) सन ७१५--

चालुक्यघराणें.
रणराग
पहिला पुळकेशी.
पहिला कीर्तिवर्मा.
दुसरा पुलकेशी.
पहिला विकमादित्य.
विनयादित्य.
विजयादित्य.
दुसरा विकमादित्य. यानें
नंदिपोतवम्यींचा
७४० त पराभव केला.

पह्नव कुलाची सिंहविष्णृपासून दुसऱ्या परमेश्वरवर्म्यापर्यंतची परंपरा पुत्रद्वाराअसून ज्याचा विकमादित्य चालुक्याने पराभव केला तो आठवा राजा नंदिपोतवर्मा मात्र पह्नवांपैकींच पण दूरचा संबंधीं होता. त्याच्या कारकीर्दीबरोबर उत्तरपह्नवांची देखील अमदानी संपळी.

याप्रमाणें सन ५५० पासून ७५० पर्यंत दोनशें वर्षें नमदेच्या दक्षिणेकडील हिंदुस्थानाच्या भागांत पह्नव व चालुक्य अशीं दोन महाराष्ट्रीय
क्षित्रय कुलें दक्षिणापथाच्या म्हणजे समुद्रत्रयांकित भृप्रदेशाच्या स्वामित्वा
बह्ल एकमेकांशीं झगडत होतीं. पह्नवांनी द्रविड देशांतील पंड्य, चोल,
केरल व कलश्र या राजांना आधींच जिंकून आपले अंकित केल्यामुळें तें
पुष्कळ वेळां पह्नवांसमवत चालुक्याविरुद्ध युद्धांत पड़त असत. चालुक्यांशीं
झालेल्या युद्धांत अखेरीस पह्नवांना यश असे कधीं आलें नाहीं. बहुधा
चालुक्यांच्याच गळ्यांत विजयल्क्ष्मी शेवटीं माळ घालीत असे. तथापि
एकंदरींत जयापजयाच्या चांचल्यामुळें कधीं कधीं पह्नवांनां देखील जयप्राप्ति
होतच असे. त्या जयपजयांचें सिवस्तर वर्णन करण्यांचें विशेष प्रयोजन
नाहीं. दोन्हीं कुलांतील राजांचे अनेक ताम्रपटादि लेख उपलब्ध असून
त्यांत त्यांच्या जयापजयाविषयीं कित्येक ठिकाणीं परस्पर-विरोधी वर्णनेंहि
आढळतात. पण त्या सर्वांचा निष्कर्ष काढून विद्वान पंडितांनीं या उत्तर
पह्नवांचा सुसंगत असा जो इतिहास जुळविला आहे, त्याचा सारांश असा

उत्तर पह्नवांतील पहिला मोटा राजा सिंहविष्णु होय. त्याने पांडच, चोल इत्यादि जवलच्या देशांखेरीज आणसी सिंहलद्वीपिह जिंकिलें होतें. त्याचा पुत्र पहिला महेन्द्रवर्मा हर्षाचा प्रतिस्पर्धी जो द्वितीय पुलकेशी चालुक्य त्याने महेन्द्रवर्माचा युद्धांत पाडाव केला. ह्युएनत्संग कांचीस गेला तेव्हां तेथें महेन्द्राचा पुत्र नरसिंहवर्मा राज्य करीत होता. तो जरी नांवाने पुलकेशीचा मांडलिक होता. तरी पुढें त्यांचे इ. स. ६४२ त युद्ध होऊन त्यांत पुलकेशीचा त्याने पराभव केला, आणि त्याची राजधानी वातापी नगरी हस्तगत करून लुटून टाकिली. पण याचा सूड पुलकेशीचा पुत्र पहिला विकमादित्य याने घेतला. त्याने कांचीवर स्वारी करून ती नगरी घेतली आणि चालुक्यांचा दरारा पुनः वसविला. त्यावेळी पह्नवांचा राजा परमेश्वर

वर्मा असून ही गोष्ट विक्रमादिःयाच्या दानलेखांवरून पहातां इ. स. ६७४ त घडली असावी. विक्रमादित्याचा पुत्र विनयादित्य याच्या शक ६१३ म्हणजे इ. स. ६९१ तील एका दानलेखांत (इंडियन ॲंटिक्वरी पु. ६, पा. ८९ ) याविषमी कांहीं महत्वाची माहिती आहे. त्यांत विक्रमादित्याला **ं ६िमकरकरविमल कुलपरिभव विलयहेतु प**छवपति पराजयानन्तर गृहीत कांचीपुरस्य ' असें विशेषण लाविलेलें असून त्याचा अर्थ चांगलासा कळत नाहीं. चंद्रिकरणांप्रमाणें विमल अशा कुलाची मानहानि करण्यास जो कारण झाला, त्या पहन्वाधिपतीचा पराभव करून ज्यानें कांचीपुर घेतलें असें त्या विशेषणाचें डॉ. फ्लीटनें भाषान्तर केलें आहे. पण त्यांतील विलय घटदाचा बरोबर अर्थ या भाषान्तरांत आला आहे कीं नाहीं याची आम्हांस शंका वाटते. कारण पह्नवाधिपाला त्यांत 'परिभवहेतु ' असें म्हटलें नसून 'परिभवविलयहेतु 'म्हटलें आहे. या विलय शब्दाकडे फ्लीटनें लक्ष दिलेलें नाहीं. एकंदरींत हें विशेषण जरा गूढच दिसतें. त्यांत चालुक्य घराणें चंद्रवंशी म्हण्न मानिलेलें दिसतें; व उत्तर चालु-क्यांच्या लेखांत तसेंच ह्यटलेलें आढळतें. पण आम्हांला याविषयीं शंका आहे. तथापि त्वांतील मद्दा मात्र स्पष्ट आहे. तो असा कीं, विक्रमादित्याने पछवांचा पराभव करून कांचीपुर घेतलें, यानंतर प्रस्तुत लेखांत 'त्रिसमुद्र मध्यवर्ति मंडलाधीश्वरस्य ' असें दुसरें विशेषण विकमादित्याना लाविलेलें आहे, व त्यावरून तीन समुद्रांमध्ये असलेत्या सर्व मांडलिकांचा तो चकवर्ती होता असें ठरतें. 'त्रैराज्य पहन्न वलमनष्टभ्य ' असेंहि आणखी त्यांत म्हटलें आहे, व त्यावरून चालुक्यांच्या विदर्भ, महाराष्ट्र आणि कुंतल या तीन महाराष्ट्र राज्याप्रमाणे पहनांचींहि तीन राज्यें होतीं असे दिसतें. हीं तीन राज्यें म्हणजे वेंगीराष्ट्र कांची व पलक्कड हीं असवीं. पण वेंगीराष्ट्र पछवांकडून या पूर्वीच निघृन चालुक्य घराण्याच्या एका शाखेकडे आले होतें. तथापि पूर्वीपासून आलेलें म्हणून त्रैराज्य पहन हें पद कदाचित् तसेंच राहिलें असेल.

चालुक्यांकडून अनेकवार पराजय झाला, तथापि पह्नवांनी आपलें राज्य षराच काळ राखून टेविलेलें असृन तें बलाइचींह होतें. नंदिपोतवम्यीच्या कारकौदीत स्यांच्यावर विक्रमादित्य चालुक्यानें जो आघात केला तो मात्र शेवटचा असून त्यांतून पह्नवांना तगाव धरतां आळा नाहीं. इ. स. ७४० त चालुक्यांनी कांचः पुर घेऊन त्यांत प्रवेश केला. पण पूर्वी सांगित ल्याप्रमाणें याला पाविच्य व विशिष्ट माहात्म्य प्राप्त झालेलें असल्यामुळें, त्यांत त्यांनी लुटालूट न करतां, उलट पूर्वी दुसऱ्यांनी लुटून नेलेलें मंदिरांतील जवाहिर वगैरेची भरपाई करून वरती आणखीहि मूल्यवान देणग्या तेथील देवतांना दिल्या. पण तेव्हांपासून पह्लव घराण्याचा इहास झाला. नंदिपोतवम्यांने यापूर्वी ५१ वपें राज्य केलें होतें.

पुर्व पछवांप्रमाणेंच उत्तर पछव देखील मोठे शिवोपासक असल्यामुळें त्यांनीं आपल्या देवतेसाठी अनेक मंदिरें, लेणीं, इत्यादि बांधून ठेविलीं, व त्यांच्या करामतीविषयीं सर्व जग आज कौतुक करीत आहे. या बाबतींत न्यांनीं चालुक्यांवरिह ताण केली. या मंदिरांपैकीं, कांची येथील राजिंगहाने वांधिलेलें कैलासनाथाचें मंदिर फार प्रसिद्ध आहे. हा राजसिंह म्हणजे कोणाच्या मतें पहिला नरसिंहवर्मा, तर कोणाच्या मतें दुसरा नरसिंहवर्मा असावा. पहनराजांची विरुदावली म्हणजे पदव्यांची मालिका एवढी मोठी आहे कीं, त्या पदव्यांवरून राजा कोणता हें ओळखणें कठीणच आहे. हीं बिरुदें त्यांना त्यांच्या स्तुतिपाठ-कांनी मनाला वाटली तशी दिलेली होती. वर सांगितलेल्या राजसिंह-श्वराच्या मंदिरांत 'अत्यन्तकान्त,' रणचंड 'इत्यादि अनेक बिरुदें त्या राजाला लाविलेली आहेत. त्यांपैकी त्यांना क्षत्रियवंशी टरविणारें 'श्रीक्ष-त्रचुडामणि.' असेंहि एक आहे. मामऋप्रच्या शिवमंदिरांत ' अतिरण**चंड** पह्रवेश्वर गृह' अशीं अक्षरें कोरलेलीं आहेत. कैलासनायाच्या मंदिरांतिह एका कोरींव छेखांत पहवांची पूर्वपीठिका' १ ब्रह्मा, २ अंगिरा, ३ बृहस्पति, ४ शंय, ५ भरद्वाज, ६ द्रोण, ७ अश्वत्थामा आणि ८ पछव अशी दिली आहे. पहनाच्या वंशांत उग्रदंड नांवाचा पुरुष झाला व त्यानें रणरसिका**चा** ( हा बहुधा कोणी चालुक्य असावा ) पराभव केला. कांचीच्या कैलासनाथ . मंदिरांतील कोरींव लेखांत ज्या उग्रदंड आणि लोकादित्याचा उल्लेख आला आहे ते डुबेलच्या मतें एकच असून पहिन्या परमेश्वरवर्मा पल्लवाचींच तीं नांवें होत; तसेंच त्याच्या मतें रण-रसिक म्हणजे पहिला विक्रमादित्य चालक्य असावा. तसे असल्यास विक्रमादित्याने प्रथम पहु<mark>वांचा</mark>

पराभव केल्यावर उलट त्यालाहि कावेरीच्या तीरीं कांची, सिंहलद्वीप व पांडय 'या तीन राज्यांच्या संयुक्त सामध्यीपुढें इ. स. ६०४ त मान वांकवावी लागली असें निष्पन्न होतें. तमेंच राजसिंह श्वर मंदिर बांधणारा राजसिंह म्हणजे इ. स. ७०० च्या सुमारास होऊन गेलेला दुसरा नरसिंह-वर्माच ठरतो. मद्रास जवळ मामल्लपुर येथे 'सात पागोडा 'नांवाचें जें डोंगरांत कोरलेलें देऊळ आहे तें, आणि महेंद्रवाडी आणि मामन्दुर येथील लेणीं हीं सर्व पहिल्या महेन्द्रवम्यापासून पुढील पक्षव राजांच्या आज्ञेवरून खोदण्यांत आलीं. मामल्लपुर येथें तीन शिवाचीं व एक विष्णूचें अशीं मंदिरें आहेत. महेन्द्रवर्मा व त्याचा बाप ह दोघे कृष्णेच्या उत्तरेस तेलंग ऊर्फ आंध्र देशांत मूळ राज्य करीत होते, व तेथें अमरावतीस जशीं मंदिरें व लेणीं तयार करण्यांत आलीं होतीं तशाच पद्धतीचीं मंदिरें वगैरे पुढें महेन्द्रवर्म्यांनें कांची येथें आपली कारकीर्द सुरू झाल्यावर बांधण्याची सुरु. वात केली, असें डुबेलचें मत आहे. म्हणजे त्याच्या मतें ही खोदकामाची कला प्राचीन बीदकालीन असृन मूळ प्रीक लोकांपासून उचललेली आहे-

याप्रमाणें उत्तर पह्नव देवतांचीं मंदिरें बांधण्यांत फार प्रसिद्ध आहेत. त्यांतील राजिसेंह ऊर्फ दुसरा नरिसंहवर्मा वरेच वर्षे गादीवर होता; 'पण त्यानें शैव भिक्षुकांना मोठमोठचा दिक्षणा देणें आणि शिव मंदिरें वांधणें याशिवाय कांहीं केलेलें दिसत नाहीं 'असें डुवेलने म्हटलें आहे. सुप्रसिद्ध राजिसेंहेश्वर ऊर्फ केलासनाथ मंदिराखेरीज महाबलीपुर येथील समुद्रतीरावरील मंदिर आणि पनमलाई मंदिर हीहि त्यानेंच बांधिलीं. कांची येथील ऐरावत मंदिरिह याच मालिकेंत घातलें पाहिजे. हे पह्नव राजे वियेचेहि चहाते होते. त्रावणकोर येथें एक मत्तविलास प्रहसन सांपडलें असृन त्याचा लेखक पहिला महेन्द्रवर्मा हा आहे.या गोधीचें प्रत्यन्तर देखील मामदुरच्या लेण्यांतील शिला-लेखांत मिळतें. त्यांत 'मत्तविलास' हें महेन्द्रवम्प्रीचें एक थिरद होतें. अनेक गोध्तीवरून महेन्द्रवम्प्रीचें वभव दिसृन येते. ''त्यानें पहलूर येथें चालुक्यांच्या स्वाच्यांचा चांगला बंदीवस्त केला; शैव मताला नवीन शेत्याहन दिलें; त्यानें

<sup>्</sup>रः हैं नांव पहिल्या नरसिंहवस्यांला जा महामछ अशी पदवी होती तांवरून या नगराला मिळालें.

काव्य व संगीत या विषयांना मोठा आश्रय दिला आणि स्वतः कांहीं गीतेंहि रचिलीं: कृष्णातीरावरील डोंगरांतील कोरींव लेण्यांसारखीं लेणीं तयार कर-ण्याची अभिरुचि त्यानें पालार आणि कावेरी यांच्या तीरावरील प्रदेशांत उप्तन्न केली; व मामन्दरांतींल महेन्द्रवाडी येथें तसेच घलवमीर येथेहि तलाव बांधिले. याप्रमाणें महेन्द्रवर्म्यानें एके प्रकारें नवयुगालाच आरंभ केला व त्याची पूर्णावस्था त्याच्या पुत्राच्या म्हणजे पहिल्या नरसिंह वर्म्याच्या काळी पहोवयास मिळते.'' महेन्द्र वर्म्याच्या कारकीर्दीचें हें डुबे-लनें केलेलें स्तोत्र अगदी योग्यच आहे. पुढें नरसिंह**व**र्म्याच्या वंशजांनी सुद्धां अशींच मंदिरें बांधिली. त्यांपैकीं राजसिंह ऊर्फ दुसरा नरसिंहवमी याचा उहेख वर केलाच आहे. त्याचा पुत्र परमेश्वरवर्मा पंडितांचा मोठा आश्रयदाता होता. परमेश्वर वर्म्याचा एक दानलेख त्याच्या विद्याभिरुचीचें प्रत्यंतर म्हणून व पछवकाळीन सुंदर काव्याचा नमुना म्हणून पुढें पारे-शिष्टांत दिला आहे. त्यांत वरील गोष्टी शिवाय पहन आणि चालक्य यांच्या विषयी आणसीहि पष्कळ ऐतिहासिक गोष्टी आढळून येतात; व त्यांवरून यरोपांत इंग्लंड व फ्रान्स या देशांतील लोकांचा जो संबंध कांहीं शतकां-पूर्वी होता, तोच संबंध पहन आणि चालुक्यांमध्यें या देशांत होता असें समजून येतं. पहनांनीं संस्कृत विद्येलाच आश्रय दिला असून तामिल वाङ-मयाला त्यांचे कडून साह्य मिळालें नाहीं. पांडचराजांच्या अमदानीत प्रारंभीं मधुरा येथें तामिल वाङमयाचा उत्कर्ष झाला हें प्रसिद्धच आहे. पहवांची भाषा मध्यहिंदुस्थानांतील आर्यभाषा होती हें पूर्वी दाखविलेंच आहे.

पह्नवकुलाचे सामाजिक संबंध देखील उत्तरेकडील आर्यक्षत्रियांशीं चालत असत. चालुक्यांच्या पहिल्या राजानें पह्नवराजकन्येचें पाणिग्रहण केल्याचें पूर्वी सांगिलेंच आहे. तसेंच बेहर येथील ताम्र लेखांत दंतवम्यांची स्त्री कदम्बवंशांतील राजकन्या होती असें महटलें आहे.\* दुसऱ्या एका दान लेखांत नंदिवमां यानें राष्ट्रकूट कुलांतील कन्येशीं विवाह केला असें सांगितलें आहे ( आसीत्शंखाह्वया देवी तन्वङ्गी नन्दिवर्मणः । राष्ट्रकूटकुलें जाता लक्ष्मीरिव मुरद्विचः ) या राणीचें नांव रेवा असून तिच्या पुत्राचें नांव

<sup>\*</sup> प्रख्यातस्य कदम्ब बंशतिरुकस्योर्वापतेरात्मजा (पुराण वस्तु संशोधन स्वात्याचा अहवारु भाग ५ वा.)

त्याच्या राष्ट्रकूट आजोबाच्या नांवावरून दंतिवर्मा ठेविलें होतें. पांडय, चोल, केरल इत्यादि द्राविड कुळांशी पह्नवांचे शरीर संबंध होत होते की नाहीं तें समजत नाहीं. पण झाले असतील तर त्यांत कांहीं आश्वर्य मानण्यासारखें नाहीं. महाराष्ट्रांतील आर्य क्षत्रिय कुलें सुद्धां नागवंशीय कन्यांशीं विवाह करीत. तेव्हांची कल्पना अशी होती कीं, क्षत्रियांनीं शूदा-पर्यंत वाटेल त्या जातीच्या सीशीं अनुलोम विवाह केला, तरी त्याची संतित क्षत्रिय जातीचीच रहावयाची या कल्पनेला अनुसरून महाराष्ट्रांतील क्षत्रियां-प्रमाणें खालच्या दक्षिणेंतील सोमवंशी आर्य क्षत्रियांनीं देखील नाग कुळांशीं मनमोकळेपणें शरीर संबंध करून मिश्र आर्य निर्माण केले असावेत असें दिसतें.

पह्नवांच्या दानलेखांत कोटेंहि शककालाचा मागमूस आढळत नाहीं. ते नेहमीं आपल्या स्वतःच्या क'रकीर्दीच्या वर्षाचाच दानलेखांत निर्देश करीत व त्यामुळें त्यांचा काल-निर्णय करण्याचें काम निश्चितपणें होण्यास अडचण येते. शककालाचा संबंध त्यांच्या लेखांत न येण्याचें कारण असें दिसतें कीं, शककालाचा प्रचार करणारे ज्योतिष-सिद्धान्त प्रंथ इ. स. ४०० च्या सुमारास निर्माण झाले; पण पह्नवांची परंपरा दक्षिणेंत त्याच्या फार पूर्वीपासून चालू होती. शककालाशीं कांहीं संबंध नसणाऱ्या सातवान हनांच्या काळापासून खालीं दक्षिणेंत पह्नवांची वसाहत होती. चालुक्यांच्या पूर्वीच त्यांनी आपलें राज्य दक्षिणेंत स्थापिलें होतें; अर्थात् त्यांना शककालाचा उपयोग करण्याचें प्रयोजनच नव्हतें.

आतां शेवटीं पहनांच्या तिसऱ्या म्हणजे शेवटच्या राजमालिकेचा थोडासा वृत्तान्त देऊन हें प्रकरण पुरें करूं. या मालिकेंत चार राजे येत असून दुवेलनें त्यांना कालानुक्रम पुढील प्रमाणें ठरविला आहे:--

(१) नंदिवर्मा पह्नवमह इ. सन ७१७-७७९. (२) दंतिवर्मा इ. सन ७७९-७८०. (३) तेष्ठरूचा नंदिवर्मा इ. सन ८३०-८६४. (४)नृपतुंग इ. स. ८६४-८८०. \* अपराजित.

<sup>\*</sup> कोही विद्वानांच्या मतें नृपतुंगाचेंच अपराजित असे दुसरें नांव होतें: व तें स्थानें पांडयांचा पराभव करून प्राप्त करून घेतलें होतें. नांव कोणाचेंहि असलें तरी स्थाच्या काळांत पछव कुल नामशेष झालें असल्यामुळें स्थांत सार्थकता मुळींच दिस्त येत नाहीं.

यांपैकीं पहिल्या नंदिवर्म्याचा दुसऱ्या विक्रमादित्य चालुक्यानें इ. स. ७४५ त पाडाव केला हें पूर्वी सांगितलेंच आहे. पण पुढें चालुक्यांनाच मालखेडच्या राष्ट्रकूटांपुढें हार खावी छागल्यामुळें तेव्हांपासून पहन देखील राष्ट्रकूटांचेच अंकित झाले. इ. स. ८०३ त दंतिवम्यांचा राष्ट्रकृटांनीं परा-भव केळा असें लिहिलेलें आढळतें. नृपतुंगानंतर अपराजिताच्या कारकीदीत स. ९०० च्या सुमारास चोलांच्या आदित्य राजांनीं पहन कुळाचा उच्छेद केला; व तेव्हांपासून पहनांचें नांव इतिहासांत ऐकू येईनासें झालें. हे चारी राजे अर्थात् कांचीसच राज्य करीत असले पाहिजेत. त्या सगळ्यांचे अनेक दानलेख उपलब्ध आहेत. हे पहन राजे डुबेल व गोपिनाथरान यांच्यामते ग ंगपल्लव नसावेत. कारण गंग हे म्हेसूरकडील कन्नड जातीचे अगदी भिन्न राजे असून त्यांचा पहवांशी कांही संबंध नाहीं. वर सांगितलेल्या शेवटच्या चार पहन राजांपै की दुसऱ्या नंदिवम्यीने तेहरू येथे पांडचांचा पाडाव केल्या मुळें त्याटा डुबेलनें तेल्लह्या नंदिवर्मा म्हटलें आहे. पांडवांनीं कावेरी तीरा-बरील पहनांच्या मुळखांत स्वारी केल्यामुळें त्यांच्याशीं नंदिवम्यांचा हा संमाम झाला होता. नृपत्ंगाच्या दानलेखांवहन त्याचा अंमल तंजावर व त्रिचनापही यांवरिह होता असें दिसतें; व येथेंच चोलांनीं त्याचा पाडाब करून आपलें वर्चस्व स्थापन केलें. प्रस्तुत इतिहासाच्या तृतीय भागांत या चोलांचें वर्णन येणार आहे.

पडुकोटा संस्थानचे प्रस्तुतचे महाराज आपत्याळा पछवांचे वंशज महणिव तात,व त्याळा आधारिह असेळ पण एवहें छक्षांत टेविलें पाहिजे कीं चोळांचें वर्चस्व स्थापन झाल्यापासून पछवांचा उत्तरेकडीळ राजकुळांशीं संबंध वंद पडूं ळागळा. हे प्रसंग हिंदुस्थानच्या इतिहासा-या उत्तर काळांतीळ असृन त्यावेळीं बेटीव्यवहाराचें क्षेत्र मर्व देशांत अगदीं आकुंचित झाळें हें पुढें आंम्हीं दाखविणारच आहों; व त्यामुळें पछव महणा कीं पडुकोटाचे राजे महणा आतां सर्वर्स्व द्राविडच झाळे आहेत.

#### टीपण्या.

### १-कुरम येथील पल्लबांचें दानपत्र.

### ( हुल्हाकृत दक्षिणहिंदुस्थानांतील प्राचीन लेखसंब्रह

पु. १ पा. १४८-१५० ).

स्विस्त । पञ्चास्यस्त्रिशदर्दः प्रतिभयनयनश्चन्द्रमौलि स्त्रिशूली भींमव्यालोपवीती दशभुजपरिचस्तत्वमात्रात्ममृर्तिः । दिव्यावेक्ष्यो मुकुन्द-त्रभृतिभिरमरे: सृष्टिकृन्मंत्रसिद्धः ॥ कर्ता नो मूर्तविद्या विहितपरयमस्त्रा-यतां विश्वमूर्तिः ॥ कार्य व्यूह कलाकमस्थ परम व्योमामृत ज्योतिषो । विद्वन्मानसचेन्द्रकान्तपतिता ेमूच्छेन्ति यस्यांशवः । भृतानां हदयेषु चानयति यःशक्ति कियासाधनीं। त्रैय्यात्मा परमेश्वरः स जैयति त्रेलोक्य चूडामणि: ॥ अत्रह्मण्यमसोमयागमयथाप्रस्थानदंडोद्यमम् । मिथ्यादान्त-मदानशूरमनृतव्याहारजिह्याननम् । जातं यत्र नरेश्वरं न शृणुमौ युद्धेषु वा विक्लवं निर्विष्नः पृथिवीनिरीतमवतात्तत्पन्ननां कुलम् ॥ ब्रह्मणोऽङ्गिरास्ततो बृहस्पनिस्तस्माद्भरद्वाजस्ततो द्रोणः । द्रोणादपरमित तेजोधामाश्वरथामा । ततो निराकृतापस्त्रवः पत्नवः यतः सकल भुवन वस्त्रभपस्त्रवकुलम् । स्येयात्पस्त्रवकुलं यत्र जातं नरेश्वरम् । अबम्हण्यमदातारमशूरं नानुशुश्रुम । तदुद्य धरणि-धर सोमादित्यस्याविनत मुख नृपतिमूर्द्धि चजोशने प्रतियन्ति राजगज यूथ सिंहस्य नृसिंहवर्मण:...मृहुरवजित चोळ केरल कलन्न पाण्ड्यस्य सहस्र-बाहोरिव समरशत निर्विध्ट सहस्र बाहु कर्मणः परिमळ मणिमंगळ शूरमार प्रभृति रणविदति पुलकेशि पृष्ठपद लिखित विजयाक्षरस्य कलशयोनेरिव विमिथितवातापेः पौत्रो महेन्द्रस्य सुरचित सम्पदो महेश्वरवर्मणः सुप्रणी-तवर्णाश्रमधर्मस्य पुत्रः परमेश्वर इव सर्वाधिक दर्शनः परमेश्वरवर्मा भरत इव सर्वदमनः सगर इव कृतासमञ्जसत्यागः कर्ण इव पुष्कलाङ्गोयः त्रियका न्यो ययातिरिव अनुनमतानां राज्ञां यस्याज्ञा भवति सर्वेदा पीडा... ...(बापुढें एका तुंबल युद्धाचें खरोखरीचें पण काव्यमय वर्णन आहे)..... विक्रमादित्यं कप्पटमात्र परिच्छदं एकाकि प्रायतं ..... तेन परमेश्वरेण नाम मन्यवान्तरराष्ट्रे अष्टशत चतुर्वेद कुलसमृद्ध क्र्रप्रामनाम मध्ये विद्याविनीत पहल परमेश्वरगृहे प्रतिष्ठापितस्य भगवतःपिनाकपाणेः पृज्यास्तवन कुसुम गन्ध धृप दीप हविरुपहार षि शंख पटहादि प्रवर्तनार्थं अत्रेव उदकमिन भारतमाख्यानमणिकोटमध्ये पत्यानाम मन्यवान्तर राष्ट्रे । इत्यादि.

चालुक्यांच्या लेखीत विक्रमादित्यानें पहवांचा पराभव केला असें म्हटलें असतें, व या पहवांच्या लेखांत तर त्याला एकटवाला लंगोटी लावृन रणांतृन पळ्न जावें लागलें असें म्हटलें आहे. तथापि या दोन्हीहि गोष्टी खन्या असण्याचा संभव आहे.समबलांच्या युद्धांत जयापजयाचा कम अनेकदां पालटन असतो, व त्यामुळें विक्रमादित्यावर तसा एकदां प्रसंग आला असृन पुनः त्यानें उलट फिल्न पहवांचा पाडाव केला असेल. या लेखांतील आणलां महत्वाची गोष्ट महणजे परमेश्वरवम्यांला त्यांत काव्याचा शोकी महत्वाची गोष्ट महणजे परमेश्वरवम्यांला त्यांत काव्याचा शोकी महटलें आहे ही होय. तसच प्रान्तवाचक राष्ट्र शब्दिह त्यांत आलेला असन्यामुळें त्यावरून पहव महाराष्ट्रांतृनच दक्षिणेंत येऊन राहिले होते असें दिसृन येते. या गोष्टीचा पुढें आणली विचार करावयाचा आहे.

# २-नाशिकच्या लेण्यांतील कांहीं प्राकृत लेख.

#### १ ( एपिय्रांफिका इंडिका पु. ८. लेखांक २२ पा. ९३ )

सादवाहन कुले कन्हे राजिनि नासिककेन समणेन महामातेन लेण-कारित । ( मराठी अर्थ:—सातवाहन कुळांतील कृष्ण राजाच्या कारकीर्दीत नाशिक येथीळ समणांच्या अधिकाऱ्यानें हें लेणें तयार करविलें.)

### २ ( सदर पुस्तक लेखांक २४ पा. ९४ )

सिधं राओ गोतमीपुतस सामिसिरीयण सातकणिस संवछरे सातमे हेमताण पखे ततीय ३ दिवसे पथमे कोसिकस महासेणापितस भवगोपस भविजाय महासेणापितणीय वासुयलेण बोपिक यति सुजमान अपयवसित समाने बहुकाणि विरेसाणि उक्कटे पयवसान नितो चातु दिस भिखुसंघस आवास दतो ति। ( मराठी अर्थः—सिद्धि असो. गोतमोपुत्र स्वामीश्री शातकर्णी राजाच्या कारकीर्दीच्या सातव्या वर्षी हेमन्त ऋतूच्या तिसऱ्या पक्षांत तृतीया तिथीला कोशिक गोत्रांतील महासेनापित जो भवगोप न्याची पत्नी महासेनापितनी महापितनी वासु हिनें, बोपिक नांवाच्या जतीनें पुष्कळ वर्षें अर्थवट तयार केलेलें, हें लेणें, पुरें करवृन चारी रेशांच्या भिक्षुसंघाला रहावयासाठीं दिलें आहे.)

### ३ (सदर. छेखांक २९ पान ७३)

सिध। गोवधने आमचस सामकस देये राजाणितो रओ गोतमीपुतस सातकणिस महादेवीयच जीवसुताय राजमातुय वचनेन गोवधने...च सामको अरोगवतवो ततो एवच वतबो एथ अम्हेहि पवते तिरण्हुम्हि धम्हदानें छेणे एतिवसातण पवजितान भिरवृन गामे कखडिसु पुवखेतं दत तच चेत...कसते सोच गामो न वसति एवंसातिय दानि एथ नगर सीमे राजकं खेत अम्हसतकं ततो एतेस पवजितान भिखृनं तेरन्हुकानं ददम खेतस निवतनसतं तसच रतेस परिहार वितराम अगवेस अनोमस अलोण-गादस अरठसविनयिक सवजातपरिहारिकच एवेहि न परिहारेहि परिहारेठ एवचस खेतपरिहारेच एथ निवधापेथ अवियेन आणत परिहारखिय लोटाय छतो लेखो सवछरे २४ वासान पख ४ दिवस पचमे ५ सुजीविना कटा-रिनबधो निवधो सवघरे २४ गिम्हाण पखेर दिवसे १०

्मराठी अर्थ:—सिद्धि असी. गोवर्धनचा अमात्य सामक याटा गोतमीपुत्र शातकणी राजाची तशीच पुत्रवती राजमाता महाराणी हिची यांची आज्ञा द्यावयांची कीं, सामकाटा सरळाणें आज्ञा कळवृन सांगाव-याचें कीं, 'आमही या तिन्रहु पर्वतावर पूर्वी लेण्यांत रहाणाऱ्या भिक्षृंता कखि गांवांतील शेत दान दिलें होतें. पण तें शेत आतां नांगरीत नाहींत व गांवांतिह वसित नाहीं. असें असल्यामुळें येथें आमच्या नगराच्या सीमे-वर असलेल्या शेतापैकीं शंभर निवर्तनें जमीन तिरन्हु येथील भिक्षृंता देतों; व त्यावरोबर त्यांत कोणी अधिकाऱ्यानें कोणत्याहि कारणानें प्रवेश कहं नये, मिठासाठीं त्यांत खणूं नये इत्यादि सर्व प्रकारचे नर्वथ पालितों. हे सर्व निर्वध व शेताचें दान वरोवर नोंद्न ठेवावीं. ही आज्ञा तोंडीं दिकी.

हेख होटानें लिहिला. दानपत्र सुजीविन् यानें खोदिवलें.वर्ष २४, वर्षाऋ तूचा चौथा पक्ष पंचमीतिथि दशमी. )

#### ४ ( सदर. लेखांक १२ चा आरंभ; पा. ८२ )

सिधं । वसे ४२ वेसाख मासे रायो क्षहरातस क्षत्रपस नहपानस जामाः तेन दीनीक पुत्तेन उपवदातेन संघस चातुदिसस इमं छेणं ।

( अर्थ:--४२ व्या वर्षी वैशाख महिन्यांत क्षहरात क्षत्रप नहपानाचा जांवई जो दीनीक त्याचा पुत्र उपवदात यानें हें लेणें चारी दिशांच्या संघाकरितां दिलें असे ).

### ३-विजयादित्य चालुक्याचे पलायन.

बादामीच्या चालुक्याचें घराणें, दुसऱ्या विक्रमादित्याचा पुत्र जो दुसरा कीर्तिवर्मा त्याच्या बरोवर लयास गेलें असें कांहीं दिसत नाहीं. कीर्ति-वर्म्याचा वखलेरी येथील जो दानलेख उपलब्ध झाला आहे, त्यांत या कुलाविषयीं सविस्तर व महत्वाची माहिती आढळते. तो शके ६०९ त कीर्तिवर्म्याच्या कारकीर्दीच्या ११ व्या वर्षी कोरलेला असून ८ (इंडियन अँटिक्करी पु. ८ पा. २३ ) त्यावरून बादामीचें राज्य त्यावेळीं वर्तमान होतें किंबहुना विस्तीर्ण प्रदेशावर पसरलें होतें असें दिसून येतें. तो शके ६६८ त म्हणजे स. ७४६ त राज्यारूट झाला. अर्थात् त्या वर्षी दुसऱ्या विक्रमादित्याची कारकीर्द संपली. या गोष्टीचा विचार करतां असें निश्चित म्हणावयास हरकत नाहीं कीं राष्ट्रकूटांनीं ज्या चालुक्याला पादाकान्त केलें तो दुसरा विक्रमादित्य नमृन त्याचा पुत्र दुसरा कीर्तिवर्मा हा होय. विक्रमादित्य मोठा शूर व प्रतापी असल्यामुळें त्याजवर असला प्रसंग ओढवला असेल असें संभवत नाहीं. उपरिनिर्दिष्ट दानलेख विश्वसनीय नाहीं असें मानावयास कांहींच आधार नाहीं: व तो विश्वसनीय समजून विचारांत घेतत्यास त्यावरून बादामीच्या चालुक्य घराण्याचा सविस्तर व सुसंगत वृत्तान्त आपल्याला मिळण्यासारखा आहे. चालुक्यांच्या सर्व साधारण रीतीश्रमाणें याहि दानलेखाला 'मानव्यसगोत्राणां ' इत्यादि अन्दांनी आरंभ झालेला असून त्यांत पृथ्वीवल्लभ पहिला पुळकेशी याचें नांव सांगून त्यांनें केलेल्या अश्वमेधाबद्दळ त्याची मोठी स्तृति गाइस्की

आहे. पुढें त्याचा पुत्र जो पहिला कीर्तिवर्मा त्याचा निर्देश करून त्याने बनवासीचें राज्य जिंकलें असें म्हटलें आहे. त्याचा पुत्र दुसरा पुलकेशी. ऱ्यानें कनोजच्या हर्षवर्धनाचा पराभव करून मोठी कीर्ति व परमेश्वर ही भदवी प्राप्त करून घेतली. पुलकेशीचा पुत्र पहिला विक्रमादित्य यानें आपल्या चित्रकंठनामक अश्वावर आरूट होऊन चेर, केरल, पांडच व कलभ्र राजांना जिंकिलें आणि ज्यांनीं तों पावेतों कोगायुढेंहि मान वांक-विली नव्हती त्या पल्लवांनाहि त्यानें पादाकान्त करून आपत्या नांवाला भट्टारक असें पद जोडण्याचा अधिकार मिळ्विळा. त्याचा पुत्र पहिळा विनयादित्य यानें तर युवराज पदावर असतांच कुबेर, पारसीक व सिंहल-द्वीप हीं जिंकून आपल्या अधिराज्याखाळीं आणिळीं आणि उत्तर देशाधिप-तीचाहि पराभव कहन पालिध्वजादि चकवर्ति चिन्हें प्राप्त कहन चेतलीं. त्याच्या मागून विजयादित्य आला. त्यानें आपल्या पितामहाच्या अमदानींतिह दक्षिणेतील राजांचा पराजय करून उत्तर देशाधिपतींशीं उदतांना आपल्या पित्याला साह्य केलें होतें, आणि त्याला गंगायमुना, पालिध्वज, पटह, ढक्का, माणिक्य व मतंगज हीं साम्राज्य चिन्हें प्राप्त कहन दिलीं. विजयादित्याचा कारकीदींनील एका मीजेच्या प्रसंगाचेंहि या लेखांत वर्णन केलें आहे. या वर्णनांतील शब्दांचें वरोवर भाषान्तर न झाल्यामुळें यांतील महत्व नीट लक्षांत आलेलें दिसत नाहीं. ते शब्द असे आहेत: '' परैं:पलायमानैरासाद्य कथमपि विधिवशास्त्रतापादेव विषयप्रकोपं अरा-जकमुत्सारयन् वत्सराज इवानपेक्षितपरसहायकस्त...प्रहात्रिर्गत्य स्वभुजा-वष्टंम्भ परसाधिताशेष विश्वंभरः " । यावरून एवटें स्पष्ट दिसतें कीं शत्रु दाणादाण होऊन पळत असतांना विजयादित्य हा चुकून दुदेवाने त्यांच्या हातीं लागून बंदींत पडला. पण पूर्वी उज्जनीहून वस्पराज जसा आपल्या अमात्याच्या युक्तीमुळें निसटून गेल्याचें कथासित्सागरांत सांगितलें आहे, च्याप्रमाणें विजयादित्यानें युक्तीनें शत्रृच्या बंदिवासांतृन आपळो सुटका कहन घेतली, आणि अराजक स्थितीमुळें त्रस्त झालेल्या आपल्या राज्या-वरील संकटाचा परिहार केला. या संबंधांत दुःखाची गोष्ट एवढीच आहे ःक्रीं, कथासरित्सागरांत वत्सराजा≈या सुटकेचें किं<mark>वा कारमीरच्या जया−</mark> पीडाच्या नेपाळांतून झालेल्या सुटकेचे राजतरंगणींत जसें सविस्तर वर्णन आहे तसें विजयादित्याच्या या सुटकेचें वर्णन कोटें आढळत नाहीं. त्याला कोणी, केव्हां व कसें बंदिवान केलें हें जसें समजत नाहीं तसें त्यानें आपली स्टका कशी करून घेतली हेंहि कळत नाहीं. काश्मीरच्या लिखतादित्यानें ु दक्षिणेंत स्वारी केली, तेव्हां म्हणजे इ. स. ७००-७१० च्या सुमारास हा प्रकार घडला असावा, असा आमचा तर्क आम्हीं पूर्वी सांगितलाच आहे. असो, प्रस्तुत दानलेखांत शेवटीं या विजयादित्याचा पुत्र जो द्वितीय विक-मादित्य त्याच्या प्रतापाचा उद्धेख करून, त्यानें पहवांशीं असलेटें कुलपरं-परागत वैर साथण्यासाठीं कांचीपुर जिंकण्याचा आटोकाट प्रयत्न केला. त्यांच्या नंदिपोतवर्मानांवाच्या राजाला पादाकांत केलें, कांची नगरींत प्रवेश केला, तेथील ब्राह्मणांना देणग्या देऊन प्रसन्न करून घेतलें, राजसिंहे-श्वराच्या मूर्तीपुढें सुवर्णाच्या राशी ओतल्या, पांडय-चोल-केरल-कलभ्र या दक्षिणेतील राजांना जिंकून आणि आणखीहि पलीकडे जाऊन कन्याकुमारी जवळ समुद्रतीरावर आपळा जयस्तंभ उभारिला, इत्यादि गोष्टी सांगितत्या आहेत. यानंतर त्याचा पुत्र म्हणजे प्रस्तुत दानलेख लिहून देणारा जा कीर्तिवर्मा त्याची हकीगत असून त्याच्या पराक्रमाचें वर्णन करतांना त्यानें आपला कुटशत्रु जो कांचीचा पहन राजा त्यावर स्वारी केल्याचें सांगितलें आहे. कांचीराजाला त्याच्यापुढें भरमेदानांत टिकाव धरण्याचें सामर्थ्य नसत्यामुळें त्यानें किह्नचाचा आश्रय केला व त्यामुळें कीर्तिवर्म्यानें कांचींत प्रवेश करून तेथून पुष्कळ हत्ती, जवाहीर वगैरे लुटून नेलीं. त्यानें भीम-रथीच्या ( भीमेच्या ) तीरीं मुक्काम असतांना पन्नगल विषयांतील ( हा प्रांत कोणता तें समजत नाहीं ) एका विद्वान ब्राह्मणाला एका गांवाचें दान केलें. त्या विषयींचा प्रस्तुत लेख आहे. पूर्व चालुक्यांच्या सर्व राजांच्या कारकीर्दीतील प्रमुख गोष्टींचा त्यांत निर्देश असल्यामुळें तो फार महत्वाचा आहे हें सांगावयास नकोच. या लेखानंतरचे दुसरे लेख उपलब्ध आलेले नसत्यामुळें बहुधा कीर्तिवम्यीबरोबर पूर्व चालुक्यांचा भर संपलाः

मंदिर नरींसहपोतवर्ग्यानें बाधिलें होतें.

असावा असे दिसतें. पण तें घराणें यावेळीं अगदीं नामशेष झालें नसून दोनशें वर्षीनंतर पुनः त्याचा जीणीद्वार झाला व उत्तर चालुक्यांच्या रूपाने तें पुनः भरभराटीस आलें.

# ४-क्षिवस्कन्दवर्मा नामक पछ्ठव राजाचा मयिद्वोल्सू येथील दानलेख.

( एपिप्रॅफिका इंडिका पु. ६ पान ८६ प्राकृत लेख ).

[कां] चीपुरातो युवमहाराजो भारदाय सगोत्तो पलवानं शिवखंड-वम्मो घंनकडे वापतं आनपयित अम्हेहि दानी अम्हवेजयिके [ घं ] मायु-बलवधिनके य बह्मनानं अगिवेस् सगोत्तम पुवकोटुजस अगिवेससगोत्तस गोनंदिजम अंधापित [ थि ] यगामो विरिपरं अम्हेहि उदकादि संपदतो एतस गामस विरिपरस सव ब्रह्मदेय परि(हा)रो वितराम अलोन [खा] दकं अरटसं ( वि ) नायिकं अपरंपरा बलिव ( दं ) अभडपपेसं अकूर चोलक विनासि खतासंवासं एतेहि अनेहिच सब ब्रह्मदेय मजादाय सवपरि-हारेहि परिहारितो परिहरथ परिहारापेथ च जो अह्मसासनं अतिछितृन पीला बाधकरेज्जा [ वात ] कारापेज्जा वा तस अम्हो सारीरंगासनं करेजामो सवछरं दसमं १० गिम्हा पखो छठो ६ दिवसं पंचमी ५ आनित सयित दत्ता पटिका.

# प्रकरण १२ वें.

## वेंगी व कलिंग येथील पाच्य-चालुक्य-वंश.

( प्राच्य-चालुक्य राजांची पुष्कळ दानपत्रें व कोरींव लेख उपलब्ध असून दुसऱ्या प्रथावरूनहि त्यांच्याविषयीं माहिती मिळते. त्या सर्वीचा उपयोग करून पुढीळ वृत्तान्त लिहिला आहे. )

दुसऱ्या पुलकेशीच्या वेळी बादामीच्या चालुक्यांचे साम्राज्य सर्व दक्षिण देशावर पसरले होतें. त्यांनी दिग्विजय कहन पूर्वेकडील आंध्रांचें राज्य, दक्षिणेकडील पह्नवांचे राज्य, पश्चिमेकडील गुर्जर राज्य आणि उत्तरेकडील कोसलादि राज्यें जिंकलीं. या सुमारास चालुक्य घराण्याच्या दोन उन-शाखा फ़ुट्न एक पूर्वेकडे व दुसरी पश्चिमेकडे अशा नांदूं लागत्या. त्यांचे अधिपति पुलकेशीचे दोन बंधु असून मुख्य घराण्याचे अंकित म्हणून त्यांची पूर्विकनाऱ्यावर वेंगी आणि गुजरोधेत नवसारी येथे पुलकेशीने स्थापना केळी. वेंगीचा पहिळा चाळुक्य राजा कुब्ज विष्णुवर्धन नांवाचा असून पह्नवांपासून वेंगी जिंकून घेतत्यावर तो तेथे राज्य करूं लागला. ही गोष्ट कांहीं विद्वानांच्या मतें इ. स. ६०५ झाळी; पण दुसरे कांहीं पंडित ती इ. स. ६ १५ त झाली असावी असे म्हणतात. एस्. कृष्ण-म्वामी अध्यंगार यांनीं हिंदुस्थानच्या प्राचीन इतिहासावर एक पुस्तक छिहिलें असून त्यांत स्यांनीं म्हटलें आहे "पहन सेनापतींनीं चालुक्यांच्या राजधानीवर चाल कहन तिची इतकी धूळधाण केळी कीं तेथें १३ वर्षेपर्यत कोणी राजाच नाहींसा झाला. तेव्हां पहन्नांच्या सर-हद्दीवर शांतता राखावी या <mark>हेतूनें पुलकेशीनें वें</mark>नी येथें आपल्या एका टाण्याची स्थापना करून त्यावर आपल्या एका बंधूची योजना केली, व तीच बंधु वेंगी घराण्याचा स्थापक होय.'' पण एस्. कृष्णस्वामीचें हें म्हणणें चुकीचं दिसतें. कारण वेंगी येथें चालुक्यांची स्थापना उशीरां उशीरां द्याणजे निदान इ.स. ६१५ त झालेली असृन पह्नवांनीं वातापीचा विध्वंस इ.स.६ ४३

त केला. वंगीचं संस्थान पल्लवांच्या बंदोबस्तासाठीं स्थापिलेलें नसून त्यांना जिंकल्यावर पुलकेशीनं स्वाभाविक भ्रातृप्रेमामुळें अथवा कांहीं राजकीय थोरणामुळें तें आपल्या बंधूच्या ताब्यांत देऊन एके प्रकारें त्यास वाटेस ळाविण्यासाठीं स्थापिलें होतें. दुसऱ्या बंधूची अशीच त्यानं गुजराथेंत ऊर्फ लाट देशांत नवसारी तेथें स्थापना केली. यांपैकीं वेंगीच्या राज्यावर बसविलेला कुब्ज विष्णुवर्धन विशेष भाग्यशाली दिसती. कारण त्याचा वंश तेथें मूळ घराण्याहृनहि अधिक काळपर्यंत टिकून राहिला. वेंगीचें चालुक्य यराणें ७ व्या शतकाच्या आरंभापासून ११ व्या शतकाच्या अखेरीपर्यंत म्हणजे सुमारें ५०० वर्षे येथें नांदत असून तेव्हां तें चील घराण्यांत अन्तर्भाव पावलें, कारण या चोल घराण्याचा संस्थापक या चालुक्यांच्या शेवटच्या राजाचा मुळीचा मुलगाच होता.

वंगीच्या या प्राच्य चालुक्यांचे अनेक ताम्रग्टावरील दानलेख व इतर कोरींव लेख उपलब्ध आहेत, वत्यांत बहुतेक ठिकाणी सर्व राजांची नामावली न्यांच्या कारकीर्दींच्या वर्षीसह दिलेली आहे. त्यामुळे या वंशांतील राजांचीं नांवें व त्यांचे काळ बऱ्याच निश्चित रीतीने जुळवितां येण्यासारखीं आहेत, व तशीं तीं 'दक्षिण हिंदुस्थानांतील प्राचीन लेख संप्रहा'च्या पहिल्या भागांत जुळवून दिछींहि आहेत ( हुल्शकृत द. हि. लेखसंग्रह ). त्यांत वाद काय तो पहिल्या राजाच्या म्हणजे कुटज विष्णुवर्धनाच्या कारकीर्दीच्या आरंभासंबंधानें आहे. हुत्शच्या मतें तो काल सन ६०५ हा असावा, व डॉ. फ्लीटच्या मर्ते स. ६१५ असावा. परंतु आम्हाला पहिलाच काल प्राह्य दिसतो. स्मिथकृत नाम्रपटलेखांच्या पहिल्या भागांन या प्राच्य चालुक्यांचे पांच दानलेख आलेले आहेत. त्यांतील प्राचीन लेखांत पहिल्या पुलके-शीच्या पृवीचा चालुक्यवंशाचा इतिहास किंवा तत्संबंधीं कांहीं दंतकथा दिलेली नाही. पण त्यांतल्यात्यांत अर्वाचीन असा जो त्यांपैकी पांचवा लेख न्यांत आणि विमठादित्याच्या रणस्तिपुंदि येथीछ दानलेखांत चालुक्यांच्या मूळपीठिकेची एक नवीन दंतकथा दिलेली आहे. ती कथा अर्थात् त्या वेळीं प्रचलित होती, व तिचा तात्पर्यार्थ आम्हीं पूर्वी दिळाच आहे. या दोन्ही लेखांत राजांच्या कारकीर्दीच्या वर्षीसह त्यांची नामावली सांगि-

तली आहे; तसेंच त्यांत आणखी शेवटच्या दोन राजांच्या राज्यभिषे-काचे कालिह शक वर्षोनीं सांगितले आहेत. अशा रीतीनें एकदां एक शेव-टच्या टोंकाचा निश्चित काल समजल्यावर तेथपासून मार्गे मोजीत गेल्यास कुन्जविष्णुवर्षनाच्या कालांशीं आपत्याला जातां येईल; कारण प्रत्येक राजाच्या कारकीर्दीचीं वर्षे त्यांत दिलेळीं आहेतच. त्यांत अडचण एवडीच आहे कीं, या सर्व राजांचा मिळून काळ ५०० वर्षीचा होत असल्यामुळें एवडचा दीर्घ काळाविषयीं अगदीं ठाम निश्चप करणें कठीण आहे. प्राचीन काळीं हिंदुस्थानांतील प्रत्येक राजधराण्यांत कुलाचा वंशवृक्ष फार जपून टेविलेला असे; व काश्मीर आणि वंगीयेथील राजधराण्यांत तर ते चांगलेच टेविलेले दिसतात ही गोष्ट खरी. तथापि वंगीच्या राज्यांत एकदां २७ वर्षीचा अराजकतेचा काल होऊन गेलेला असल्यामुळें त्यांतही संशयाला जागा राहिली आहे.

सदरील दोन लेखांत दिलेली राजनामावला खालीं लिहिल्या प्रमाणें आहे:-

|          | राजनाम.                             | मागील राजाशीं नातें.         | कारकी           | र्दीचा काल |
|----------|-------------------------------------|------------------------------|-----------------|------------|
| 9        | कुब्ज विष्णुवर्धन                   | संस्थापक                     | 96              | वर्षे.     |
| <b>ર</b> | जयसिंह वहभ                          | पुत्र                        | ३३              | वर्षे.     |
| 3        | इंद्रराज                            | बंधु                         | ৬               | दिवस       |
| 8        | दुसरा विष्णुवर्धन                   | पुत्र                        | 8               | वर्ष       |
| o,       | मंगि युवराज                         | पुत्र                        | <b>३५</b>       | वर्षे      |
| Ę        | <b>ज</b> यसिंह                      | पुत्र                        | १३              | वर्षे      |
| ঙ        | कोक्किलि                            | पुत्र<br><b>बं</b> धु        | Ę               | महिने      |
|          | ( याला वडील बंधृनें पदच्युत केलें ) |                              |                 |            |
| 6        | विष्णुवर्धन ( तिसरा                 | ं) वधु                       | ३७              | वर्षे      |
| 9        | विजयादित्य                          | पुत्र                        | 96              | वर्षे      |
| 90       | चवथा विष्णुवर्धन                    | पुत्र                        | ३६              | वर्षे      |
| 99       | वि जयादित्य नरेन्द्र                | मृगराज पुत्र                 | 66              | वर्षे      |
|          | हा प्रसिद्ध राजा अस्                | ाून त्याचा एक दानले <i>ख</i> | उपलब्ध <b>अ</b> | हि.        |

| 92   | कलिविष्णुवर्धन (पांचवा) | पृत्र   | 9 < | वर्षे |
|------|-------------------------|---------|-----|-------|
| 3 \$ | गुणक विजयादित्य         | पुत्र   | 88  | वर्षे |
| 98   | चालुक्य भीम             | पुतण्या | ३०  | वर्षे |
| 94   | कल्लभि गंड विजयादित्य   | पुत्र   | ε   | महिने |
| 95   | अम्मराज                 | पुत्र   | ড   | वर्षे |

याच्या अल्पवयां पुत्राला वाज्ला साहन राज्य बळकाविलेला दूरचा कोणी संबंधी

| 90  | ताडप           | हा पदच्युत झ         | गला.         | 9             | महिना |
|-----|----------------|----------------------|--------------|---------------|-------|
| 96  | विक्रमादित्य   | १४ व्याभीम           |              | <b>499</b>    | महिने |
| 98  | युद्धमह        | <b>(</b> १७ व्या ) त | ाडपाचा पुत्र | ড             | वर्षे |
|     | यालाहि पुढच्या | राजानें पदच्युत      | केलें.       |               |       |
| २०  | भीम            | (१६) अम्म            | राजाचा पंध्  | यु <b>१</b> २ | वर्षे |
| २ १ | दुसरा अम्मराज  | पुत्र                |              | ર્ષ           | वर्ष  |
| २२  | धन नृप         | सापतन बंध            |              | 3             | वर्षे |

# यापुढें २७ वर्षांचा अराजकतेचा काल.

धननृपापासून या वंशाला खंड पडला त्यानंतरचा राजा जो शक्तिवर्मा ते धनार्णवाचा पुत्र असें म्हटलेलें आहे. हा धनार्णव म्हणजे धननृप हा वरील नामावलीतील शेवटचा राजाच असावा. शक्तिवम्यीपासून पुनः जो कम सुरू झाला तो असाः—

| २३  | शक्तिवर्मा | धननृषाचा पुत्र | १२ <b>वर्ष</b>          |
|-----|------------|----------------|-------------------------|
| २४  | विमलादित्य | बंधु           | <ul><li>वर्षे</li></ul> |
| રૂષ | राजराज     | पुत्र          | ४१ वर्षे                |

हा सोमवंशीय असल्यामुळें सूर्यवंशीय राजेन्द्र चोडाच्या अम्हंगा नामक कन्येशीं यानें विवाह केळा.

२६ राजेन्द्रचोह पुत्र

राजेन्द्र हा शेवटचा राजा प्रथम वेंगीच्या सिंहासनावर बसला, व मागाहृन केरल, पांडय, कुंतल इत्यादि राज्यें जिंकून सर्व दक्षिणापथाचा चकवर्ती झाळा. तेव्हां त्याला चोलांच्या राज्याचा अधिपति म्हणून अभिनेत्र के झाला. त्यानें सूर्यवंशीय चोल कुलांतील मधुरान्तकी नामक राज्य-कन्येशीं विवाह केला, व तिच्यापासून त्याला अनेक पुत्र झाले. या पुढीळ जी हकीगत वर सांगितलेल्या दानलेखांत दिली आहे, ती थोडी संदिग्ध वाटते. कारण तींत चोल व वेंगी या राज्यांची फार भेसळ केलेली आहे. शेवटच्या वीर चोल राजाला शके १००१ या वर्षी सिंह संकान्त असतांना शुक्कपक्षाच्या त्रयोदशीला वृश्चिक लग्नीं श्रवण नक्षत्रावर गुरुवारीं राज्या-भिषेक झाला असे म्हटलें आहे. हा दानलेख चेहृरचा असून त्यांत गुइवती विषयांतील एक गांव वीरचोलानें विष्णुमंदिरासाठीं दान केल्याची हकीगत आहे. हे विष्णुमंदिर वीरचोलाच्या मेदर्य नांवाच्या मुद्दल गोत्रीय बाह्यण सेनापतीनें बांधिलें होतें. प्रस्तुत लेख विशेष महत्वाचा असल्यामुळें त्यांचें थोडें अधिक वर्णन करणें अवश्य होणार आहे.

या लेखावरून पहातां वेंगीच्या राजांची नांवें त्यांच्या कारकीर्दीसह व राजांच्या परस्पर संबंधासह कशीं होतीं हें वर दिलेल्या नामावलीवरून दिसून आलेंच आहे. पण त्यांचा सविस्तर इतिहास कळून येईल असा प्रस्थेतर पुरावा मात्र दुसरा कांहीं उपलब्ध नाहीं ही दुदेंवाची गोष्ट आहे. प्राच्य चालुक्यांच्या इतर दानलेखांच्या आधारानें त्यांचा थोडासा स्संगत इतिहास डॉ. फ्लीटनें तयार कहन त्यांतील प्रत्येक राजाचा काळहि निश्चित करण्याचा यन्न केळा आहे; व त्याबद्द पुराणेतिहासशोधन-भोक्ते याचे ऋणीहि आहेत. या इतिहासाविवयींचे त्याचे निवंध इंडियन अँटिक्वरीच्या २० व्या पुस्तकांत पहावयास मिळतील. पण या प्राच्य चाल्क्यांविपयींच्या कांहीं गोष्टीचा डॉ. प्रजीटलाहि उलगडा झालेला नाहीं, तो करण्याचा प्रयन्न केला पाहिजे. त्यांतला पहिला बिकट प्रश्न दरील यादींतील सातवा राजा जो कोक्विकिल त्याच्या संबंधाचा आहे. मंगि या ५ व्या राजाचा तो धाकटा पुत्र असृनिह मधल्या भावाला मागे साहन जयसिंहानंतर म्हणजे ज्येष्ट बंधृनंतर तो राज्यावर बसला. पण पुढें ६ महिने राज्य केल्यावर त्याला बाजूला कहन मथळा बंधू विष्णुवर्धन सिंहासन।वर आला, आणि नंतर त्याने ३७ वर्षेपर्यंत राज्य केलें.

कोक्किलीनें कम सोडून राज्य बळकावत्याच्या या हकीगतीचा खुलासा कसा करावयाचा ? याविषयीं पूर्वी आम्हीं जो तर्क केला आहे तोच योग्य दिसतो. या प्राच्य चालुक्यांचा मूळपुरुष पहिला विष्णुवर्धन इ.स. ६०५ त वेंगीचा राजा झाला असें मानित्यास कोक्किलीचा ज्येष्ठ बंधु जो जयसिंह त्याच्या कारकीर्दीचा शेवट इ. स. ७०३ या वर्षी येतो. कारण विष्णुवर्ध-नापासून जयसिहांच्या अंतापर्यंत ९८ वर्षे होतात. आतां आमची कल्पना अशी आहे कीं, काश्मीरच्या लिलतादित्यानें दक्षिणेंत जो दिग्विजय केला तो याच सुमारास असावा. त्यावेळी जयसिंह नुकताच मृत्यु पावलेला असेल अथवा ललितादित्याशीं झालेल्या युद्धांत मारला गेला असेल; जयसिं-हाचा सख्सा धाकटा भाऊ विष्णुवर्धन आपत्या सापत्नमातेशीं कलह **झा**ल्यामुळें वेंगी सोडून निघून गेला असेल. त्याची सापत्न माता रह कुलां-तील असून तिनें जयसिंहाच्या मार्गे लिलतादित्याशी युद्ध न करतां त्याला शरण जाण्याचे ठरविलें असें राजतरंगिणींत सांगितलें आहेच. याप्रमाणें विरोध दूर होऊन विजयी लिलतादित्य तें राज्य जयसिंहाचा तेथें हजर असलेला सापतन् कनिष्ट बंधु जो कोक्किलि त्याच्या स्वाधीन करून निघून गेला. विष्णुवर्धन या मधल्या भावाच्या अभावीं कोक्किलीला अभिषेक होणें योग्यच होतें. पण लिलतादित्य निघून जाऊन वेंगीस पुनः शांतता झाल्या बरोबर विष्णुवर्धनानें परत तेथें येऊन व कनिष्ठ बंधु कोविकलीला सिंहासनावरून कार्टून टाकून आपर्ले हक्काचें राज्य त्याजवळून घेतलें. कोक्किल जयसिंहाचा सापत्न बंधु होता है तर लेखांत स्पष्ट आलेंच आहे: व झारुेल्या प्रकाराचा विचार करतां विष्णुवर्धन जयसिंहाचा सखा बंधु असावा म्हणजे एकंदरींत या सर्व प्रकरणांत सापत्न संबंधामुळें उद्भवलेत्या वैराचें बरेंच अंग होतें. पण पहिल्या विष्णुवर्धनाचा राज्याभिषेक काल इ.स. ६१५ हा होता असें मानित्यास जयसिंहाचा मृत्युकाल इ. स.६१५ + ९८ = ७१३ येतो, व लिलतादित्याचा दिग्विजय तर इ. स. ७१२ त संपूनिह **गेला हो**ता. कारण इ. स. ७१२ त अरबांनीं सिंध प्रांत जिंकिला, व त्यापू**र्वी** लिहतादित्याचा दिग्विजय होऊन गेला होता हें काश्मीरच्या इतिहासकथ-नांत आरुंच आहे. तेव्हां दुसरा काल खरा मानिल्यास ललितादित्याचा

दक्षिणेंत दिग्जिय झालाच नाहीं असें म्हणण्याची पाळी येते. यास्तव इ.स. ६०५ हाच विष्णुवर्धनाच्या राज्याभिषेकाचा काळ असला पाहिजे. तथाणि डॉ. फ्ळीट जयसिंहाच्या कारकीर्दीला ३० वर्षे देत असल्यामुळें जरी त्यानें

\* एति हिपयक राजतरं निर्णाति श्रेक श्रोक आहेत ते असे:—
तिस्मन्प्रसंगे रहास्या कर्णाटी चडुलेक्षणा। अपासान्तृपति मूँ त्वा पृथुश्रीदेक्षिणापथम् । विन्ध्यादिमार्गाः पर्वाप्ता निष्पर्यन्तप्रभावया। दुर्गयेव तया देव्या
कृता विद्यतकण्टकाः । लिलतादित्यपादा जनस्वदर्पणमण्डले । स्वमूर्ति वीक्ष्य
संक्रान्तां प्रणता साऽपि पिषिये ॥ तरंग ॥

तरंगिणीचा भाषान्तरकार डॉ. स्टीन यानें या श्लोकावरील एका टीपेंत या दक्षिणतील राणीला राष्ट्रकूट म्हणून ह्यटलें आहे. पण ही च क आहे, असे आम्हाला वाटतें. कारण. महाराष्ट्रांत अद्यापि चालुक्यांचेच वर्चस्व असून राष्ट्रकृटांचा उदय झालेला नव्हता. तो इ. स. ७५० नंतर पुढें झाला. रुलितादित्याच्या वेळी बाटामीचा चालुक्य राजा विजयादिस्य हा बहुधा कांची येथे पहनांच्या बांदिवासांत असावा. वरील श्रोकांत जो विध्यादीच्या घाटांचा उलेख आला आहे स्यावरून लिलनादिस्य वेंगी देशांत उतरला तो पूर्वधांटांतृन उतरला असला पाहिजे असे दिसतें. उत्तरतेन दक्षिशणेंत विजागापट्टनला यात्र-याचे म्हणजे ओरिसाच्या बाज़नें आलें काय किवा रायपुराकडून आलें काय पूर्वधांट ओलांडावेच लागतात. वरील वर्णनांत जी रह कर्णाटी राणो म्हणून म्हटली आहे ती बादामीच्या चातक्यांगैकी नसून वेंगीच्या प्राच्य चालक्यां-पैकोंच असली पाहिजे. कारण हे चालक्य वंशा**नें म**हाराष्ट्री**य अस्न भाषेनें** मात्र कर्नाट म्हणजे आजच्या रूढ शब्दांनी सांगावयाचे तर दक्षिण महाराष्ट्रीय होते. आजच्याप्रमाणें व ते व्हां सुद्धां उत्तरहिंदस्थान व दक्षिणापथ यांत स्त्रियांच्या बाबतीत पडचाचा फरक होताच. दक्षिणेत पडदा नसल्यामुळें या रह कर्नाट राणीनें लिलतादित्यासमोर जाऊन त्याला मुजरा केला यांत नवल मानावयाचें कारण नाहीं. राजतरंगिणीवरून पहातां ती राणी या वेळी तरुण असावी. जयसिंहाची ती सापरनमाना व कोकिलि या अल्पवयी राजाची सरूखी माता असल्यामुळे तर्गिणीच्या विधानाला चालक्यांच्या लेखांवरूनही पृष्टि मिळते. ( हुल्शकृत दक्षिण हिंदुस्थानांतील कोरांव लेख, पुस्तक १ पान ४१ पहा ).

कुट्ज विष्णुवर्धनाचा राज्यारंभकाल इ. स. ६१५ घरिला आहे तरी कोविक-लीचा राज्याभिषेक काळ त्या हिशोबानें इ. स. ७०९ हा येतो व तोहि लिलतादित्याच्या दक्षिणेंतील दिग्विजय-कालाशीं जुळण्यासारखा आहे.

याच्या पुढचा वादाचा प्रश्न ताडपाच्या संबंधाचा आहे. १६ वा राजा अम्मराज याचा पुत्र अल्पवयी असल्यामुळें त्याळा एकीकडे करून ताडप राज्यावर आला होता. त्याचा राजकुलाशीं निकट संबंध असलेला दिसत नाहीं. ८ व्या राजापासून १६ व्या पर्यंत बहुतेकांच्या कारकीर्दी लांबलचक असून त्यांची एकंदर वर्ष संख्या २२२ भरते. ती आठव्या राजाचा राज्या-रंभ काल जो इ. स. ७०३ त्यांत मिळविली म्हणजे ताडपानें राज्य बळका-विल्याचा काळ इ. स. ९२५ असा येतो. त्याला लवकरच एक महिन्याचे सुमारानें भीम या १४ व्या राजाच्या धाकटचा पुत्राने गादीवहन काढून ् लाविलें. हा भीम पुत्र कांहीं गांवाच्या जहागिरीचा मालक सरदार असावो. यालाहि पुनः ११ महिन्यांनी १७ व्या राजाचा पुत्र युद्धमह याने पदच्युत केलें. युद्धमहानें ७ वर्षे 'राज्योपभोग घेतत्यावर त्यालाहि १७ वा राजा जो अम्मत्याच्या बंधूनें म्हणजे युद्धमह्राच्या चुलत्यानें हुसकून लाविलें. ही हकीगत देतांना ताम्रलेखांत 'तमुच्चाटच देशादम्मराजानुजः ' असे शब्द घातले आहेत- त्यांचें भाषान्तर " अम्मराजाच्या धाकटचा बंधूनें त्याला देशांतून हांकृन लाविल्यावर '' असें केलें आहे; पण तें चूक आहे. कारण याच प्रकारच्या पूर्वीच्या एका निर्देशांत 'तमुच्चाट्य' एवढेंच शब्द आहेत. म्हणून त्यांतील 'देशात् 'या पदाचा संबंध 'उच्चाट्य'या पदाशीं न घेतां पुढील पदाशीं घेतला पाहिजे. म्हणजे आमच्या मतें त्याचें भाषान्तर अम्मराजाच्या बंधूनें देशांतून येऊन त्याटा काढून लाविलें' असे केलें पाहिजे. देशांतून म्हणजे चालुक्यांच्या मृळ देशांतून ऊर्फ महाराष्ट्रांतून. चालुक्य मृळचें महाराष्ट्रांतील असून अद्यापपानेतें त्यांचा मूळ घराण्याशीं दळणः वळण संबंध होता. तेव्हां अम्मराजाच्या वंधूने तेथे जाऊन आपली सोस रुविली असेल. पण अम्मराजामृत्यु पावत्यावर जेव्हां त्याच्या गादी-संबंधाने वाद उत्पन्न झाला, तेव्हां त्याने वेंगीस येंऊन गादीवरचा आपछा

हक्क सिद्ध केला. इ. स. ९२५ नंतर ८ वर्षीनीं म्हणजे स. ९३३ त ही गोष्ट घडून आली. त्याच्या नंतर पुनः तीन पिढशीपर्यंत चालुक्यवंश सरळ चालला. स्वतः भीमाने १२ वर्षे राज्य चालविलें; त्याच्यानंतर त्याचा पुत्र दुसरा अम्मराज गादीवर बसला व त्यानें २५ वर्षे तिचा उपभोग घेतळा. अम्मानंतर भीमाचा दुसरा पुत्र व अम्माचा सावत्र बंधु धननृप राज्याहट होऊन त्याने ३ वर्षे राज्य केलें. पण धननृप किंवा धनार्णव अम्माचा वडील बंधु असतांना तो अम्मान्यानंतर गादीवर कसा आला याचा उल-गडा केला पाहिजे. आमच्यामतें तो उलगडा असा होतो. दुधऱ्या अम्माचाः बाप भीम चालुक्य हा महाराष्ट्रांतन वेंगीस येऊन पहिल्या अम्मानंतर राज्यास्ट झाल्याचे पूर्वी सांगितलेच आहे. तो महाराष्ट्रांत एखाद्या जहागि-रीवर असावा. तेथून येतांना त्यानें आपली ती जहागीर संभाळण्याचें काम आपला वडील पुत्र जो धननृप त्याच्याकडे सोंपविलें असावें. पुढें वेंगीस येऊन तेथील सिंहासनावर स्थिर झाल्यावर त्यानें लोकमहादेवी नामक चोल घराण्यांतील एका राजकन्येशीं विवाह केला. तीपासून जो पत्र झाला तो दुसरा अम्म या नांवानें त्याच्या मागाहृन गादीवर बस छा. हा दुसरा अम्म निपुत्रिकच मरण पावल्यामुळें, त्याची गादी त्याचा बडीछ भाऊ घननृष याजकडे आली; व ती घेण्यासाठीं तो महाराष्ट्रांतील आपली जहागिर सोडून वेंगीस आला. पण त्या राज्याचा त्याला तीनच वर्षे उपभोग घेतां आला. वेंगीच्या घराण्याचा चोलवंशाशीं शरीरसंबंध झाल्यामुळें तंटचाचें बीज उत्पन्न झालेलें होतें. तेव्हां चोलांनीं बंड करून धनार्णवाळा गादीवहन काढन टाकण्याचा प्रयत्न केला. त्याचा परिणाम ह्मणजे यापढील २७ वर्षे पर्यंत वेंगीस अराजकतेची गेलीं हा होय. धनार्णव अम्माच्या नंतर गादीवर कसा आला व त्याच्या ३ वर्षीच्या कारकीर्दी-नंतर २७ वर्षे पर्यत वेंगीस कोणी राजाच नाहींसा कां झाळा याचा खुलासा आमच्या दृष्टीनें हा असा आहे. या २७ वर्षानंतर धनार्णवाचा पुत्र शक्ति-वर्मी यानें पन: वेंगीच्या राज्यावरील आपलें स्वामित्व प्रस्थापित केलें. ( ही हकीगत देतांना दानलेखांत असें म्हटलें आहे कीं, "दैवदुर्विलासामुळें बेंगी देशाला २७ वर्षे अराजकतेचीं गेळी " यापेक्षां जास्त कारण दिले छें

नाहीं ) हा काल इ. स. ९३३ नंतर ४० वर्षीनीं म्हणजे भीमापासून घन-नृपापर्यंत राजांच्या कारकीर्दीनंतर इ. स. ९७३ यावर्षी सुरू होऊन इ. स. -१००० त संपला. या अराजकतेची कारणें नक्की काय असावीं हें सांगतां येणें कठीण आहे. पण वेंगीं राज्यावर स्वामित्व सांगणाऱ्या विरोधी हक्क-दारांमधील तंटचाचा तो परिणाम असावा असे म्हणावयास हरकत नाहीं. पण पुढें वेंगी व चोछ घराण्याचा पुनः विवाह-संबंध घडून आल्यामुळें वेंगी राज्याची आयुष्य-मर्यादा थोडीशी वाढळी, व धननृपाचा पुत्र जो शक्तिवर्मा त्यापासून पुनः वेंगीचा चालुक्य वंश सुरु झाला. त्यानें १२ वर्षे राज्य केल्यावर त्याचा भाऊ विमलादित्य सिंहासनारूढ झाला व त्यानें ७ वर्षे राज्य केलें. त्याच्यामागें त्याच्या राजराज नांवाच्या पुत्रानें ४१ वर्षे राज्य केलें. या तीन कारकीदीं चीं ६० वर्षे झालीं. म्हणजे राजराजाचा अंत इ. स. १०६० त झाला. राजराजानें चोलराज। जो राजेंद्र त्याच्या अम्मंगा नामक कन्येशीं विवाह केला होता. तीपासून त्याला झालेल्या पुत्राचें नांव राजेन्द्रच होतें. या राजेन्द्राच्या मामाने १५ वर्षे व मामेभावाने १ वर्षे असा राज्याच्या कारभार केल्यावर ते राज्य त्याच्या वीरचोल नामक पुत्राकडे आले. हा वीरचोल हि एका चोल राजकन्येचाच पुत्र होता. वीरचोल वरील हिशोबानें इ. स. १०७६ त सिंहासनावर आला असे होतें. पण दानलेखांत तें वर्ष शक १००१ म्हणजे इ. स. १०७९ असें दिलें आहे. हा दोन तीन वर्षीचा फरक प्रत्येक राजाच्या कारकीर्दी तील वर्षे सांगतांना जे कित्येक किरकोळ महिने व दिवस सुटके असतील त्यामुळेहि पडला असण्याचा संभव आहे, व तो विशेष महत्वाचा नाहीं. एकंदरींत तात्पर्य एवढेंच कीं वेंगीच्या प्राच्य चालुक्य वंशाचा संस्थापक कुब्ज विष्णुवर्धन हा इ. स. ६०५ पासून ६१४ पर्यंत केव्हां तरी वेंगीच्या सिंहासनावर आरूढ झालेला असला पाहिजे यांत संशय नाहीं. ( पण विष्णुवर्धनाच्या कारकीर्दीच्या १८ व्या वर्षी सन ६३२ च्या श्रावणांतील प्रहणांनिमित्त त्यानें प्रामदान केल्याबद्दलचा जो लेख आहे, त्यावह्रन त्याचा राज्याभिषेक काळ इ. स. ६१५ हाच अधिक विश्वसनीय ठरतो असे पुनः विधान आहे. इंडियन अँटिक्वरी; पु. २० पान १५ पहा. )

प्राच्य चालुक्य राजांचा राजकीय इतिहास पाहिला, तर त्यांत फारशी भानगड कोठें झालेली नसून एकंदरींत इ. स. ६०५ किंवा- ६१५ पासून तो इ. स. १०७८ पर्यंत त्यांचें राज्य बहुतेक सरळ चालत आलेलें दिसतें; व १०७८ त तें नवीन उदयास आलेल्या चोलांच्या राज्यांत समाविष्ट होऊन गेलें. आजिमतीस वेंगी हें लहानसें शहर असून तें पेद वेंगी म्हणून ओळिखिलें जातें. पण तेव्हां वेंगीचें राज्य गोदावरी व कृष्णा या नद्यांमधील पर्वेकडच्या बऱ्याच प्रदेशावर पसरलेलें होतें. गोदावरीच्या उत्तरेस किंका देशांवर ओढ्या प्रान्ताच्या सीमेपर्यंत वेंगी चालक्यांचाच अंमल होता. तेथील राजमहेन्द्री हें शहर शेवटच्या अम्मराजानें वसिवलें असें म्हणतात. त्या राजाचें राजमहेन्द्र असे बिरुद असल्यामुळें शहराछ। राजमहेन्द्री हें नांव मिळालें. तथापि किंलगावर पहिल्या पहिल्या चालु-क्यांच्या काळी राज्य करणारें गंग कुलनांवाचें कलिंग राजघराणें होतें असें त्यांच्या लेखांवरून दिसून येते. फर्लिंग हें नांव फार प्राचीन अमृन त्या मानानें वेंगी हें अर्वाचीन आहे. महाराष्ट्राप्रमाणें किंठगांतिह तीन देश मोडत असून त्या सर्वोमिळ्न त्रिकलिंग असे नांव होतें. त्याचेंच प्राकृत रूपांतर होऊन सांप्रतचें तेलंग हैं नांव झालें आहे. विजयादित्याच्या एक र दानलेखांत त्रिकलिंग भीम चालुक्याच्या अमलाखाली होतें असें स्पष्ट म्हटलें आहे. ( स-त्रिकलिंग-वेंगिमंडलमपालयत्-हुल्शाकृत दक्षिण हिं. कोरींव लेख; भा. १, पा. ४५ ). यावरून किंलंग व वेंगी है देश भिन्न भिन्न होते आणि त्रिकलिंगावर वेंगीचा अम्मल होता.खास वेंगी राज्य गोदा -वरी आणि कृष्णा यांच्यामधील पूर्वकिनाऱ्यावरच्या प्रदेशाएवढेंच असून, त्रिकांठिंग म्हणजे गोदावरीच्या उत्तरेकडचा कांठिंग पूर्वघाटांवरचा आंध्र, आणि गंजम या प्रांतांमिळून झालेला देश होय. या विस्तृत प्रदेशांत अद्यापिहि तेलगू भाषा बोलत असतात. आंध्रांविषयींचें विवेचन पुढें स्वतंत्र टीपेंत केलें आहे. वेंगीच्या चाल्क्यांचा अम्मल आजच्या महास इलाख्यां-तील कांडीं पश्चिमेकडील जिल्ह्यांवरिह होता. पण कृष्णेच्या दक्षिणेस मात्र त्यांचा रिघाव झाला नाहीं. तेथे प्रथम पहनांचा व नंतर चोलांचा त्यांना विरोध कसून होता. या प्रदेशावरील अधिकारासंबंधानें प्राच्य चालुक्य

आणि मालखेडचे राष्ट्रकूट ऊर्फ रह राजे यांच्यांत पुढें पुढें लढा उत्पन्न झाला. राष्ट्रकूटांचें महाराष्ट्रांत त्यांवेळीं प्रावत्य सुरू झालें होतें तें नहां वेंगीच्या चालुक्यांना एकीकडून किंगांतील गंग राजे व पिश्वमेकडील हे राष्ट्रकूट अशा दोघांशीं वारंबार संप्राम करावा लागला. भीम चालुक्यांने एकंदर १०८ लढाया केल्या, व १०८ शिवमंदिरें बांधिलीं असें एक दानलेखांत म्हटलें आहे. दुसऱ्या एका चालुक्यांने कृष्णराजाची राजधानी जिंकून ती जाळून टाकिली असेंहि वर्णन आहे. (द. हिं. कोरींव लेख भाग १ पा. ३९). म्हणजे चालुक्यवंशाची शोर्याविषयींची ख्याति प्राच्य चालुक्यांनीं कायम टेविली होती असें दिसून येतें.

प्राच्य चालुक्यांची भाषा बहुधा कानडी असून, त्रिक**ठिंग म्हणजे** किंग, आंध्र व गंजम या प्रांतांतील लोक तेलगूंत व्यवहार करीत व खाळी दक्षिणेकडे तामिल भाषेचा प्रचार होता. पण आरंभी आरंभी चालुक्यांची भाषा कांहीं संस्कृतोद्भव प्राकृतच असली पाहिजे. त्यांचे शरीरसंबंध देखील महाराष्ट्रांतील व मध्य हिंदुस्थानांतील आर्यवंशीय कुलांशींच होत असत. या संबंधी एक गमतीचा प्रकार दिसून येतो; तो असा की विजयादित्याच्या ( ११ वा राजा ) एका लेखांत ( दे. हि. कोरीवलेख, भाग १ पा. ४० ) कुञ्जविष्णुवर्धनाच्या काळापासून चालत आलेल्या पृष्टवर्धन नामक कुलां-तील एका सरदाराला एक गांव इनाम दिल्याची हकीगत आहे. पृथ्वर्धन हें नांव महाराष्ट्रीय असून अजूनहि तें ब्राह्मण व दुसऱ्या कित्येक जातींमध्यें आडनांव म्हणून प्रसिद्ध आहे. पण सदर इनामाच्या सनदेंतील पृथ्वर्धन कुल क्षत्रिय होतें हें त्यांतील सोमादित्य, कुंतादित्य इत्यादि नांवांवरून उघड होत आहे. म्हणजे तें पुष्कळ पिढ्यांचें शूर घराणें होतें असें झालें. त्याच चालुक्य राजाच्या दुसऱ्या एका दान लेखात, 'आक्सा' म्हणवे लेख-विषयक आज्ञा सर्वीस कळविण्याचें काम ज्याच्याकडे सोंपविछें होतें को त्या राजाचा हैहय कुलांतील नृपहद नांवाचा भाऊ होता असें म्हटलें आहे ( द. हि. को. ले. भाग १ पा. ३४ ). यांत भाऊ म्हणजे अर्थीत मामे भाऊ किंवा आते भाऊ असा कोणी असला पाहिजे हें उघड आहे. म्हबजे यावरून चालुक्यांचे मध्य हिंदुस्थानांतील हैहय ऊर्फ कलचुरी धराण्याची विवाह—संबंध होत असत हें सिद्ध होतें. पण चोल, पांडध, केरल इत्यादि राजकुळांशी संबंध करणें ते निषिद्ध मानीत होते असे अनुमान करण्याचे मात्र एवढधावहन कारण नाहीं. हीं पाडधचोलादि द्राविड कुलें या वेळीं म्हणजे १० व्या शतकांत सूर्य किंवा सोमवंशांत सामीछ होऊं लागली होतीं, व शेवटच्या चालुक्य राजांनों चोल कुलांतील कन्या वरिल्या होत्या हे मागें स्पष्ट झालेंच आहे. चोल घराणें आतां बलिष्ठ होऊन सूर्यवंशीय म्हणून गणण्यांत येऊं लागलें होतें. पण आरंभीं कांहीं काळपर्यंत वेंगीचे चालुक्य सुप्रसिद्ध आर्य क्षत्रियकुलांखेरीज कोणाशीं विवाह संबंध करीत नसत, व आपल्या अम्सल क्षत्रियत्वाचा त्यांना मोटा अभिमान वाटत होता। असेंच दिसतें.

आतां चालुक्यांच्या राज्य-व्यवस्थेविषयीं थोडासा विचार करूं. ही न्यवस्था मूळ उत्तर हिंदुस्थानांतील पद्धतीवरच बसविलेली होती. तींत जमीनमहसूळ खात्यांतील लहान घटकाचें नांव विषय हें असून नाडु हा द्राविड शब्द त्यांत आलेला नाहीं. अमुक गांवअमुक विषयामध्यें आहे असें म्हणण्याची वहिवाट होती. दुसरी गोष्ट अशी दिसते की राजानें केलेल्या दानविषयींच्या आज्ञा प्रसिद्ध करण्याचें काम आज्ञप्ता बहुधा कोणी राजकुलांतील पुरुष करीत असे. पण एका दानलेखावरून तें काम पंचप्रधानांकडे सोपविलें होतें असें आढलून येतें. प्रधान शब्द अर्वी-चीन महाराष्ट्राच्या इतिहासांत फार येतो; पण प्राचीन इतिहासांत हाचः त्याचा प्रथम निर्देश होय. तथापि पुढीं इतिहासांतील प्रधानांप्रमाणें हे प्रधान आठ नसून पांचच होते. त्यांचे हुद्दे व अधिकार काय असावे ह सांगतां येत नाहीं. मंत्रि, अमात्य, अध्यक्ष इत्यादि शब्द आतां मागें पडून त्यांना विश्विष्ट संकुचित अर्थ प्राप्त झाले. या बाबतींत तिसरी एक विशेष गोष्ट दिसून येते ती अशी कीं, कांहीं दानलेखांतील आज्ञा राष्ट्रकूटप्रमुख कुटुंबीयांना केलेल्या आहेत. 'विषय-निवासिनो राष्ट्रकूटप्रमुखान् कुटुंबिनः ड्व**माज्ञा प**यति ' असे त्यांतील शब्द आहेत. यांतील ' राष्ट्रकूटप्रमुखान् ' हा शब्द विशिष्ट असून या प्राच्य चालुक्यांच्या दानलेखांशिवाय दुसऱ्या कोणाच्याहि प्राचीन दानलेखांत तो आम्हांस सांपडला नाहीं. आतां त्याचा

अर्थ काय असावा ? इंडियन अंटिक्वरीतील लेखकानें प्रान्ताचे प्रमुख अधिकारी ' असे त्याचें भाषान्तर केलें आहे. पण तें प्राद्य दिसत नाहीं-्रूर्वी सांगितत्याप्रमाणें विषय ( अथवा हह्रींची तहशी**ळ )** हा **महसूळ** न्वात्यांतील लहान घटक असून त्याच्या वरचे विभाग राष्ट्र, भुक्ति अ**से** कमानें होते. राष्ट्र हा शब्द या दानु अखांत कमराष्ट्र इत्यादि प्रयोगांत आलेला असून विषयाच्या वरचा राज्याचा विभाग असा त्याचा अ**र्थ** स्पष्ट आहे. राष्ट्रकृट याचा सामान्य अर्थ वर सांगितल्याप्रमाणें प्रांताचा अधिकारी असा आहे. पण तो अधिकारी विषयांत किंवा ग्रामांत येऊं शकत ्नाहीं. राष्ट्रकृटप्रमुखान् इत्यादि शब्दप्रयोगा<mark>वरून रा</mark>ष्ट्रकृट हें को<mark>ण्या</mark> कुलाचें सामान्य शिष्ट नांव नव्हतें हें तर उघड होतें. तें कोणी कुलाचें विशेष नांव मानतात, पण ती चूक आहे. राष्ट्रकूट हें अधिकाराचें किंवा हुधाचें नांव होय; व त्याचें काम अलीकडच्या देशमुखी सारखें होतें. देश-मुख आणि देशपांडे म्हणजे पाटील व कुळकर्णी यांवरील राष्ट्रनामक भागां-तील अधिकारी होते; विषयांतील नव्हते. राष्ट्रकूट हें नांव मूळचें अधिका-राचें अमृन, प्रभु, देशमुख, सेनापति इत्यादि हुवांच्या नावाप्रमाणें पुढें आडनांव बनलें. हें पुढें राष्ट्रकूटांच्या इतिहासांत आम्हीं सांगणारच आहों. पण या ठिकाणीं विशेष सांगण्याचा मुद्दा असा आहे कीं, राष्ट्रकूट हें **नांव** विषयनामक भागांतील अधिकाराचे नसल्यामुळे ते प्राच्य चालुक्यांच्या पूर्वीपासूनच मराठ्यांचें एक आडनांव वनलेलें असलें पाहिजे. वेंगी येथी**ल** रेशमुख बहुधा मराठेच असत, व प्राच्य चालुक्यांच्या अमलांत आन्ध्र-देशांतील गांवांची पाटीलकी महाराष्ट्रांतल्याप्रमाणेंच राष्ट्रकृट आ<mark>डनां-</mark> वाच्या मराठ्याकुळांकडे सोंपविळेळी असावी. या कारणास्तव प्राच्य चाळु-क्यांच्या दानलेखांतील आज्ञा विषयांत अन्तर्भूत होणाऱ्या राष्ट्रकूटप्र**मुख** रहिवाऱ्यांना उद्देशून काढिलेल्या आहेत. पण राष्ट्रकूट हे मराठा जातीचे असोत वा नसोत, एवढें खरें कीं, वेंगीच्या चालुक्यांच्या दानलेखांत आ**ढ**-ळून येणाऱ्या या राष्ट्रकूट शब्दावरून तें नांव मूळ करें वहिवाटींत आलें असावें याची चांगळी कल्पना येते, व त्याचा मूळ अर्थ अलीकडील देखमुखा--सारखा जमीनमहसूलखात्यांतील अधिकारी एवढाच होता असे दिसून येतें• वंगीचे चालुक्य राजे शिवोपासक होते. त्यांपैकी बहुतेकांनी बरीच वर्षे सुलाने व न्यायाने राज्योपभोग घेतला असे वाटतें. कदाचित राजतरंगिणी-कारासारखा कोणी बारीक गुणदोष वर्णन करणारा बखरनवीस त्यांना न मिळाल्यामुळें दानपत्रादिकांवरून दिम्न येणारी ही गोष्ट एकपक्षीयिह अस-क्याचा संभव आहे. ते हिंदुधमांचे आचार कडकरीतीनें पाळीत व वर्णा-अमधर्माची नीट जोपासना करण्याचा प्रयत्न करीत. ते बहुधा सुशिक्षित असत व त्यांपैकीं एक तर गणितशास्त्रपारंगत असल्यामुळें त्याळा गुणक हे नांव मिळालें होतें. चन्द्रवंशापासून त्यांच्या कुळाची उत्पत्ति झाल्याची हकीगत १० व्या शतकापर्यंतच्या त्यांच्या दानलेखांत आढळून येत नाहीं. पण त्या मुमारास सूर्यवंशीय म्हणून प्रव्यातीस येळं लागलेल्या चोल घराण्याशीं त्यांचे शरीरमंबंध सुरू होऊन त्यांची चन्द्रवंशापासून उत्पत्ति झाल्याची कथा महाभारतांतून किंवा भागवतांतून घेतलेली नाहीं. ती कोटून आणिली हे एक गूडच आहे, व त्याचा थोडासा विचार पुढें टिप्पणींत केळा आहे.

हे प्राच्य चालुक्यकुलांतील राजे बहुधा आपल्याला महाराज म्हणवीत व कांही महाराजाधिराज, परमेश्वर, परमभदारक ही उपपर्वेहि धारण करीत त्यांचें आवडतें विरुद्ध 'विषमिसिद्धि हें असून तें त्यांच्या विष्णुवर्धन या मूळ राजानेंच धारण केलें होतें; व त्याचा अर्थ दुर्गमस्थलें जिंकणारा असह आहे. बदामांच्या चालुक्यांप्रमाणें कधीं कधीं ते आपल्याला कसला तरी 'आश्रय 'कल्पृन तसेंहि नांव धारण करीत; पण पूर्वकालीन चालुक्यांमध्ये प्रचलित असलेलें 'वल्लभ ' उपपट मात्र त्यांनीं सोड्न दिलें. ते पुटें राष्ट्र-कूट घराण्यांतील राजांनीं उचलेलें व आपलेसें केलें.

शेवटीं या वेंगीच्या प्राच्य चालुक्यांविषयीं डॉ. फ्लीटनें ज्या आणखीं किस्येक गोष्टी सांगितल्या आहेत त्यांचा विचार करूं. ह्या गोष्टी इंडियन ऑटिक्वरीच्या २० व्या पुस्तकांत निबंधरूपानें फ्लीटनें सांगितल्या आहेत. पहिली गोष्ट अशी कीं प्राच्य चालुक्यांच्या मुद्रेवर 'श्रीत्रिभुवनांकुश ' असा मायना नित्य आढळून येतो. त्यांपैकीं पण वीरचोल राजाच्या शेषटच्या दानलेखांतील मुद्रेववरील मायन्याशिवाय वरती अर्धवट बसलेल्या वराहाचें

चित्र, डावीकडे चंद्रसूर्य, छत्र, शंख, दुहेरी भेरी, दोन चौऱ्या ही चिन्हें आणि खाळी हत्ती, प्रफुछ कमळ आणि 'य'च्या आकाराची वेल अशीं दिसून येतात. इतर लेखांत या इतर गोष्टी आढळत नाहींत. वीरचोलाच्या चेळूर येथील लेखांत चालुक्यांच्या राजचिन्हांची जी नामावली दिलेली आहे, तींत श्वेत छत्र, एकेरी शंख, पंचमुख शब्द, पालिकेतन, दुहेरी भेरी, मयूर पिन्छ गुच्छ, भाला, सिंहासन, मकरतोरण, सुवर्णदंड, गंगायमुना\* इत्यादि नांवें आली आहेत. कलिंग नगरच्या गंगांच्या दानलेखांतिह अशाच प्रकारची यादि दिलेली आहे. या नांवांचा अर्थ काय व त्यांचें महत्व तरी काय अमा डॉफ्लीट आदिकरून पुष्कळ विद्वानांनां जो प्रश्न पडलेला आहे त्याचें उत्तर देण्याचा पढें योग्यस्थली आम्हीं प्रयत्न करूं. वेंगीच्या प्राच्य चालुक्यांचीं नाणीं आराकान येथेंहि सांपडली आहेत.

वेंगीच्या प्राप्य चालुक्याचा चालुक्य वंशाचें पुढें काय झालें असावें याचा विचार करतां असे दिसतें की, चोलांचें वर्चस्व झाल्यावर हें चालुक्य कुल मागे पडलें. राजेन्द्रचोलानंतरहि कांहीं चालुक्य राजांनी वेंगी येथें राज्य केलें. त्यांचे घराणें पहिल्या अम्माच्या ज्या अल्पवयी मुखाला ताडपानें पदच्यत केलें होते त्याच्यापासून सुम् झालेलें होतें असें ते म्हणत. त्या मुलाला ताडपानें कांहीं ठार केलेले नन्हतें,व पदच्यत झाल्यावर तो दुसरीकडे रहावयास जाऊन तेथें त्याच्या कित्येक पिढ्याहि झाल्या. शेवटच्या महाविण्युवर्धनाचा इ. स. १२०२ तील एक लेख उपलब्ध झालेला आहे. तुंगभदेच्या दक्षिण भागांत पिश्रमेच्या बाजूला हि कांहीं छहानसहान चालक्य राजाचा अथवा मांडलिकांचा अंमल होता.

चेहरूच्या दानलेखताल एतीद्वपयक मञ्जूर येथे देतो.

\* बालुक्यांचा मूळ पुरुष जो विष्णुवर्षन तो आपल्या बापाच्या पश्चात् ारीती नामक राणीला झालेला असन त्याच्या हकीगतीपासून वरील लेखांत मजकूर आहे, तो असाः—सच मात्रा विदितवृत्तान्तःसन् निर्गत्य चालुक्यगिरौ नंदाभगवती गौरीमाराध्य कुमारनारायणमातृगणांश्च सन्तर्ष्य श्वेतातपत्रैकशंख पंचमहाशब्द पालिकेतन प्रतिदक्षा वराह लांछन पिच्छ कुन्त सिहासन मकर नोरण कनकदंड गंगायमुनादीनि स्वकुलक्षमागतानि निश्चिप्तानि साम्राज्यीचन्हानि समादाय कदम्बगंगादि भूमिपान्निर्जित्य सेतुनर्भदामध्यं सार्धसप्तलक्षं दक्षिणाप्यं पालयामास। (दक्षिण हिंदुस्थानांतील कोरीव केस-हुल्स्वाकृत भा. १ पा. ५४)

#### वेगीच्या चालुक्य राजांची वंशावळ.

(पढ़ील वंशावळ हुल्शनें आपल्या पुस्तकांत दिलेल्याप्रमाणें असून तिच्या जोडीला डॉ. फ्लीटनें सुचिवलेले वर्षीचे दुसरे आंकडेहि दिले आहेत ).

( बादामी घराण्यांतील ) कीर्तिवर्मा मृत्यु शक ४८९ स. ५६७.

दुसरा मत्याश्रय पुलकेशी; चालुक्यांपैकी १ कुब्जविष्णु वर्धन, १८ वर्षे. महाबलाढ्य राजा. शक ५३२. शक ५२६-५४४ ( हु. )

इ. स. ६१०

२ पहिला जयसिंह; ३३ वर्षे शक ५४४–५७७ ( ह. ); ३० वर्षे, सन ७७६-५८५ ( फ्ली. )

५३८-५५६ ( फ्ली. ):

३ इंद्रराज ६ महिने

४. दुसरा विष्णुवर्धनः ९ वर्षे

शक ५७७-५८६ (हु.); ५८५**-५९४ (फ्ळी.)** 

५. मंगि युवराज; २५ वर्षे

शक ५८६-६९९ (हु.); ५९४-६**९९ (फ्ली.)** 

इ.दुसरा जयसिंह १३ ८. तिसरा विष्णुवर्धन; ३७ व. ७. कोक्किलि. शक ६९१−६२४ (ह,) शक ६२५−६६२ (हु.) ६ म. श. ६२५; ६**१९–६३२** ( फ्ली. ) ६३२–६६९ ( फ्ली. ) (फ्ली,)६३२ स.७०९;

> ९. पहिला विजयादित्य भद्दारक; १८ वर्षे शक ६६२-६८० ( हू ); ६६९-६८७ ( फ्ली. )

१०. चवथा विष्णुवधनः ३६ वर्षे. शक ६८०-७**१**६ ( हु. ); ६८७-७२**२** (. फ्ली. )

```
११. दुसरा विजयादित्य, ऊर्फ नरेन्द्र मृगराज; ४८ वर्षे
           शक ७१६-७६४ ( हु ); ४४ वर्षे, ७२२-७६६ ( फ्ली. )
        १२. पांचवा कलिविष्णवर्धन; दीडवर्ष
           शक ७६४-८६६ ( हु. ); ७६६-७६७ ( फ्ली. )
 १३ तिसरा विजयादित्य.
                        युवराज विक्रमादित्य १८ तैलप, महि-
गणक; ४४ वर्षे शक ७६६
                                               ना शक ८४८
८०९ ( हु. ) ७६७-८११
                        ा४ चालुक्य भीमदोहा∙ २<u>१</u>. युद्धमहः, ७
                         र्जुन ३० वर्षे; ८०९- वर्षे शक ८४८-
               ८३९ ( ह. ); ८११-८४१ ( फ्ली ) ८५५.
   १५. चवथा विजयादित्य कोह्नभिगंड ऊर्फ
                                          १९. विक्रमादित्यः वर्ष
       कलियत्यीक ६ महिने.
                                           ८४७.-८४८ ( हु ).
       श. ८४० ( ह. ); ८४९ ( फ्ली. )
                                                ८४९ (फ्ली.)

 पहिला अम्म, ६ वा विष्णुवर्धन ऊर्फ २२. दुसरा चालुक्य भीम,

ाजमहन्द्र, वर्षे ७ शक, ८४०-८४७(ह ); ऊफ ७ वा विष्णुवर्धन गंड-
८४१-८४८ ( फ्ली ).
                                     महेन्द्र-राणी मेलम्बेचा पत्र
                                     वर्ष १२ शक ८५५-८६७(हे.)
१७. विजयादित्य, अल्पवयी २० मीम
असून त्याला नेलपानें पदच्यत
ऋले. शक ८४८.
  २४. धनाणंव ऊर्फ धननुप; ३ वर्षे
                                     २३. दुसरा अम्म, ऊर्फ वि-
     शक ८९२--८९५ (हु. )
                                  जयादित्य लोकमहादेवीचा पुत्र;
                                  २५ वर्षे शक ८६७-८९२( हु.)
                                     २७ वर्षीचा खंड.
```

धनाणवापर्यंत आल्यावर वेंगी चालुक्य घराण्याचा पूर्वभाग संपत्ना असे म्हणावयास हरकत नाहीं. इतके राजे बहुतांशीं दक्षिण महाराष्ट्रीय म्हणजे कानडी मराठा होते. यांतील दुसऱ्या अम्माचा राज्याभिषेक काल शक्ट६ अमार्गशीर्ष वदा १३ शुक्रवार असा त्याच्याच एका दानपत्रांत स्पष्ट दिलेला आहे, व तो इ. सनाच मानानें शुक्रवार ५, डिसेंबर ९४५ असा आहे.

आतां वेंगी चालुक्य घराण्याच्या उत्तर भागाकडे वळूं.

#### पूर्व भागांतील २४ वा राजा धनार्णव

२५. शक्तिवर्मा ऊर्फ चालुक्य चन्द्र, १२ वर्षे २६. विक्रमादित्य-याने शक ९२५-९३७ (हु.); ९२६-९३८ (फ्ली.) सूर्यवंशीय राजेन्द्र चीलाच्या भगिनीशीं विवाह केला; ७व

शक ९३७-९४४ (हु.); ९३८-९४<sup>,</sup> (फ्ली)

२७. पहिला राजराज, ऊर्फ आठवा विष्णु- २८. सातवा विक्रमादित्य. वर्धन-याने राजेन्द्रचोलाच्या अंमगादेवी- याला राजेन्द्रचोल या आपत्या नामक कन्येशी विवाह केला; ४४ वर्षे; पुत्रण्यापासून वेंगीचें राज्य शक ९४४-९८५ (हु.) ९४५-९८६ मिळालें; १५ वर्षे; ९८५-(फ्ली.)

राजेन्द्रचोल, ऊर्फ कुलोत्तृंगदेव, याला कांचीचें चोळ राज्य मिळाले. त्यानें राजेन्द्र चोलाच्या मधुरान्तर्कानामक कन्येशी विवाह केला; व वेंगीचें राज्य आपत्या विक्रमादित्यनामक चुलत्याला दिलें. (याने शक ९८६पासून १०३५ पर्यत ४१ वर्षे कांचीस राज्य केलें.

विक्रमचोल चोल २९. दुसरा राजराज, वर्ष १ ३० वीर चोल ऊर्फ ९ वर वंशांत गेला. शक १०००-१००१ (हः ) विष्णुवर्धन हा शके १००१ मध्यें गादीवर बसला, त्याचा १०२२ मधील लेख उपलब्ध आहे. चेह्न्स्च्या दानलेखांत वीरचोलाच्या राज्याभिषेकाचा काल शके १००१, भाद्रपद वदा १३ गुरुवार म्हणजे इ. स. १०७८, आगष्ट तारीख २३ असा विका आहे. पहिल्या राजराजाच्या राज्यारोहणाचाहि काल एका लेखांत दिलेला असून तो इ. सनाप्रमाणें १० आगष्ट १०२२ असा येतो.\*

\* डा फ्कीटनें या राजीची नीवें इ. सनाच्या वर्षांसह ( ही वर्षे प्रत्येक राजाच्या कारकीर्दांच्या अंताचीं आहेत ) दिलीं ती अशी:—

```
१ विष्णुवर्घन इ. स. ६३३
  २ जयसिंह
                ,, ६६३
  ३ इन्द्रराज ,, ६६३
  ४ दुसरा विष्णु वर्धन ,, ६००
 ५ मंगि युवराज ,, ६९६
६ दुसरा जयसिंह ,, ७०९
 ७ कोक्किकिल
 ८ तिसरा विष्णु वर्धन ,, ७४६
🔧 विजयादित्य 🛒 🕠 ७६४
१० चवशा विष्ण वर्धन ,, ७९९
९९ नरेन्द्र मृगराज ऊर्फ दुसरा विजयादिस्य ,, ८४३
१२ पांचवा (कलि) विष्णुवर्घन 🕠 ८४४
१३ तिसरा विजयादित्य (गणक) ,, ८८८
१४ चालुक्य भींम , ९१८
१५ कोह्रभिगंड ऊर्फ चवया विजयादिस्य
                                   ,, S9C
१६ अम्म, ऊर्फ सहावा विष्णुवर्धन
१ ॰ वेट उर्फ ६ वा विजयादित्य
                                       ९२५
९८ तैलप "
                      324
१९ दुसरा विक्रमादित्यु, ९२६
२० दुसरा भीम ,, ९२७
९१ युद्धमह ,, ९२४
२२ दुसरा अम्म ऊर्फ सहावा विजयादित्य ,, ९७०
२३ धनूर्णव 🗼 इ. स. ७७३ ३० वर्षीचा खंड, १००३
२४ शक्तिवर्मा इ. स. १०१५
    (इं. ॲटिक्वरी भा. २०, पा २८३)
```

# टिप्पण्या

# १ चालुक्य कुलाची चन्द्रवंशापासून डत्पत्ति

इपिप्रॅफिका इंडिकाच्या ६ व्या भागांत ( पा. ३५१ ) दिलेल्या विम-अदित्याच्या रणास्ति पृंडि ये<mark>यो</mark>ल दानलेखांत चंद्रवंशाची परंपरा खालील त्रमाणें दिली आहे:- ¶ ब्रह्मा, २ मानसपुत्र अत्रि, ३ चंद्र, ४ **बुध, ५** पुरूरवा, ६ आयु, ७ नहुप, ८ ययाति, ( चक्रवर्ति वंशकर्ता ), ९ पुरु चक्रवर्ती, १० अश्वमेधत्रितय कर्ता जनमेजय, ११ प्राचीश, १२ सैन्ययाति, १३ हयपति, १¥ सार्वभौम, १५ जयसेन, १६ महाभौम<mark>, १७ ऐशानक,</mark> १८ कोधानन, १९ देविक, २० रिचुक, २१ ऋक्षक, २२ मितनार सत्र-ागयाजी, सरस्वती नदीनाथः, २३ कात्यायन, २४ नील, २५ दुष्यन्त, २६ भरत-याने गंगायमुनांच्या तीरी सारखे यूप रोंवृन आणि अश्वमेध नांवाचे महायाग कहन, महाकर्म भरत असे नांव प्राप्त कहन घेतलें, २७ मुमन्यु, २८ सुद्दोत्र, २९ हस्ती, ३० विरोचन, ३१ अजमील, ३२ तपन-सुता तपतीपासृन झालेला संवरण, ३३ सुधन्वा, ३४ परीक्षित, ३५ <mark>भीम-</mark> सेन. ३६ प्रदीपन. ३७ शन्तनु, ३८ विचित्रवीर्य, ३९ पाण्डु, ४० ध**र्मआदि** पांडव ( अर्जुनाची येथें स्तृति आहे ), ४९ अभिमन्यु, ४२ परीक्षित्, ४३ जनमेजय, ४४ क्षेमुक, ४५ नरवाहन, ४६ शतानीक, ४७ उ<mark>दयन,</mark> यानंतर अयोध्येच्या सिंहासनावर एकुणसाठ चक्रवर्ती राजे अविछिन्न मालि-केनें वसल्यानंतर विजयादित्य नांवाचा राजा झाला.

या राजनामावलीची महाभारतांतील नामावलीशीं तुलना करतां पुष्कळ नांवें दोन्हींत हि आढळून येतात ही गोष्ट खरी, पण त्यांत महत्वाचा भेदिह दिसतोच. तो असाः—महाभारतांतील वंशावलीला मनु—इला—पुरूरवा अशी सुरवात करून पुढें आयु, नहुष, ययाति आणि पूर अशीं नांवे दिलीं आहेत. पुढें तीन अश्वमेध करणाऱ्या जनमेजयापर्यंत ही वंशावळ गेल्यामुळें तो जनमेजय शतपथ बाह्मणांत आलेला जनमेजयच ठरतो. पण वस्तुतः शतपथ बाह्मणांतील अश्वमेधत्रय-

कर्ता जनमेजय पारिक्षित म्हण्जे परीक्षिताचा पुत्र असून या भारतीय यादीतील जनमेजय पूरुचा पुत्र आहे. महाभारतांतील यादींत पुढें प्राचीन्वान्-संयाति-अहंयाति असे आले आहेत. त्यांपैकीं शेवटच्या दोहों-बह्ळ वाचणाराच्या चुकीमुळं दानलेखांत सेन्ययाति आणि हयपति असे होण्याचा संभव आहे. त्यानंतर सार्वभौम, जयसेन. अवाचीन, अरिह व महाभीम अशीं जीं नांवें महाभारतांत आहेत त्यांतील अवीचीन आणि अरिह हीं चालुक्य दानलेखांत गाळलेली आहेत. त्या पुढीळ भारतांतीळ नांवें अयुतनामि, अक्रोधन, देवातिथि, अरिह, ऋक्ष, मतिनार अशीं असून त्यांपैकी पहिल्या चारांबद्दल मदर लेखांत ऐशानक, क्रोधानन, देविक, रिचुक हीं असून ती वाचण्याच्या चुकीमुळें उत्पन्न झालेखी दिसत नाहीत. यांतील शेवटचा जो मतिनार त्याने सरस्वतीशी विवाह केला असे दोन्हीं ठिकाणी म्हटर्छे आहे. त्यांच्यानंतर भारतांत तंसु, इलिन, दुष्यन्त, भरत अशीं नांवे असून पहिल्या दोहोंबद्दल कात्यायन आणि नील हीं प्रस्तुत दानलेखांत सांगितली आहेत. गंगायमुनांच्या तीरी भरताने अश्वमेध केला हें दोन्ही ठिकाणीं सांगित लें असृन ती गोष्ठ शतपथ ब्राह्मणांतील कथेची पुनरावृत्तिच आहे. भरतापासून भुमन्यु. सुहोत्र, इस्ति. विकुण्टन, अजमीट, संवरण, कुरु येथपर्यतचीं ही नांवें दोन्ही ठिकाणीं जवळ जवळ सारखींच आहेत, पण वरील यादींत कुरु मात्र अजिबात वगळला आहे याचे आश्चर्य वाटतें. कुरूपासूनच्या विदुर, अनश्वा, परिक्षित, प्रतीप शंतनु या नांवापैकीं दान-लेखांतील यादीत विदुर आणि अनिश्वा हीं गाळलेली असून कुरूच्या ऐवर्जा सुधन्वा असें आहे. शंतनूच्या पुढें विचित्रवीर्य, पाण्डु, अर्जुन, अभिमन्यु, परीक्षित्, जनमेजय हीं नांवें दोहींकडे सारखींचे आहेत. जनमेजयाच्या पुढें मात्र दोहोंमध्यें मुळींच मेळ नाहीं. महाभारतांतील जनमेजय, शतानीक, अश्वमेधदत्त यांबद्दळ लेखांतील यादींत जनक्षेमुक, नरवाहन, शतानीक अशीं आहेत, व शतानीकापासून एकदम इ. सनापूर्वीच्या सहाव्या शतकांती अ बुद्धकालीन उदयनापर्यंत त्यांत उडी मारिळी आहे. उदयनराजा हा कथा-सरिसागरावहन प्रसिद्ध असून त्यानें प्रयोतनामक उज्जनीच्या राजाची कन्या बासवदत्ता पळवून नेल्याची कथा सर्वश्रुतच आहे. त्याचा यौगंधरायण नांवाचा अमात्यहि प्रसिद्ध आहे. आतां प्रस्तुत १० व्या शतकांतील या चालु-क्याच्या दानपत्रांत जी वंशावळ दिली ती कोठून घेतली असावी हा प्रथ्न शिष्टक रहातो. ती बहुधा कोणत्या तरी पुराणांतून घेतली असली पाहिजे; व म्हणूनच भारतांतील वंशावळीहून ती इतकी भिन्न आहे.

#### २-आंध्र.

आंध्र हे कोण व त्याचें वास्तव्यस्थान कोणतें हे प्रश्न महस्वाचे असून ्यांची उत्तरें आमच्या दृष्टीनें आजपर्यंत दिछेत्या उत्तरांहून **यो**डीं भिन्न आहेत. इ. मनापूर्वी ३०० च्या सुमारास म्हणजे महाभारताच्या अंतिम संस्करणाचे काळी आंध्रळोक धुप्रसिद्ध असून द्रविडांहून अगदीं भिन्न असे मानिलेले होते. महाभारताच्या भीष्मपर्वीत जी हिंदुस्यानांतील निर-निराळ्या लोकांची नांवें आहेली आहेत, त्यांत आंध्राचें नांव आलेलें असून त्यांची गणना उत्तरेकडील आर्य किंवा मिश्र आर्य यांमध्येंच केलेली आहे; दक्षिणेकडील द्रविड, चोल, केरल इत्यादि म्च्लेछ जातींत नाहीं. म्हणून आमचें असें मत आहे की इ. मनापूर्वी ३०० च्या सुमारास आंघ्रदेश आर्योच्या संस्कृतीत पूर्णपणे आलेला असून कृष्णेच्या दक्षिणेकडील प्रदेश तसा आलेला नव्हता. आंध्रदेश म्हणजे गोदावरी व कृष्णा यांच्या मधील पूर्व-किनाऱ्यावरचा प्रदेश अर्से हल्ली समजतात. पण महाभारतकाली पूर्वघांटाच्या वरच्या प्रदेशाळा आंध्र हें नांव होतें. कोसळ म्हणजे नागपूर व राजपूर या प्रदेशांतून येऊन आर्योनीं तेथें वस्ति केली होती. या वसाहतवाल्यांत ब्राह्मण आणि क्षत्रिय हेच जरी विशेषेंकरून होते, हे लोक प्रारंभी संस्कृतीत्पन्न आर्य प्राकृत भाषा बोलत होते असा आमचा सिद्धान्त आहे. तो आम्हीं एका लेखांत नुसताच नमुद केला आहे त्यांच्या अलीकडील भाषेला त्रिकस्थिंग ऊर्फ तेलंगण या देशनामाबरून नांव मिळालें आहे. किलंग देश आंध्राप्वीच आर्यमय झालेला असल्यामुळे कलिंगांतूनच आर्य आध्रांत उतरले असे म्हणतां येईल. पण आमच्या मतें, कोसलच्या बाजूने आंध्रांत( बारंगळांत ) उतरतांना डोंगरांचा अडथळा नसल्यामुळे आर्योनी तोच मार्ग स्वीकारळा असण्याचा अधिक संभव आहे. ह्युएनत्संगाच्या वेळचा आंध्र देश म्हणजे पूर्वघांटाच्या वरचाच प्रदेश होता; व गोदावरी आणि कृष्णा बांच्या मधका

जो वेंगीचा पट्टा त्याला त्यानें धनकट ( अमरावती ) असें म्हटलें आहे. नाप्तर्य वेंगी देश त्रिकर्लिंगाहुन भिन्न होय.

आंध्र म्हणजे पूर्वघांटावरचा देश असे याप्रमाणे सिद्ध केल्यावर आंध्रलोक हे मुख्यतें आर्य होते असे म्हणणे ओघासच आलें. आज मितीसिह त्या प्रदेशांतील बाह्मण व उच्च जातींचे शूद शरीररचना दृष्ट्या स्पष्टाणें आर्यच दिसतात. तेलंगणांतील बाह्मण कुलांचा अद्यापि महाराष्ट्रीय बाम्हणकुलांशीं शरीर—संबंध होतो, याचा विचार करतां दक्षिणी महटल्या जाणाऱ्या बाह्मणांतच त्यांचा पूर्वी अन्तर्भाव होत असला पाहिजे. ज्या आंध्र राजांनी बलाव्य होऊन पाटलिपुत्र जिकितें, ते अर्थात् इविड नसून मिश्र आर्यच होते. त्यांची पुटें पेटण आणि महाराष्ट्र यांसिह आपल्या ताब्यांत आणिलें. त्यांची राजधानी धनकट येथें असल्यामुळें तोहि प्रदेश त्यांचीं जिकिलेला होता, व पुढें तो आंध्रांत समान्विष्ट झाला असे निष्पन्न होतें. महणून आम्हीं दक्षिणेकडील द्विडाहून आंध्रांना भिन्न समजून त्यांतील बाह्मणवर्ग आणि शूदांपैकीं वरिष्ठवर्ग हे सर्व इविडांपेक्षां अधिक आर्यमय झालेले होते अमें मानितों.

वेंगीच्या चालुक्यराजांच्या आश्रयानें आंश्रांनीं स्वतःच्या वाङ्मयाचा चांगला परिपोष केला. त्यांचा प्राचीन यंथ महणजे महाभारताचें तेलगृ भाषेंतील ह्यान्तर हा असून तो इ. सनाच्या १० व्या शतकांत लिहिण्यांत आला. काव्यदृष्ट्या तो चांगला उत्तरला आहे असे महणतात. पलीकडील महणजे दक्षिणेकडील तामिळांप्रमाणें आंश्रांनीं विद्येत चांगला लेकिक मिळ-विला. सांप्रतिह त्यांमध्यें उत्तम वैदिक आढळतात. ते सामान्यतः शिवोपासक असून वैष्णवमताचा प्रसार त्यांच्यांत फारसा नाहीं. असे कां याचा विचार पुढें प्रसंगानुसार येणार आहे.

## प्रकरण १३ वॅ

### ओडचा देशांतील केसरी घराणें.

( प्राचीन वाड्यांत ओड़ नांबानें प्रसिद्ध असलेला जो ओड्या देश त्याचा इतिहास प्रस्तुत प्रकरणांत कथन करावयाचा आहे. सर वित्यम हंटर या सुप्रसिद्ध ऐतिहासिक लेखकानें या देशाचा इतिहास फार मनोरंजिक रीतीनें लिहिलेला आहे; व कांहीं बाबती सोडून आम्हीं येथें त्याचाच अनुवाद करणार आहों. त्यानें शक्य तितका वारीक शोध कहन आपला इतिहास लिहिला आहे व त्याच्या वर्णन शैलींत उच्च प्रकारची लेखनशैली दिसून येते. ओड्याप्रांताच्या या इतिहासांत हंटरनें तेथील अतिप्रसिद्ध अशा जगन्नाथाच्या देवालयांतील ताडपत्रांवरील प्राचीन लेखांचा विशेषतः उपयोग केला आहे हें सांगावयास नकोच. )

ओढिया हैं नांव हंटर साहेबाच्या मतें ओड्रदेश या प्राचीन प्राकृत नांवावरून आलेलें आहे; व तें वाजवीहि दिसतें. ओढियादेश म्हणजे पूर्वेकडे बंगालचा समुद्र आणि पिश्वमेस विध्य पर्वत याच्या मध्यें असलेला पट्टा होय. त्याची लांबी उत्तरेकडे गंगानदीच्या पिश्वम मुखापासून तों दिक्षणेकडे चित्कानामक प्रसिद्ध सरोवरापर्यत आहे. या सरोवराचा विशेष असा आहे कीं, तें भरतीच्या वेळीं समुद्राचें पाणी आंत येऊन बनलेलें आहे; इतका त्याचा प्रदेश समुद्र सपाटीच्या मानानें खोलगट आहे. पिश्वमेकडील पर्वतराशींवरून वहाणाऱ्या महानदीसारस्या मोठमोठिया नयां खरोबर वाहन आलेल्या गाळाचा जो असंद थर बसला आहे तोच काय तो समुद्र व हें सरोवर यांची हृद होय. हा जिमनीचा पट्टा फार सुपीक असल्यामुळे प्राचीन काळापासून वेळोवेळीं येथें बाढेकून येऊन लोकांनीं वसाहती केल्या आहेत. दंडकारण्यासारखा निषिड प्रदेशांतिह वसाहतीकरण्यांत होस मानणाऱ्या आर्योचे धुरीण जो ब्राह्मणवर्ग तोच येथील पहिला वसाहत करणारा होय. या आर्यानीं येथें आल्यावर आपला धर्म आणि भाषा मूळच्या

अनार्य लोकांना स्वीकारावयास लाविलीं, व अशा रीतीने त्यांच्यावर आपला पगडा बसविला. हे अनार्य लोक बहुतेक केवर्त महणजे मच्छमारी वर्गापै कीं होते. आर्योनीं तेथें वसाहत केल्यापासून हा प्रान्त भरभराटावयास लागला. तथापि अंग, वंग आणि कलिंग या प्रदेशांप्रमाणेंच तोहि शुद्ध आर्योच्या वसर्ताला निषिद्धप्लर्वी असाच मानीत असत. मनुस्मृतीमध्यें (१०,४४) ओड्रांना म्लेंच्छ महटलें अमृन आर्यानीं तेथें जाणें अप्रशस्त मानिलें आहे.

आर्योच्या मागाहृन ओढ्या प्रांतांत वसाहतीसाठीं आलेले लोक बोद्ध होत. अशोकानें ओढ्याच्या पलीकडे दक्षिणेकडील किंग देश जिंकून तेथील अनेक लोकांचीं कत्तल केली, व तेव्हांपासून त्याला उपरित होऊन तो अहिसांवादी धर्माचा अनुयायीच बनला, हें प्रसिद्धच आहे. अशोकापासून म्हणजे इ. सनापूर्वी २५० पासून पुढें कित्येक शतकेंपर्यत ओढ्या देशावर बोद्ध धर्माचें वर्चस्व होतें. पुढें इ. स. ३२० च्या सुमारास रक्तवाहु नांवांच्या कोणा राजानें तेथें थेऊन बोद्धधर्मीयांचा पाडाव केला व तेथें आपलें राज्य स्थापिलें, आणि त्याचा वंश तेथें इ. स. ४०४ पर्यंत नांदत होता, असें सर विल्यम हंटरनें ताडपत्र लेखांच्या आधारान लिहिलें आहे.

आतां हा रक्तबाहु राजा कोणत्या जातीचा व वंशाचा होता हें पहाव-याचें. तो यवन जातीचा होता, असें जगन्नाथाच्या मंदिरांतील लेखसंग्रहांत महटलें आहे, व हंटरनें त्याविषयी शंका घेतलेली नाहीं. बॅक्ट्रिया देशांतील ग्रीक लोकांना यवन महणत असून त्यांनीं पंजाबांत येऊन राज्यें स्थापिलीं होतीं, आणि इ. स. पूर्वी दुसऱ्या शतकांत मिनंदरच्या आधिपत्याखालीं त्यांनीं अयोध्या व मगध या देशांवर स्वाऱ्या केल्या होत्या. हा सर्व इतिहास इंटरनें सविस्तर वर्णिला आहे. या यवनांपैकीं कांहीं घाडशी लोक गंगामा-ग्रीनें समुद्राशीं येऊन तेथून पुढें गलबतांतून यथावकाश ओढ्या प्रदेशांत उत्तरले असण्याचा संभव आहे. मध्य हिंदुस्थानांत त्यावेळीं यवनांचीं राज्यें होतीं. ही गोष्ट प्राचीन कोरींव लेखांवरून व पुराणांवरूनहि आतां स्पष्ट सिद्ध झाली आहे. यांपैकीं केलिकल नांवांच्या ज्या यवनांचा उल्लेख पुरा-णांत केलेला आहे, त्यांविषयीं आम्हीं पुढें यथावकाश विवेचन करणार

आहों. कांहीं धाडशी यवनांनीं इ. स. ३२० च्या सुमारास ओढवा प्रांतांत राज्य स्थापिलें, व तें इ. स. ४०४ पर्यंत तेयें टिकून राहिलें एवढी गोष्ट येथें सांगितली म्हणजे पुरे. हे यवन दर्शावदी असून त्यांच्याच नेतृत्वाखालीं हिंदूंनीं व्यावेळी जावा बेटांत वसाहत केळी असा समज आहे. तो खरा असी वा नसी, एवढें खरें कीं हे यवन मध्यप्रांतांतील केलकिळ यवनांप्रमाणेंच बौद्धमतानु-यायी होते. यांत एक गंमत अशी दिसते कीं, पूर्वी काय व आतां काय परकी देशांतृन येथें आलेल्या लोकांचा ओढा येथील जुन्या वैदिक धर्मापेक्षां बौद्धधर्माकडेसच अधिक दिसून येतो; व याचें कारण हिंदुधर्मात प्रवेश करण्यास परकीयांस प्रतिषंध असून बाद्धधर्मीत तसा नाहीं हेंच असावं. बौद्ध धर्मीच्या उच्च नैतिक ध्येयांचा हा परिणाम होय असे सर विल्यम हंटरनें ह्यटलें आहे. पण इ. स. च्या पांचव्या शतकांत हिंदुधर्म व बौद्धधर्म याच्यांत उच्च नैतिक ध्येयांच्या बाबतींत फारसा फरक असावा असें आम्हांला वाटत नाहीं, व भोळ्या कल्पनांचा तर तेव्हां बौद्ध धर्मीत हिंदु धर्माइतकाच सुळसुळाट होता. म्हणून परकीळोकांच्या बौद्धधर्माविषयींच्या आवडींचें खरें कारण म्हटलें म्हणजे त्यांत परधर्मीयांच्या प्रवेशाला अवसर होता, व हिंदुधर्मीत तसा तो नव्हता हेंच होय असे आमचें मत आहे. याच कारणास्तव यवन, शक आणि इतरिह परकीय लोकांनी येथे आल्यावर हिंदुधर्माऐवजी वौद्धधर्माचा त्वरित स्वीकार केला. तथापि येथेंही एक गोष्ट लक्षांत ठेविली पाहिजे कीं, जरी जातिभेदाविरुद्ध बंड उभारून बौद्ध बर्माचा मूळ अवतार झाला होता.तथापि इ. स. च्या पांचव्या शतकांत त्या धर्मीतिह जातिभेदाचें प्रावल्य हिंदुधर्माइतकेंच दिसून येत होतें. भारतीय ळोकांच्या अंतःकरणांत जन्मसिद्ध जातिभेदाचा ठसा इतका उमटलेला आहे कीं, आजिमतीस दक्षिणतील खिस्ती मतानुयायांत देखील त्याचा अंमल रम्गोचर होत आहे. जार्तिमेदाच्या असल्या वर्चस्वामुळे येथे परदेशाहून आलेले लोक जरी बौद्धधर्मी किंवा हिंदुधर्मी यनले, तथापि त्यांची एक स्वतंत्रच जात बन्न त्यांचा इतर लोकांशी बेटीव्यवहार होत नसे, ब आधीक येथें असलेत्या शेंकडों जातींत त्यामळें आणखी भरच पडे. असी.

प्रकृत विषयाकडे वळावयाचें तर ओढ्या देश जिंकणारे यवन हे बौद्ध मतान्यायी असून जगन्नाथ मंदिरांतील भूजेपत्रलेखांत कथन केल्याप्रमाणें व्यांनी त्या प्रांतांत इ. स. ४७४ पर्यंत राज्य केलें. या यवनांनी म्हणजे श्रीक वंशीय ळोकांनी आपल्या धर्माचें स्मारक म्हणन जी कोरींव लेणीं करून टेविळीं आहेत त्यांतील देव व मनुष्यें यांचे चेहरे ग्रीक वळणाचे आहेत असे पुराणवस्तु मंशोधकांचें ठाम मत आहे. एकंदर यवनांच्या हाळचाळीची व या गोष्टीचा विचार करतां त्याचे कर्ते म्हणजे ओढ्या प्रांतावर राज्य करणारे हे यवन मूळ बिक्ट्रया देशांतून इकडे आलेल्या प्रीकांपैकींच होते, चा म्हणण्याला चांगलेंच पाठवळ मिळतें.इ. स. ४०४ त या यवन राजघरा-ण्याला ययाति केसरी नामक कोणा राजानें हुसकून लाविलें असें उपरोक्त मूर्जपत्र छेखांत म्हटलें आहे. हें नवींन केसरी घराणें मुख्यतः शिवोपासक असून विष्णूचा देखीळ स्थितिकर्ना म्हणून त्यांच्याकडून योग्य तो आदर होत असे. बीद्धमत व शैवमत यांचा परस्परांवर वर्चस्व संपादण्यासाटी १५० वर्षेपर्यंत सारखा झगडा सुरू होता. केसरी घराण्याची राजधानी भुव-नेश्वर नांवाची होती व त्यांत शैवमताचें वर्चस्व होतें. डोंगरांतील आपल्या लेष्यांत राहून बोद्धयति वर्षानुवर्ष या भुवनेश्वरांतील **सं**हारकर्त्या शिवाच्या मंदिराचा चढता कळस दोन तीन कोसांवर पसरलेल्या फलवृक्षांच्या राईंब-मन सारखे अवलोकन करीत होते.भुवनेश्वर मंदिराभोवतीं त्या वेळी असलेल्या ५००० मृतींपैकी आतां फक्त ५००।६००च कायत्या उरस्या आहेत; व त्यांवरून ओढ्या देशांतीळ शिल्पकलेच्या निरनिराळ्या पायऱ्यांची चांगली कल्पना येते. त्यांत सहाव्या शतकांतील ओबडधोबड मृतीपासून तों बाराव्या शतकांतील उत्तोमोत्तम कल्पकतेनें व अविश्रांतश्रमानें वनविलेल्या रम्य आक्र-तींपर्यंत सर्व प्रकार दिसुन येतात. भितींतुन कोरलेल्या स्तंभावरील नक्षीचें कोरींव कार्माह तेथें अंप्रतिम आहे. (हेंटरकृत ओरिसा. भाग १ पा २३३**–२**३४ ).

ओरिसाच्या शिवोपासक केसरी घराण्याची स्थापना इ. स. ४७४ त झाली असे तेथील भूर्जपत्र लेखांवरून दिसतें, व इंटरनें देखीळ तसेंच महटलें आहे. परंतु भुवनेश्वराच्या विजयाच्या काळ जो ते इ. स. ६२४ त महणजे त्यानंतर १५० वर्षे असा द्वाणतात, तो आमच्यामतें त्याहून आणखी कांही पृढचा असावा. प्रथम पुस्तकांत सांगितत्याप्रमाणें हर्षवर्धनानें आढ़ देश जिंकून आपत्या साम्राज्यांत सामील केला होता. ह्युएनत्संग जेव्हां त्या देशांत गेला, तेव्हां तेथें बोद्धधर्माचा उत्कृषे चालृ होता. तेथाल लोक कायद्याला मान देणारे होते व तेथें सुमारे शंभर विहार आणि पन्नास चैत्य असून त्यांतून हजारों वोद्ध धर्मानुयायी वावरत होते 'असे ह्युएनत्संगानें लिहिलें आहे. तेथील जिम्नीच्या सुपीकपणाविषयीं देखील त्यानें उत्कृष्व केलेला असून इतर ठिकाणांपेक्षां तेथचीं फळें वरींच मोठीं असत्या-बहल त्यानें सांगितलें आहे. तात्पर्य या गोष्टीचा विचार करतां इ. स. ६२४ च्या सुमारास ओढचा देशांत केसरी घराण्याची जरी स्थापना झालेलो असली, तरी तें इतकें बलाहच नसृन हर्षाचें अंकितच होतें. त्यांनीं आपलें स्वातंत्र्य व धर्म जो तेथें प्रस्थापित केला, तो इतर प्रान्ताप्रमाणें हर्षाच्या मृत्यूनंतरच केला असला पाहिजे.

मुवनेश्वरमंदिराच्या स्थापनेचा जो काळ मृर्जपत्रलेखांत दिला आहे, त्यावम्न सुद्धां आमचेंच अनुमान दृढ होते. त्या लेखांवम्न असे दिसतें की. "त्याच्या मूळ संस्थापकानें इ. स. ५०० च्या सुमाराम त्याच्या भव्य मंदिराला सुरुवात केली, त्याच्या मागृन आलेत्या दोन राजांनीं त्यावर महनत केली, व शेवटीं चवथ्या पुरुषाच्या हातून इ. स. ६५० त तें सर्व काम पुरें झालें. " यावष्ट्न मुवनेश्वराचें मंदिर हर्षवर्धनाच्या मृत्यूनंतर पुरें झालें असें उघड होतें. दुसऱ्या एका तेथीळ शिलालेखांत आणखी असें महटलें आहे कीं, 'एक धर्मशील राणीनें तेथें दुसरें एक चार सभामंडपाचें गगनचुंबित शिवमंदीर बांधिलें. 'मूर्जपत्रलेखांत दिलेल्या नवव्या शतकां-तील राजांच्या कंटाळवाण्या नामावलींत मनोरंजक असा कांहीं भाग असेल तर तो पुरी येथील शिवमंदिराच्या रचनेचा उहेख हाच होय. हें शहर जरी यावेळीं शिवोपासक होतें, तरी पुढें तेंच शिवोपासनेची प्रतिस्पर्धी जी विष्णूची उपासना तिचें माहेरघर झालें. पुरी येथील मार्कडेश्वराचें मंदिर इ. स. ८११ ते ८२९ च्या दरम्यान कुंडलकेसरीच्या हातून बांधण्यांत आलें.

्( पुरुषोत्तम चंद्रिका पान ३१ यावरून हंटरने आपल्या प्रंथांत पान २३७ वर घेतलेला उतारा ).

केसरी राजांनीं शिवाचीं प्रचंड मंदिरें बांधिलीं ( यांतील नक्षी काम ओढचा देशांत यानंतर बांधिलेल्या विष्णमंदिरांतील ओंगळ कामाच्या मानानें फारच मनोहर आहे),इतकेंच नव्हे तर त्यांनीं बाह्मणधर्माच्या पुनरु ज्जीवनास देखील विशेष तन्हेनें हातभार लाविला. त्यांनीं उत्तरेकडील कांहीं विद्वान बाद्यणांना बोळावून आणून त्यांची ओढ्यादेशांत वसाहत करविली. वंगाल व दुसरे कित्येक देश येथील राजांनी देखील ब्राम्हण-धर्माच्या पुनरुज्जीवनार्थ हाच मार्ग स्वीकारला होता. " ओढवादेशांत प्रचलित असलेल्या दंतकथा आणि जगनाथाच्या मंदिरांतीळ भर्जपत्रलेख या टोहोंवरून असे दिसतें कीं, तेथील केसरी घराण्याच्या संस्थापकानें अयोध्या प्रान्तांतून दहाहजार ब्राह्मणांना वोलावून घेतलें आणि न्यांना वैतरिणी नदीवरील जयपुराजवळ जिमनी देऊन तेथे त्यांची वस्ति करविछी. हे सर्व ब्राह्मण राजघराण्याच्या पंथाचेच अनुयाया म्हणजे शिवो-पासक होते. तेथें पूर्वी बौद्धमतानुयायी असलेल्या, पण आतां त्या मताचा त्याग करून पुनः वैदिक धर्मी वनलेल्या मृळच्या ब्राह्मणांशी जेव्हां त्यांची गांठ पड़ली, तेव्हां या नवीन आलेल्या ब्राह्मणांनी जरी त्यांना ब्राह्मण म्हणबूं दिलें, तरी त्यांच्यांशी ते रोटी बेटी व्यवहार करीतना. त्यामुळें जुन्या ब्राह्मणांची एक म्वतंत्र जातच बन्न, या शिष्ट ब्राह्मणांशी त्यांचा कोणत्याहि प्रकारचा संबंध घडून न आल्यामुळें ते हळु हळू शेतकरी वर्गाच्या स्थितीला येऊन पांचले." ही ब्राह्मण जात आंदवाप्रान्तांत अद्यापिहि शेतकीचा घंदा चांगल्याप्रकारें करीत असून त्यांना इहीं लोकिक बाह्मण अशी संज्ञा आहे, "व अर्घवट नागव्या उघडचा असलेव्या त्यांच्या अंगावर अजूनहि ब्राह्मण्याची खूण जें जानवें तें—घाणेरडयाः स्थितीत का होईना, पण-दर्शस पडतें.'' ( हंटरकृत ओरिसाचे वर्णन नाग १ ला पा. २३९. ) ओडचादेशांत येऊन वसाहत केलेल्या उत्तरेकडील बाह्मणांच्या वृत्तान्तावरून व त्यांच्या येण्यामुळें त्या प्रान्तांत ज्ञालेल्या लौकिक आणि वैदिक अशा ब्राह्मणांच्या जातीवरून एकंदर

स्थानांत उच्च जातींचा सामाजिक दर्जा ठरण्याची जी पद्धत बनून गेळीं तिचें सामान्य स्वरूप लक्षांत येतें. एका जातींच्या अनेक पोटजाती कशा बनल्या हा प्रश्न सक्टर्शनी मोठा गूढ दिसतो; परंतु थोडा विचार केल्यास ब्राह्मण ब्राह्मणांपासून, क्षत्रिय क्षत्रियांपासून असेहि भिन्न होण्याचें मुख्य कारण त्यांपैकी कांहींनां शेकडों वर्षें बोद्धमताचा अंगिकार केला होता हेंच होय, व त्याचमुळें एका जातींच्या किंवा वर्णांच्या पोट जातींमध्यें हलीं जो रोटी बेटीव्यवहार अनेक ठिकाणीं होत नाहीं, त्या आपाततःचमत्कारिक भासणाच्या प्रकाराची उत्पत्ति झाली असे दिसृन येईल.

मोडकळीस आलेव्या बोद्धधर्मीय विहारादिकांच्या सनिधच केसरी घरा-ण्याच्या भुवनेश्वर या राजधानीची स्थापना झालेळी होती; व वर सांगितत्या प्रमाणें जयपुर येथील बसाहत म्हणजे धर्माच्या पुनरुज्जीवनामुळे स्थापन झालेली नवी राजधानी होय. या दोन ठिकाणांमध्यें महानदीचा दुआब आहे. या नव्या जयपुर राजधानीचा हळुहळू उन्कर्ष होत गेळा: आणि ह्यूएनन्संगानें त्या नगराठा भेटहि दिछी होती असे कनिंगहॅम म्हणतो; पण त्याविषयीं आम्हांछा शंका आहे. तथापि सोळाव्या शतकामध्यें हिंदु व मुसलमान यांमध्यें मोठें युद्ध या नगरांत होऊन ते मुसलमानांच्या हातांत गेलें व त्याची दुर्दशा झाली. '' त्यांत शिहन राहिलेल्या प्राचीन इमारतींच्या अवशेषांवरून त्या नगराच्या तत्कालीन वैभवाची चांगली साक्ष पटते. त्यांतील मोडकीं देवळें व प्रचंड पुतळे आणि मृति पाहृन धार्मिक षुद्धीच्या हिंदु प्रक्षकांच्या मनांत त्याच्या त्तकालीने अनुष्ठंघनीय पावित्र्याचे चित्र उमें रहाते. इतिहासकाराटा तर त्याचें याहनहि अधिक महत्व वाटतें; कारण नवीन स्थापन झालेल्या राजघराण्याचा धर्म इतर लोकांवर लादण्यासाठी आपल्या राजसत्तेचा उपयोग करून उत्तरेकडीळ बाह्मणांची जी येथें वसाहत करण्यात आली, ती कार मोठ्या प्रमाणावर असृन तिच्या स्थापनेविषयी पुरावाहि भरपूर आहे. ( हंटरकृत ओरिसा वर्णन सदर पान उ०१ )

हंटरनें या नगरांतील कांहीं इमारतीच्या प्रविशष्ट भागांचें व त्यांतील उलथ्या पालथ्या घातलेल्या मूर्तीचें रसभरित वर्णन केलें आहे व आपणही त्यांचा संक्षेपानें परामर्ष घेऊं. "मूर्तिकभंजक अशा महमदीयांच्या कोधापासृन या मृर्तीचें रक्षण झालेलें असून ब्रिटिश अमदानीतिह पिल्किक वर्षसं
खात्याच्या विनाशक कर्तबगारीका केसरी घराण्याच्या कलाकसुरीच्या वैभवाची
साक्ष नष्ट करतां आलेली नाहीं." त्यांत जंगळाच्या आंतून डोकावणारें प्रमाशी
रचनेच्या एखाद्या स्तंभाचें उच्चिशिखर मुसलमान वीरांच्या मूर्तिभंजक
कोधाची गति कुंठित झात्याचें सुचवीत आहे. अफगाण लोकांनी साखलदंड लावृन हत्तींकडून तें खालीं पाडविण्याचा जोराचा प्रयत्न केला
होता. पण दहाव्या शतकांत हिंदूंनीं उभारलेल्या या रमणीय स्तंभाचें
उच्चाटन करण्यांत सोळाव्या शतकांतील रानटी स्वभावाच्या त्या जेत्यांना
कांहीं यश आलें नाहीं. त्याच्या माथ्यावर बसविलेल्या गरुडाला मात्र त्यांनी
पाडून टाकिलें. तथापि ज्यावर तो गरुड बसविलेल्या गरुडाला मात्र त्यांनी
पाडून टाकिलें. तथापि ज्यावर तो गरुड बसविलेला होता, तो सुबक दांडा
अद्यापिहि झालेला मानभंग विसरन मनुष्यकृत उत्तमोत्तम वस्तूंचा फडशा
पाडण्यांतच आपण देवाची कृपा संपादन करीत आहों असें मानणाऱ्या
तत्कालीन महमदीयांच्या विरुद्ध साक्ष देण्यासाठीं आपलें डोकें वर करून
उभा आहे. ( सदर पान २६०).

भोरिसा देशांतील विशेष महत्वाचे व प्रचंड असे जे पुतळे होते, ते मात्र उपडे पड़न राहिल्यामुळें मुसळमानांच्या तडाख्यांतृन निसटले. ते आपली मुखें जमीनींत खुपसृन दोन शतकें जे निमूटपणें पड़न होते, ते १८६६ सालीं एका बहादूर इंग्लिश मॅजिस्ट्रेटाच्या कृपेनें वर उठले. आणि नदीकांठीं सार्वजनिक इमारतींच्या मध्यभागीं स्थानापत्र झाले. या मूर्तींपैकी तीन निळ्या पाषाणाचे एकसंधी असून बसण्याच्या बठकींतहि त्यांची उंची कोणत्याहि मनुष्यापेक्षां उंच आहे. त्यांतील एक स्वर्गमहिषी जी इन्द्राणी, तिर्चा, दुसरी वराहरूपी श्रीविष्णूची अर्घोगी होण्यासाठीं मर्त्यस्प धारण केलेल्या वसुंघरची आणि निसरी प्रलयदेवता जी कालीमाता तिची अशा आहेत. या प्रचंड मृतींसाठीं लागलेले एकसंधी नीलवर्ण कठीण पाषाणखंड नदीपलीकडील दुआबाच्या पलीकडे सुमारें शंभर मैलांवर असलेल्या डोगरांतून ओढून आणलेले असून त्यांवर केलेलें टांकीचें काम हजार वर्षो-पूर्वीच्या हिंदुकारागिरांच्या उत्कृष्ट कारागिरीची अद्यापि साक्ष देत आहेत.

इंद्राणीची चतुर्मुज मूर्ति वसलेल्या स्थितीत असून तिची मुद्रा गंभीर व तेजस्वा असून, तिचे पाय मोठ्या सुबकरीतीनें कोरलेल्या हत्तीच्या पाठीवर टेवलेले आहेत. तिच्या अंगावरील उंची वस्त्र तिच्या पायांवर पडलें असून याच्या सुरकृत्या फार मनोहर व नाजुक दाखिक्या आहेत, व त्याच्यावर कंबरेभोवतीं कमरपटा आहे. तिचे कुरलेकेसांची पुढें पुढें निमृलती होणारी वेणी रत्नांनी गुंफलेली असून तिचा एक पेड डाब्या व दुसरा उजव्या खांद्यावर रुलतो आहे. वसुंधरेची मूर्ति आपल्या तान्हुल्या बालकाला मांडीवर घेऊन वसलेली आहे. व त्या स्थितीत ती दुसऱ्या दोन्ही मृतींप्रमाणें आट फृट उंच आणि चार फूट रुंद आहे. ती सुद्धां चतुर्भुज असून तिच्या डाब्या हाताच्या कर्नाष्ठिकेत जी मुदी आहे, तिजवरून इतक्या प्राचीन काळी मुद्धां हिंदु न्त्रिया बाटांत अंगठ्या घालीत असत असे दिसतें. तिचें वाहन महिष असून तोहि सुबक कोरलेला आहे. त्याच्या मस्तकावरील रेषा तर थक्क करून सोडणाऱ्या बारकाईनें दाखिकत्या आहेत. नदीच्या एका जीर्ण घाटांच्या माध्याजवळ या वसुंधरादेवीच्या पतीचें म्हणजे यराहरूपी विष्णुचें मंदिर आहे.

तथापि या तिन्ही प्रचंड एकसंधी मृतींत विशेष चमत्कारजनक म्हटली म्हणजे सर्व संहारक म्हाची अधींगी जी काली निर्चाच होय. ही मूर्ति केवळ नम्न अस्थिपंजरहूप असून त्यावरील त्वचा लोंबत आहे, व आंतील अमन्या आणि म्नायु तींतून उठ्न आपले भयंकर हूप प्रकट करीत आहेत. मनुष्यजातीन्या मृत्यूप्रवण देहिम्थतीच्या ह्या भयाण मूर्तीचे केश विचहन व मागे वळवृन सर्पाच्या नाडीनें बांधिलेले आहेत. निच्या मस्तकाच्या मध्यभागी नरकरोटीचें पिपळपान लटकविलेलें असून, त्या सर्वीवर सर्पाच्या कणेचें छत्र उभारलेलें आहे. तिच्या कशांचे सर्पाकार पेड तिच्या गालांवर पिळून लटकत आहेत. तिच्या गळ्यांत अनेक नरहंडांची माळ असून ती तिच्या स्तनांवहन व मांड्यांवहन पायापर्यंत लोंबत आहे. ती आपल्या पतीच्या अंगावर बसली असून हा सर्व पुतळा एका कलमपत्रहृषी आसन्तावर स्थिरावला आहे. याशावाय सप्तमातांच्या मूर्ति आणि शुंभिवशुंभ

दैत्य पायांशीं मरून पडले आहेत. अशा प्रकारची कालिकेची आणखी एक मूर्ति अशाहि या नदीकांठीं दृष्टीस पडतात. (सदर पान २६८-२६९)-हें व इतर शिल्प काम केसरी घराण्याच्या राज्यांतील हिंदुकारागिरांच्या अप्रतिम कौशल्याची साक्ष पटवीत असून त्या शिल्पज्ञांच्या अचाट कल्पना शक्तीचें व तत्कालीन स्थापत्यप्रवीणांच्या यांत्रिक चातुर्याचें करावें तितकें कौतुक थोडेंच होणार आहे. आजच्यासारस्या याऱ्या व आगगाडीन्या रस्त्या-सारस्या सोई नसतांना त्या कारागिरांनीं शंभर मेलांवर असलेल्या डोंगरांतून एवढे प्रचंड पाषाण कसे आणले याची कल्पनाच केली पाहिजे.

पण ओढचाप्रांन्तांतील स्थापत्य शास्त्रज्ञांच्या नैपण्याचे आणसी प्रमाण पाहिजे असेल तर महानदीच्या दक्षिण मुखावर त्यांनी जो पुल बांधिला आहे त्यांत दिसून येईल. '' केसरी राजांप की पहिले पहिले राजे आपला दरबार शिवमंदिरांनीं खांचत अशा भ्वनश्वरपुरांत कधीं भरवीत, तर कथीं महानदीच्या कांठीं नवीन बसविलेल्या बाह्मण वस्तीच्या जयपुरांत भरवीत. पण पुढें इ. स. ९५३ ते ९६१ पर्यत राज्य केलेल्या एका रणधीर राजाने महानदीचीं मुखें फुटण्याच्या स्थळाचें लष्करीदृष्ट्या महत्व ओळ-खुन तेथें कटक नांवाची आपली राजधानी स्थापन केली, व तीच अद्यापिहि ओढ्या प्रांतांची राजधानी आहे. त्यानें महानदीच्या प्रवाहाला चुनेगच्चीचा कित्येक मेल लांबीचा भक्कम बांध घालून अडवून टाकिलें. हा बांध देखील प्रचंड पापाणांचाच असून त्यांतून कित्येक तर २५ फूटिह उंच आहेत. त्याच्या मागाहून आलेल्या राजाने नदीच्या दक्षिणतीरावर एक किछा बांधून राजधानीची बळकटी वाढिवळी, व आणखी शंभर वर्षीनी दुसऱ्या एका राजाने ज्या पुळावरून आजिह यात्रेकरू जगन्नाथपुरींत प्रवेश करतात, तो प्रचंड पूल बांधिला. हा पूल तांबडचा रंगाच्या दगडाचा असृन ते खाणीतून काढतेवेळी जरी मऊ असले, तरी त्यावर हवेचा परिणाम झाल्यावर फारच कठीण होतात. या पुळाच्या एकंदर अठरा कमानी असून मधीळ कमान अठरा फूट उंच व चवदा फूट रुंद आहे, व त्यानें एकंदर २९० फूट रुंदीच्या पायावर आच्छा-दन घातलें आहे. तत्कालीन हिंदु स्थापत्यकोविदांना कमान उभारण्याची युक्ति माहीत नव्हती.तथापि त्यांची दुसरी एक योजना असून तिचा ते साध्या दरवाज्याच्या कमानीपासून तों देवळाच्या उंच उंच घुमटांपर्यंत सर्वत्र उप-योग करीत.ही योजना कांहीं कमी चातुर्याची होती असें नाहीं.उछट केलेल्या जिन्यासारखें या योजनेचें स्वरूप असून त्यांतील प्रत्येक वरचा दगड खालच्या दगडाच्यापुढें आलेला असतो. असल्या तन्हेच्या कमानींचा हा महानदी-वरील पूळ ११ व्या शतकांतील चतुर स्थापत्यकोविदांनीं तयार केला आहे

केसरी घराष्याच्या या भव्यइमारती व पुळासारख्या वैभव चिन्हां-व्यतिरिक्त राजकारणविषयक कांहीं गोष्टी आज सांगण्यासारस्या नाहींत. भूजेपत्रलेखांत म्हटत्याप्रमाणे इ. स. ५०० च्या समारास हें घराणे ओढ्या प्रांतांत राज्याहरू झाले खरें, पण त्याच्या खन्या सामर्थ्याचा व स्वतंत्रतेचा उदय पुढें इ. स. ६५० सुमारास झाला, आणि भुवनेश्वराच्या मंदिराचें काम पूरें होऊन त्याच्या सामर्थ्याची परिणति हर्षवर्धनाच्या मृत्यूनंतरच झाली. केसरी राजे जुन्या तन्हेचे शेव मतानुयायी असल्यामुळें त्यांनी अयोध्येहृन हजारों शेव बाद्यण आणवृन व त्यांना जयपुराजवळ जिमनी देखन तथील रहिवाशी केलें, व त्यांचे वंशज अजुनिह हजार वर्षी-पूर्वी धर्मशील राजांपासून संपादन केलेल्या, या जमीनींचा उपयोग घेत आहेत, केसरी घराण्याचा अंमल ओडचाप्रांतांत इ. स. ११३२ पर्यंत होता. व इ. स. १०३० त कटक शहराची स्थापना झाल्यापासून त्याची राज-धानी तेथेंच होती, असे भूजपत्रलेखांवरून दिसन येतें. इ. स. १०३० च्या समारास ओढ्याप्रांतांत राजकांन्ति होऊन केसरी घराणें नामशेष **झा**छें. यावेळीं राज्यापेक्षां बरोबर धर्मकान्ति देखील झाली, व एका अर्थी बैप्णवमत रूपाने बौद्ध धर्मानेंच आपलें डोकें पुन्हां वर केलें. पण या राज-कीय व धार्मिक क्रान्तिचा काळ हा आपल्या तिसऱ्या पुस्तकांत पडत असल्यामुळें ओढचादेशासंबंधाचें विवेचन येथेंच पुरें झालें.

वरील विवेचनावहन दिसून येईल की, केसरी घराण्याचा अंमल इ. स. ५०० पासून १९३२ पर्यंत म्हणजे ६०० वर्षीवर चालू होता व हा काल कांहीं थोडायोडका नव्हे. पण प्रथम पुस्तकांत सांगितत्त्याप्रमाणें एका माजूला असलेत्या प्रदेशांत असा प्रकार दृष्टीस पडतो. पूर्वी आसामच्या राजघराण्याविषयीं वर्णन करतांना तेंहि असेंच अनेक शतकें सारखें चाल् असल्याचें सांगितलेंच आहे. तथापि जगन्नाथपुरीचे भूर्जपत्र लेख तितके विश्वसनीय नाहींत, व इंटरनें दाखिवल्याप्रमाणें त्यांतील विधानांशी विरुद्ध अशीं विधानें दुसऱ्या लेखात नजरेस येतात. भूर्जलेखांप्रमाणें पहातां केसरी वराण्यांत इ. स. ५०० पासून १२३२ पर्यंत एकंदर ४४ राजे झाले (४४ राजांना ६३२ वर्षोचा अवधि म्हणजे अगदीं अशक्य नाहीं), व त्यांच्या मागून गंग घराणें तेथें स्थापित झालें. पण वर सांगितलेल्या दुसऱ्या लेखांवरून असें दिसतें कीं, केसरी व गंग या घराण्याच्या दरम्यान ओढ्या प्रान्तांत कोणी सूर्योपासक घराणें राज्य करीत होतें. हेहि लेख हंटरच्यामते मोठे विश्वसनीय आहेत असें नाहीं. तथापि जगन्नाथपुरींत वैष्णव मत प्रचिनकत होण्यापूर्वी सूर्योपासना करणारे राजे तेथें राज्य करीत होते, ही गोष्ट नाकबूल करतां येत नाहीं. कारण सर्व हिंदुस्थानांत अतिशय सुंदर असे सूर्य मंदिर ओढ्या प्रान्तांतच आज दिसून येत आहे. या सूर्योपासक राजाचें वर्णनिह आमहीं तिसऱ्या पुस्तकासाठीं राख्नुन टेवतों.

केसरी राजांची राजकीय कर्तवगारी विशेष संगण्यासारखी नसल्यामुळें त्यांची नामावली देण्याच्या भानगडींत आम्हीं पडत नाहीं. हंटरनें मोठ्या परिश्रमानें ती तयार करून आपल्या पुम्तकाच्या परिशिष्टांत दाखल केलेली आहे. या घराण्याच्या ६०० वर्षाच्या काळांत त्याला उत्तरेकडील राजां-कडून एक दोन वेळां उपसर्ग पोंचृन तें जिंकलेंहि गेलें होतें. नेपाळांतील जयदेवाच्या कोरींव लेखांत आसामच्या हर्षदेव राजानें ओड़ देश जिंकल्याचें स्पष्ट सांगितलें आहे. तथापि उत्तरेकडील असोत वा दक्षिणेकडील असोत ओढ्यादेशावरील या वावटळी क्षणिकच होत्या व एकंदरींत केसरी घराण्याला फारसा उपसर्ग न पोंचतां तें अस्विलित रीतीनेंच ६०० वर्ष चालू होतें असे म्हणावयास हरकत नाहीं. स्वतः हे राज महत्वाकांक्षी नसल्यामुळें त्यांनींहि दुयच्यांचीं राज्यें जिंकण्याचा फारसा प्रयत्न केला नाहीं. तथापि कदाचित् दक्षिणेकडील गंजम प्रांत म्हणजे ज्याला खुएन-त्संग कोंगुड म्हणतो तो आणि उत्तरेकडील ताम्रलिप्ति उर्फ अल्किडील मिदनापुर जिह्याचा भाग हे केसरी राजांच्या अमदानींत ओढ्या प्रांतांत अनेक वेळां समाविष्ट झालेले असावे असें वाटतें.

## प्रकरण १४ वें.

## पूर्वेकडील राज्यें.

### १ गौड देशांतील गुप्त राजे.

या प्रकरणांत पृर्वेकडील देशांच्या इतिहासाकडे वळूं. भरतखंडाच्या वृर्वभागाचे निसर्गतःच तीन पोटभाग झालेले आहेत, बहार म्हणजे मगध पश्चिम बंगाल आणि पूर्व बंगाल. पृवेंकडील देशांची प्राचीन नांवें अंग, वंग आणि कलिंग अशीं होतीं; पण मगध आणि ओड़ हीं नांवें देखी<del>ल</del> प्राचीन असून त्यांनीं दर्शित होणारे देश साधारणतः एकाच साम्राज्यांत मोडत होते. बंगाल प्रांताला गौड हें नांद केव्हां प्राप्त झालें, याचा निर्णय करतां येत नाहीं. तें नांव फार प्राचीन नसून मागाहन केव्हां तरी आलेलें आहे यांत शंका नाहीं. महाभारतांत गीड हें नांव आलेलें नाहीं; तसेंच 🤫 व्या शतकांत होऊन गेलेल्या वराहमिहिरानेहि त्याचा उक्लेख केलेला नाहीं. ठाणेश्वरच्या आसमंतात्च्या प्रदेशाला गृड अथवा गीड हें नांव यानें दिलेलें \* आढळतें. तथापि जॅकसननें ही गोष्ट लोकांच्या नजरेत आणिली तौपर्यत तिचा सर्वीनाच अगदींच विसर पडला होता आजच्या सम-ज्तीप्रमाणें गोड म्हणजे केवळ बंगाल होय.पण प्रथमतःगौड हें नांव दिल्लीच्या वायव्येकडील प्रदेशाला लाविलेलें असे ही गोष्ट आतां लक्षांत घेतली पाहिजे. त्या प्रदेशांतील ब्राह्मण अजूनसुद्धां आपत्याला आदि गीड म्हणजे पहिले गोड असे म्हणवितात. इ. यनाच्या ५ व्या किंवा ६ व्या रातकाच्या सुमारास या प्रदेशांतील कित्येक ब्राह्मण हृणांच्या ब्रासामुळे कंटाळून पूर्वेकडे गेले असावे, व तेथे पश्चिम बंगाल्यांत त्यांनी वसाहत केली असावी असे दिसते. त्यामळे त्यांनी वसतीके लेल्या प्रदेशाला गौड हैं नांव

<sup>\*</sup> वराहमिहिरानें मध्यदेशांच्या यादीत गुड हें नांव सांगितलें असून पूर्वेकडील देशाच्या नामावलात पीड वर्गरे नांवावरोबर भद्रगाडक नांवाचा उल्लेख केला आहे.

मिळालें. सातन्या व आठन्या शतकांतील कोरींव लेखांत या प्रदेशाला गौड हें नांव दिलेलें आहेच. ७ न्या शतकाच्या पूर्वाधींत होऊन गेलेल्या बाणभद्दानें हर्षचरित्रांत शशांक राजाला गौडाधिप म्हटलें असून ह्युएन त्संगानें त्याला कर्णसुवर्णाचा राजा म्हटलें आहे. म्हणजे ७ न्या शतकाच्या आरंभीं कर्ण सुवर्ण देशाला गौड नांव मिळालें होतें हें उघड होतें. त्या ठिकाणीं गुप्त सम्राटांच्या एका शाखेंतील राजे राज्य करीत होते शशांक राज्यवर्धनाचा विश्वासघातानें खून करवित्यानंतर म्हणजे इ. स. ६०६ नंतर हि बरींच वर्षे गादीवर होता, व हर्षानें आपत्या दिग्वजयांत जरी त्याचा पराभव केला तरी त्याला क्षमा कहन त्याच्या एका कन्येशीं त्यानें विवाह केला. ही कन्या पूर्वी राज्यवर्धनालाहि देण्याचें घाटत होतें. पुढें ह्युएनत्संग तेथें गेला तेव्हां शशांक हयात नव्हता. या प्रवाशानें कर्णसुवर्णीचें म्हणजे अलीकडील मुश्चिदाबाद प्रांन्ताचें वर्णन करतांता तेथील लोकांना-वियेची फार अभिरुचि असून तेथें ५० विहार व १०० देवालयें असल्याचे जें सांगितलें आहे, त्यावरून त्यावेळींहि पश्चिम बंगाल्यांत बोद्धधर्माची फारशी चलती नव्हती असें दिसून येतें.

गौड ह्या नांवांचा उपलब्ध असलेल्या प्राचीन लेखांतील दुसरा उहेख महटला तर आदित्यसेनाच्या गृप्त घराण्यासंवंधीं होय. हें गृप्तकृल म्हणजे वर सांगितलेल्या शाखेहुन निराळीच शाखा होती. या विषयीं आम्हीं आमचें मत प्रथम पुस्तकांत नमृद केलेंच आहे कीं, हें गृप्ताचें कुल, कनो-जच्या प्रहवम्यींचा शत्रु जो मालवाधिप देवगुप्त त्याच्या वधानंतर माळव्यांतृन इकडे येऊन राहिले. देवगुप्ताचा सापत्न बंधु माधवगुप्त हर्षवर्धनाचा मित्र व अनुयायी असून हर्षाच्या कारकीदींत व त्याच्या मृत्यूनंतरिह माळव्याचें राज्य हर्षाच्या साम्राज्यांत समाविष्ट झालेलें असल्यामुळें माधा वगुप्तनें मगध देशांत हर्षाच्या साहायानें नवीन राज्य स्थापिलें. अकसडच्या लेखांत आदित्यसेनाला हर्षाचा "प्रियमित्र जो माधवगुप्त" त्याचा पुत्र महटलें आहे. हा लेख हर्ष शक्त ६६ म्हणजे इ. स. ५६२ तील असून तो सूक्ष्मशिव नामक एका गौडानें तयार केलेला होता. ( प्रथम पुस्तकाच्या

परिशिष्टांत हा लेख दिला आहे तो पहा. ). इतक्या प्राचीन काळींह गौडांचें वाङ्मयांतील प्राबीण्य या लेखावरून दिसून येण्यासारखें आहे. आजिह गौड पंडित या विषयीं प्रसिद्धच आहेत. त्या वेळी मगध देश आणि गौड म्हणजे पश्चिम बंगाल देश हे एकाच राजाच्या अमलाखाळीं होते असें गोडवहो नामक प्राकृत काव्यावरून दिसन येतें. या काव्याविषयीं आतां थोडें विवेचन करूं. कनोजच्या यशोवर्मा नांवांच्या राजानें गौडदेशावर स्वारी करून तेथील गौडराजाचा युद्धांत वध केला, असा त्या काव्याचा विषय आहे. या गौड राजाला त्यांत मगधाधिप असेंहि कोठें कोठें म्हटलें आहे. आतां हा राजा कोण असा प्रश्न आहे. श. मा. पंडितांच्या मताला अनुसरून आम्हीं यशोवम्यांचा काळ इ. स. ६७५ ते ७१५ हाच मानिला आहे. जीवितगुप्ताच्या देव बर्नाक येथील ताम्रलेखांत माधवगुप्तापासून गृप्त राजांची जी नामावली आढळते ती अशी:--१ माधव, २ आदित्य-सेन (इ. स. ६७२), ३ देवगुप्त, ४ विष्णुगृप्त आणि ५ वा जीवितगुप्त. जीवित गुप्ताचा काल त्यांत दिखेला नसल्यामुळे तो अनुमानानेंच काढणें भाग आहे. अशोवम्यानें ज्याचा वध केळा तो गोडराजा जीवितगुप्तच होय असें कित्येक शोधक म्हणतात. पण हें युद्ध कारमीरच्या छिलतादित्यानें इ. स. ७०० या वर्षी यशोवम्यांला पराजित करण्यापूर्वी झालेलें होतें. म्हणजे पूर्वी सांगितलेले या राजांचे काल लक्षांत घेता यशोवम्यांने विध-लेला राजा जीवितगुप्त नसून देवगुप्त असला पाहिजे. त्यावेळी दिगिवजयाचा उद्देश राज्यें खालसा करण्याचा नसल्यामुळें गौड राजाचा वध झाल्यावर त्याचा पुत्र पुनः सिंहासनारूढ झाला. त्याचे नांव विष्णुगुप्त असून स्याचाच पुढें व्हें व्हें व्हें व्हें व्हें पराजय केला असावा. विष्णुगुप्तानें पुढें इ. स. ७०० नंतर केव्हांतरी लिखतादित्याचे आधिपत्य झगारून देण्या-नाठीं शस्र उचलस्यामुळें पुनः ललितादित्याच्या हातून त्याचा **पराजय** होऊन तो बंदिवान झाला. कारमीरच्या इतिहासांत पूर्वी सांगितल्याश्रमाणें विष्णुगुप्ताला जरी जीवदान देण्याचे वचन मिळालें होतें, तरी काश्मीरांत गेल्यावर त्याचा खून झाला. त्याच्या मागून जीवितगुप्त राज्यावर आ**ढाः** द्ववर्नाक येथें जो लेख सांपडळा आहे तो याचाच होय. या गुप्तराजांच्या कुरुांचें आम्हीं मालवदेशांतील गुप्त कुरुाशीं जें ऐक्य दाखिवलें आहे, त्याला कारणें सबळ आहेत. देव गुप्त व जीवित गुप्त ही नांचें फिरून आलेली आहेत. ( प्रथम पुस्तकांतील वंशावळ पहा ). जीवितगुप्ताच्या काळाचें अनुमान करावयाचें तर दरियटीचें साधारणमान जें २० वर्षें तें धरिलें असतां माधवगुप्तापासून तो १०० वर्षीनीं म्हणजे इ. स. ७३२ च्या मुमारास येतो. पूर्वी काश्मीरचें वर्णत देतांना राजतरंगिणीकारानें मुक्ता-पीडाचा काळ इ. स. ६९९ ते १३५ च्या दरम्यानचा म्हणून जो दिला आहे तो बरोबर आहे असे आम्हीं दाखिवलेंच आहे. या गोष्टी सर्व एकत्र केल्यास काइमीरांत वचन-भंग-पूर्वक मार**टा गेळे**टा गुप्त राजा जीवितगुप्त नव्हे असेंच म्हणावें लागतें. जीवितगृप्ताच्या देवबनीक वेथील लेखावरून असें दिसून येतें कीं, आदित्यसेन हा परमभागवत म्हणजे विष्णुभक्त असून त्यांची राणी कोणदेवी नांवाची होती, (अकसजडच्या लेखांतिह असेंच सांगितलें आहे.) तसेंच त्यांचा पुत्र देवगुप्त हा परम माहेश्वर म्हणजे शिवभक्त होता, व त्याच्या राणीचें नांव कमलादेवी होतें; देव-गुप्ताचा पुत्र विष्णुगुप्त हाहि शैवच असून त्याच्या स्त्रीचें नांव इज्यादेवी होतें; त्याचा पुत्र जीवितगुप्त हा बहुधा सूर्याचा भक्त असावा (बहुधा म्हणावयाचें कारण छेखांतील परम शब्दापुढचीं अक्षरें . दुर्दैवाने वाचतां येण्यासारखीं नाहींत ). क.रण त्याने सूर्यो**पासकांना** दिलेल्या गांवाची सनद त्याने पुनः कायम करून दिल्याचे वर्णन आहे. या ह कीगतीवरून हे गुप्तराजे बौद्धवर्मीय नव्हते एवटें तरी खास ठरतें. कदा-चित त्यांचा आदिपुरुष जो माधवगुप्त तो हर्पाचा स्नेही असल्यामुळें गौद्ध बनला असेळ. परंतु हर्षाच्या निधनानंतर बौद्ध धर्माला सर्वत्रच उतरती कळा लागली, त्यात्रमाणें गौड देशांतहि **लागून त्या ठिकाणीं** ब्राह्मण धर्माचें म्हणजे प्राचीन आर्य वैदिकथर्माचें पुनरूज्जोवन होऊन शित्र, विष्णु आणि सूर्य यांची उपासना सुरू झालो. गोडरा**जाचा कारमीर** . दशांत विश्वासघात व खुन झाल्यावर त्याबहुळ त्याच्या एकनिष्ठ सेवकांनी वचनभंगाबद्दल परिहासकेशवाच्या मूर्तीचा अपमान कहन सूड घेतल्याचें जें राजतरं गिणीत वर्णन आहे, तें मोठें हृदयदावक असून त्यावरून हिंदी-पने वी आपल्या राजावर केवडी जबर निष्टा असते हें उत्तम व्यक्त होत आहे.

यापुढील गौडदेशीय गुप्तांचा उल्लेख नेपाळच्या जयदेवराजाच्या लेखांत आलेला आहे. हा लेख हर्ष शक १५३ म्हणजे इ. स. ७६९ तील असून ( इंडियन ॲटिक्करी पुस्तक पा. १७८ ) त्यांत दोन महत्वाच्या गोष्टी आढळून येतात. त्या अशा कीं " जयदेवाचा पिता जो शिवदेव त्यानें मोखरीच्या शूर घराण्यांतील भोगवर्मानामक राजाच्या कन्येशी विवाह केला होता. व ती कन्या प्रतापशाली मगधाधिपति जो आदित्यसेन त्याची नात होती. " शिवदेवाच्या राणीच्या पितामहाचा हा जो विशेष मोठा म्हणून उहेम्ब आहे, त्यावरून भोगवर्मा व आर्नदत्यसेन यांपैकीं आदित्यसेन अधिक बलाढच होता असे दिसून येते. आदित्यसेनाचे हें गुप्त कुळ म्हणजे माधवग्प्ताचाच वंश असावा असे आम्हांला वाटतें. इ. स. ६७२ नंतर आदित्यसेन हे नांव इ. स. ७६९ पुनः आलें. वरील लेखाबहन आणखी असेहि म्हणतां येतें कीं. बहार प्रान्तांत मगधानजीक मौखरींचाहि वंश चाल अमृन, गृप्त राजे आपल्या कन्या त्या वंशांत देत; आणि तसेंच मौखरी राजेहि आपत्या कन्या शेजारच्या नेपाळांतीळ लच्छिव नामक क्षत्रिय राजांना देत असत. पृवीं शार्दूल आदिकहन ज्या मौखरी राजांचा उद्धेख केला आहे, त्यांच्याचपंकीं वर सांगितलेला भोगवर्मी बहुधा असावा; व हें मौखरि कुल कनोजच्या मौखरीचीच एक शाखा असावी.

ताम्रलेख व शिलालेख यांत याहून अधिक गोंडदेशीय गुप्तवंशाचा कोठें उल्लेख उपलब्ध नाहीं. हे गुप्त राजें इ. स. ६५० च्या सुमारास होऊन गेलेल्या माधवगुप्ताचे वंशज असून इ. स. ८००च्या सुमारास बहुधा नागशेष झाले असावे. त्यांच्या व्हासाचें कारण पूर्वी सांगितलेला राजकु-लांच्या व्हासाचा सामान्य नियम तर खराच; तथापि बौद्धमताच्या प्रचारा-चाहि त्याशीं थोडासा संभव असला पाहिजे. बंगालमध्यें इ. स. ८००नंतर बौद्धधर्मीय तत्वांचा पुनः प्रचार सुरू झाला हें पुढें आम्हीं सांगणारच आहों. या बौद्धमताचा परिणाम असा झाला कीं, लोकांतून युद्धविषयक तेज नाहींसें डोंऊन ते अनेक लोकांकडून चिरडले जाध्यास पात्र झाले.

### (२) वंगदेश.

इसवी सनाच्या सातव्या व आठव्या शतकांत वंगदेश गोडदेशाहून भिन्न होता. वंग हें नांव बरेंच प्राचीन असून अंग आणि वंग हीं नांवें नित्य जोडीनें प्राचीन ग्रंथांत सांगितलेलीं आढळतात. वंग हे नांव खरें म्हटले तर गौड धरून सगळ्या देशाला लावीत असत; व त्यावरून निघालेलें बंगाल हें नांव आज जें सर्व प्रान्ताला लावितात तेहि योग्यच आहे. पण ७ व्या व ८ व्या शतकात वंग म्हणजे केवळ पूर्व बंगाल असा संकुचित अर्थ होता. कनोजच्या यशोवम्याने गौडराजाचा युद्धांत वध केत्यावर पुढें वंगा-वर चाल करून तोहि प्रांत जिंकिला असें म्हटलें आहे. तसेच राष्ट्रकूटांच्या दोन लेखांत असें म्हटलें आहे कीं, कनोजच्या राजानें बंगालवर स्वारी करून तो देश जिंकला व तेथून जी त्याने दोन श्वेतछत्रे बळकावृन आणिली होतीं तीं दक्षिणच्या राजानें त्यापासून जिंकून घेतली. या वर्णनावसन गौड आणि वंग हे दोन्ही देश ७००-८००च्या सुमारांस भिन्न म्हणून मानीत असत हें उघड होतें. ह्युएनत्संगानें आपल्या प्रवासवर्णनांत बंगालमध्यें त्याचे वेळी पांच सहा राज्यें होतीं असें लिहिलें आहे. तीं राज्यें १ हिरण्यपर्वत (मोंगीर) २ चंपा (भागलपुर), ३ कजुगल (राजमहाल), आणि ४ पोंड्रवर्धन (रंगपुर) गंगेच्या उत्तरेकडे अशी असून, कर्णसुवर्ण (मुशिदाबाद)हें गंगेच्या पश्चिमेस, समतट ( पूर्व बंगाल डाक्का वगरे ) गंगेच्या पूर्वेस आणि ताम्र-किप्ति म्हणजे हहींचें मिदनापुर हें दक्षिणेकडें किनाऱ्याजेवळ अशीं होतीं ह्युएनत्संगाच्या प्रवासवर्णनांत त्या राज्यांच्या ज्या दिशा सांगितत्या आहेत त्यांवरून पहातां हिरण्यपर्वत,चंपा आणि कजुगल हीं गंगेच्या दक्षिणेस असून कर्णसुवर्ण राज्यांत मोडत होतीं. पौंडूवर्धन गंगेच्या उत्तरकाठांवर व समतेट हें खालीं पूर्वतीरावर होतें. मिदनापुर म्हणजे ताम्नलिप्ति हें पश्चिमतीरावर होतें. ह्युएनत्संगानें मुद्दाम असें सांगितलें आहे कीं, हिरण्यपर्वताचा राजा त्यावेळी नुकताच जिंकला जाऊन गादी रिकामी होती. इतर देशांतील राजांची नांवें त्यानें मुळींच सांगितलेलीं नाहींत. वंग किंवा समतट म्हणजे पूर्व बंगाल देश एका ब्राह्मण राजाच्या अमलाखाली होता असे तो म्हणतो.

ताम्रिलिमीच्याहि राजाचें नांव त्यानें दिलेलें नाहीं. हें राज्य कथीं बंगालच्या राज्यांत तर कथीं ओड्राज्यांत मोडत असे. म्हणज़े एकंदरींत असें झालें कीं ह्युएनत्संगाच्या वेळीं देखील सगळ्या बंगाल प्रांतामिळून मुख्य अशीं गोड ऊर्फ कर्णसुवर्ण आणि वंग (समतट) हींच दोन राज्यें होतीं. बंगाल प्रांताचें अलीकडील एक नांव कों गोडवंगाल त्यावरून या जोड राज्यांचाच बोध होत आहे. हीं दोन राज्यें सगळ्या हिंदुस्थानांत गारुडविद्येविषयीं इतकीं प्रसिद्ध कशीं झालीं हें कांहीं सांगतां येत नाहीं. तथापि तेथील लोकांची या विद्येविषयींची कीर्ति खरी असून, खालच्या वर्गीत त्यावेळीं देखील या देवाल विद्येवर वराच विश्वास असून तिचा अस्यासिह जोरानें होत असावा.

इ. स. ६०० पासृन ८०० पयत या छहान छहान राज्यांवर केव्हां एका राजाचे तर केव्हां दुसन्याचे असे आधिराज्य असे. काइमीरचा जया- विड राजा कोर्णाह बरोबर नसता एकटाच पोंड्वर्धनास जयन्त राजाकडे कियाची गोष्ठ पृत्री सांगितछाच आहे. जयन्ताने आपछी कर्या जयापीडाछा दे छन स्वान्याकडून जवळची पांच राज्ये जिकिवर्णी. जयापीडाची कारकीर है. स. ५५१ ते ५८२ प्रयंत होती, हें कारमीरच्या इतिहासांत सांगितछेच आहे. नेपाछच्या जयदेव राजाच्या इ. स. ५६९ तीळ पृत्री सांगितछेखा छेखांत कामक्ष्य देशान्या हपेदेवराजाने गोड, ओड्र, काळेग आणि कोसळ हो राज्ये जिकिछी होती असे झटछे आहे. (गोडोड्राविकळिंगकोसळाधिपतिः) अवस्त असे दिसते की सगदत्तवंशांतीळ आसामच्या एका राजाने बंगा- यांतीळ राज्ये जवळ जवळ एकाच वेळी जिक्छी होती; तसेंच त्यावस्त स्थापसी असेंह अनुमान निघते कीं, वंगाव्यांतीळ या राज्यांपैकी एकहि हावेळी चांगळे वळाडच नसव्यामुळे त्यांच्यावर नित्य परकी छोकांच्या न्वाच्या होत असत.

वंग ऊर्फ समतट म्हणजे पूर्व वंगाल देशावर त्यात्रेळीं ज्यांनीं राज्य केलें, त्या राजांची माहिती बहुतांशीं कांहीं मिळतच नाहीं, व जी कांहीं प्राचीन लेखांतून गोळा करतां येण्यासारखी होती ती येथें थोडक्यांत देण्याचा प्रयान केला आहे.

#### (३) कामरूप देशांतील भगदत्ताचा वंश.

पूर्वी सांगितलेंच आहे कीं, कामरूप ऊर्फ आसाम देशांत भगदत्ताचा वंश राज्य करीत असून ह्युएनत्संग तेथे गेला त्यावेळी कुमार किंवा मास्कर -वर्मी नांवाचा राजा तेथें राज्य करीत होता. पुढेंहि दोन शतकेंपर्यंत हें त्राह्मण घराणेंच तेथें चालू होतें. वर वंग देशाच्या वृत्तांतात हर्ष देवाचें नांव सांगितलें असून त्यानें आपली कन्या ( भगदत्तकुलजा ) नेपाळच्या जयदेवाला दिल्याचेंहि सांगितलें आहे. भगदत्ताचें कुल ब्राह्मण असृनहि न्यांतील राजे क्षत्रियांच्या मुली करीत व क्षत्रिय राजांना आपल्या मृढी देत. व ही गोष्ट्रही तेव्हांच्या सामान्य विहवाटीला धरूनच होती. आसामचे राजे कथीं कथीं वलवान होऊन कमजोर अशा गीड वंग ओडू इत्यादि राज्यांवर आपसे वर्चस्व स्थापन करीत, व त्यांचा स्वतःचा देश पर्वतांनी संरक्षित असल्यामुळें ते स्वतः बहुधा स्रक्षित असत. ऋदाचित् या देशांत राज्य करीत असलेले घराणे हजारों वर्षेपर्यंत अविच्छित्र चालले रातें ही गोष्ट केवळ दंतकथेनेंच प्रचलित केली असण्याचाहि संभव आहे. हिमालयाच्या थंड हवेंन अशीं थोडी दीर्घायर्घ कुळे आढळतान यांन वंशय नाहीं. तथापि जरि कदाचित १५०। २०० वर्षीनी त्यांची उरुधाय-दथ होऊन त्यांच्या जागी दसरी कुळे आछी असळी, तरी त्यांच्या नामक्या-मळे ती सर्व मिळ्न एकच कृळ होते अशा प्रकारची समज्त असार्नीह ाला असम्याचा संभव आहे. पण आसामांत हजारों वेपे एकच कुळ अविचिछन नांदत होतें असे दंतकथा सांगते हो हि गोष्ट सर्थ आहे. या वावतीत एवहें तरी निदान मानावयास हरका नाही की, हिमालयाच्या दुर्गम प्रदेशांतील राज्ये सपाट प्रदेशांतील महत्वाकांक्षी बीरांच्या कक्षेवाहेरच सामान्यतः असल्यामळे त्यांना दीर्घ काळ शांतपणे राज्याचा **उपसोग** ध्याव-यास सांपडत असे. महाभारतप्रसिद्ध अशा या भगदत्तक् छाला आसामांत्र राज्योपभोग कितीकाळापर्यत मिळाला हें सांगतां येत नाहीं. तथापि इ. स. ८०० च्या सुमाराम तें घराणें आसामांत राज्य करीत होतें, एवटी गोष्ट निर्विवाद आहे. आपला प्रस्तुत इतिहासकाळ येथेंच संपत असल्यामुळें त्या विपयीं, अधिक कांहीं येथें सांगावयास नको.

#### टीप.

## बंगाल देशांतील राज्यांविषयींचे संस्कृत ग्रंथांतील उल्लेख.

ह्युएनत्संगाने बंगाळ देशांतील साहा सात राज्यांचा उहेख केला असून त्यांची नांचे हिरण्यपर्वत,चंपा,गोंड्रवर्धन, कर्णसुवर्ण,समतट आणि ताम्रिकिष्त अशीं दिली आहेत. यांपेकी कांही नांचे संस्कृत यंथांतृन हि आलेली आहेत. इ. स. ५०० सुमारास लिहिलेल्या वराहिमिहिराच्या वृहत्संहितेत पूर्वेकडील विविध लोकांची नांचे आली आहेत तीं अशीं:—

खस मगध शिथिरगिरि मिथिल समतटोड्गश्रवदन दंतुरकाः ।
प्राग्ज्योतिष लोहित्य क्षीरोदसमृद्र पुरुषादाः ॥
उदयगिरि भद्र गोडक पौड्रोत्कल काश्चि मेकलांबष्ठाः ।
एकपद ताम्रलिप्तिक कौशलका वर्धमानश्च ॥
मत्स्यपुराणांत पृवेंकडील देश पुढें सांगितत्याप्रमाणें दिले आहेतः—
अंगा वंगा मन्दुरका अन्तिगिरि बहिगिरी ।
प्राग्ज्योतिषाश्च पोंड्राश्च विदेहास्ताम्रलिप्तकाः ।
शाल्व मागध गोनदीः प्राच्या जनपदाः समृताः ॥

हींच नांवें पुनः मार्कडेय पुराणांति आली आहेत. किलयुगांतील भिविष्यकालीन राजांच्या नामावली देतांना विष्णुपुराणांत कोशलान्ध्रपुंड़ ताम्रलिप समंतत पुरी देवरिक्षतो रिक्षता । किलग मिहिष महेन्द्र भौमान् गुहा भोक्ष्यन्ति । नेषध नेमिषक कालकोशला ज्ञनपदान्णिधान्यकवंशा भोक्ष्यन्ति । त्रेराज्यमुषिकजनपदान् कनकादयो भोक्ष्यति । सौराष्ट्रावन्त्य शृद्धाभीरान्नर्मदा-मरुभू-विषयांश्च ब्रात्य द्विजाभीर शृद्धाद्या भोक्ष्यन्ति । सिन्धुतटदार्विककोर्वी चन्द्रभागा करमीर विषयांश्च ब्रात्य म्लेच्छ शृद्धादयो भोक्ष्यन्ति ॥ एते च तुल्यकालाः सर्वे पृथिव्यां भृभुजो भविष्यन्ति ॥ या विष्णुपुराणांतर्गत वर्णनाचें इतिहासदृष्ट्या फार महत्व आहे. पण याचा नीट बोध मात्र होत नाहीं. त्यापैकी कोलत्याहि राजाचें नांव व त्याचा काळ यां विषयीं यांतून कांहीं माहिती मिळत नाहीं. तथापि सम

नटासारस्या देशांची यांत आलेलीं नांवें महत्वाचीं आहेत. यांतून कांहीं काढावयाचेंच तर असें दिसतें कीं. वंगाल, छित्तसगढ आणि आन्ध्र हीं गज्यें देवरिक्षत नांवाच्या एकाच राजाच्या अमलाखालीं होतीं. वरील इताच्यांत आलेले समकालीन म्हटलेले राजे कोण अमावेत या विषयीं कोणा प्राचीनविद्याकोविदानें पत्ता लावित्याचें आमच्या पहाण्यांत नाहीं....माकडेय पुराणांत पूर्वेकडील राज्यांचीं नावें दिलीं आहेत; तीं अशीं:— अधारकामुंदकरा अन्तिर्गिच्या वहिंगिराः तथा प्रवंगारं होया मानदा

मानदा मान वर्जिकः। ब्रद्योत्तरा प्रविजया भार्गवा क्षेय महकाः । प्राग्जो-तिषाश्च भद्राश्च विदेहास्ताम्रलित्पकाः । महा मगध गोमन्ताः प्राच्या जन-पदाः स्मृताः ॥

पुराणांत दिलेल्या राजे व देश यांच्या नामावळींचा खरा उपयोग नाहीं ग्या अगदीं कुचकामाच्या आहेत असे पुष्कळदां वाटतें. कारण न्या सर्व एकाच मृळ लेखांतून नक्कल करणाऱ्याच्या रुचिभिन्नत्वामुळें व कल्पनाभिन्न-ग्वामुळेंचे काय त्या अंशत: रूपांन्तर पावलेल्या असल्यामुळें त्या त्या पुरा-णलेखनाच्या काळचा पुरावा म्हणून सुद्धां प्राह्य मानतां थेत नाहींत.

### (४) आन्ध्राचे कैंकिल यवन राजे.

मध्यकालीन युगांत हिंदुस्थानामध्यें यवनांचें एक राज्य होतें यावह्ल कांहीं एक शंका नाहीं; कारण त्या काळांत रचलेत्या पुराणग्रंथांत यवन राज्याविषयीं उल्लेख आलेले आहेत. डा. भाऊ दाजी यांनीं अजिंठचाच्या छेण्यांतील कोरींव लेख वाचून त्यांवरून त्या लेण्यांच्या आसपास एकार्दे यवन राज्य असावें असे अनुमान केलें होतें (रायल एशि. सोसा. जर्नल मुंबई पु. ६); व मध्यशंताच्या गॅझिटीअर मधील ग्रॅटच्या मताला अनुसम्ब हंटरनें हि ओरिसाच्या वर्णनांत भाऊ दाजी यांच्या महणण्याचा अनुवाद केला आहे. अजिंठचाच्या लेण्यांतील लेखांत राजनामावली आहे ती अशी:-१ विन्ध्यशक्ति, ६ प्रवरसेन, ३ रुद्रसेन, (हा भवनागाची कन्या गौतमी हिचा नातू होता), ४ पृथ्वीसेन, ५ दुसरा रुद्रसेन ६ दुसरा अवरसेन (हा महाराजाधिराज श्री देवगुप्ताची कन्या प्रभावती गुप्ता हिचा

पत्र ), आणि ७ देवसेन. हे राजे वाकाटक येथें राज्य करीत होतं असे क्रिनिंग्हम याने म्हटलें आहे. वाकाटक देशाचा उल्लेख प्राचीन भारतीय वादमयामध्ये कोटें आलेला नाहीं. वाकाटक नांवाचा देश किंवा लोक महाभारत, पुराणें, वराहमिहिराची वृहत्संहिता व इतर ग्रंथ यांन सांगितलेले नाहींत. अजिंठचाच्या लेण्यांतील कोरींव रुखांत हें नांव एका वंशाचें म्हणून आलें आहे; (परिशिष्ट पहा ) व बहुधा त्या वंशनामावरून वाकाटक राजे ज्या देशावर राज्य करीत होते त्यालाहि पढें वाकाटक असेच नांव पडलें असावें. मध्यप्रांताच्या मध्य भागा-ळा म्हणजे नागपुर जवळऱ्या वर्धानदीच्या पृत्रेकडील सपाट प्रदेशाला वाकाटक हें नांव असावें व त्याची मांडक येथे राजधानी असावी, कारण तेथे पृष्कळ प्राचीन इमारताचे अवशेष राहिलेले आहेत, असे कनिंग-हॅमने टरविले आहे. वाकाटकाला दिलेले हें ठिकाण बहुधा बरोबर असावे कारण अजिटचाच्या कोरीय लेखांन वाकाटक राजांनी जे देश जिंकले म्हण्न म्हटलें आहे, ते त्याच्या आसपासचेच आहेत. त्यांत १ कृंतल ( महारा-राष्ट्राचा दक्षिण भाग ), २ अवन्ती ( उज्जनी, माळवा ), ३ कलिंग (उत्तर सरकार ), ४ कोशल (छन्सिगड,) ५ त्रिकृट ( ठाणें जिल्ह्यांतील प्रदेश ) ६ लाट (गजराथचा दक्षिण भाग) आणि 🧸 आन्ध्र ( वारंगळ ) अर्शः जिक्लेच्या राजांची नांवें आहेत. ही राज्यें त्यावेळीं अवळ असून वाकाट-काच्या सभोवतींच होतीं आणि कोशल आन्ध्र हीं तर न्याच्या अनकमे उत्तरें म व दक्षिणेस अगदीं टागृन होतीं. अद्मक देशांत म्हणजे उत्तर महा-राष्ट्रांत असलेला अजिटवाचा भाग हा अर्थीत त्या वेळी वाकाटकच्या रा ज्यांत मोडत असटा पाहिजे. हें वाकाटक घराणें ब्राम्हण असून शीवनी व चमक येथील त्यान्या कोरींव लेखांत सांगितल्याप्रमाणें त्यांतील राजांनी अग्निष्टोम, राजसूय, अश्वमेध इत्यादि श्रौतयज्ञ करून कीर्ती मिळविळी व परित्राजक असे विशिष्ट नांव धारण केलें. ते मृळचे श्रीक होते अशी जी डॉ भाऊ दाजीची समजृत झाली. ती चुकीची असृन ती केवळ विन्ध्यशक्ति या नांवावरून उत्पन्न झाली असे आम्हीं पुढे दाखविणार आहीं.

आतां अजिठवाचीं लेणीं कोणीं खोदिलीं या महत्वाच्या प्रश्नाचें चांगलेसें उत्तर आजवर कोणीं दिलेलें नाहीं. व्हिन्सेन्ट स्मिथनें तर आपत्या इतिहासांत हा प्रश्न काहिलेखा नाहीं. आम्हांळा असे वाटतें कीं, पैठण येथील आधांची सत्ता मोडल्यावर म्हणजे सुमारे इ. स. २०० पासून वाकाटकांचें राज्य सुरु झाछें. खरें म्हटलें तर उत्तर महाराष्ट्रांत आंध्र-भृत्यांच्या मागून सत्ताधीश झालेले वाकाटकच होत. त्यांनी त्रिकूट जिंकि-ल्याचा जो उहेर्स आहे, त्यावरून हेंच अनुमान दृढ होतें; कारण त्रिकूट हा कोंकण राज्याचा भाग म्हणून सन २०० च्या अलीकडे बहुधा अस्तित्वांत नव्हता; निदान सन ५०० त म्हणजे हहींच्या नागपूर प्रान्तांत वाकाट-कांचें राज्य पुष्कळ काळ होतं. ते जरी ब्राह्मण होते, तरी त्यावेळीं बौद्ध-धर्माची चलती असल्यामुळे त्यांनींहि त्याला विरोध केला नाहीं; व त्यांच्या बौद्धधर्मीय प्रधानांनीं व प्रजेपैकां धनवान् लोकांनीं आजिटवाचीं आश्वर्य-कारक लेगी खोदिली. त्यांतील रंगीत चित्रें फार उत्कृष्ट असून त्यांचे रंग आज वाराशे वर्षे होऊन गेळीं तरी जणूं काय ताजेच दिसतात. रंगीत चित्रांची कला व रेखाकला यांचे जे वैभव या चित्रांत दिसून येते, ते जरी कदाचित् बौद्धधर्मीय यवनांच्या देखरेखांखाळी तयार झालें असले, तरी एकंदरीत तत्कालीन हिंदु लोकांची कारागिरी व बुद्धि यांनाच ते यह दिसें पाहिजे. पण ती आज हजार वर्षे या देशांत नष्ट्रप्राय झाल्यासारखी आहे.

वाकाटक देशागहित आंध्रदेश मध्यकालीन युगांपेकी वराच काळ पावेतो एका यवनघराण्याच्या अमलाखाली वर सांगितलेल्या ब्राह्मण घराण्याच्या नंतर होता. ओरिसांतील यवनराजाचा मीड करून केसरी घराण्यानें इ. रानाच्या ५ व्या शतकांत जेव्हां ते राज्य बळकाविलें, तेव्हां ते यवन तेथून आंध्रदेशांत आले, व पुढें इ. स. ५०५च्या सुमारास त्यानीं वाकटकचें राज्य हम्तगद केलें असा जो व्हिन्सेन्ट स्मिथनें तर्क केला आहे तो बहुत करून बरोबर आहे. " मद्रास किनाच्यावरील ओरिसाला लागून असलेलें राज्य महणजेच आध्रांचें असून त्याची राजधानी वारंगल येथे होती. मद्रास किनाऱ्यावरील बखरींत असे सांगितलें आहे की आंध्रदेशांत त्या वेळी राज्य करीत असलेल्या घराण्याचा मोड करून तें राज्य यवनांनी घेतलं, व तेथें इ. स. ९६३पर्यंत म्हणजे ३८८ वर्षेपर्यंत नऊ यवनवंशीय राजांनीं राज्य केलें. यवनांच्या वर्चस्वकालीं तेथें मुख्यतः बौद्धधर्माचेंच प्राबल्य होतें;व आन्ध्रचे यवनराज्य शेवटीं जें मोडलें तें देखील ओरिसाप्रमाणें हिंदुधर्माच्या सार्वत्रिक पुनरुज्जीवनाच्या मोठ्या लाटेंत सांपडूनच मोडलें व तेथें बौद्धधर्माऐवजीं हिंदुधर्मातील शिवोपासना सुरू झाली" (हं.पा. २२०).

सर विल्यम हंटरने यवन म्हणजे आयोनियन ग्रीक यांचा फार प्राचीन काळापामून ( इ. स. पृवीं ९०० पासून ) हिंदुस्थानाशीं जो संबंध आळा त्याची मोटी चटकदार हकीकत दिली असून ती त्याच्या काळी उपळब्ध असलेल्या साधनांचा विचार करतां फार सृक्ष्म दृष्टीने दिलेली आहे. ही हकीगत इ. स. पृती ९ व्या शतकांत ते लोक सिन्धुनदीच्या पलीकडे होते तेव्हांपासून, तों इ. मनाच्या ९ व्या शतकाच्या अखेरीस ते मद्रास इलाल्यांतील पश्चिम किनाऱ्यावर शेवटचें आपलें राज्य स्थापी पर्यत्ची आहे. त्या हकीगतींत हंटर म्हणतो, " दक्षिणेंतील या यवनांच्या ( आंत्र देशांतील) सत्तेची परमावधि सन ७८२ च्या सुमारास झाली. त्या वर्षीच्या पश्चिम किनाऱ्यावरील तुलव येथील लेखांत त्यांचा निर्देश आहे. एका ब्राम्हणापाशी पाहिलेल्या लेखावरून पॅा. बुकानननें असे दाखिवलें आहे की इ. स. ७८२ या वर्षी तुलुव येथें राज्य करणाऱ्या घराण्याला एका यवन राजानें पदच्युत करून तेथें आपल्या घराण्याची स्थापना केली; व तेथें तें ५४ वर्षें राज्य करीत होतें. तें आपला संबंध आंध्र देशांतील घराण्यांशीं जोडी. तें पूर्वेकडन आलेलें होतें, व बौद्धधर्माच्या फाटाफुटींत्न जो जैनधर्म निघाला त्याचा स्वीकार त्याने केला होता. " ( पान २२० )

ह्मणजे एकंदरींत मध्यप्रान्त व आन्ध्रदेश यांवर राज्य करणाऱ्या यवन घराण्याचा उत्कर्प मन ५०५ पासून सन ९०० पर्यत चालू होता, व त्यांच्या सत्तेचा कळस इ. स. ७८२ च्या सुमारास झाला होता असें ठरतें. पूर्वी सांगितलेल्या धर्मपालाच्या खाळित्रपुर येथील दान रत्रांत देखील तत्काळीन यवन राजांचा उल्लेख आहे. त्यांत "भोजेर्मस्यः समद्रैः कुहयदु यवनावन्तिगान्धारकीरें =। भूषे व्यांलोल मौळि प्रणति परिणतेः = साधु संगृद्यमाणः = " असे जे शब्द आलेले आहेत त्यांवरून पहातां त्यांवेळीं कनोजच्या साम्राज्यांतील मांडलिकांपैकी यवनराज्य एक होतें असें दिसून येतें. या कोरींव दानलेखांत यवनांचा उल्लेख कसा आला याचें पुष्कळांना मोटें गूढ वाटतें: पण नागपूर प्रान्तांत व आन्ध्र देशांत त्यावेळीं यवनांचें प्रयळ घराणें राज्य करीत होतें, ही गोष्ट लक्षांत घेतल्यास त्या कोडयाचा सहज उलगडा होतो.

या बाबतीत पुराणें काय म्हणतान हेंहि पहाणें अवस्य आहे. या विष-थींची पुराणांतील हकीगत म्हणजे ऐतिहासिक दिष्ट मुळींच नसलेल्या कोणी पुरुषानें स्वतः पाहिलेल्या प्रकाराचें मोडकेंतोडकें वर्णन होय. पण प्रत्यंतर पुरावा म्हणून तें फार महत्वाचें आहे. विष्णुपुराणांत केलिक्ल अथवा केंकिल यवन आणि विन्ध्यशक्ति राजा यांचीं नांवें सांगितलेलीं असल्यामुळें त्याकडे विशेष लक्ष दिलें पाहिजे. त्याच्या चवथ्या अंशाच्या २४ व्या अध्यायांत याविषयीं वाक्यें आहेत तीं अशीं:—

"आन्ध्रमत्याः समाभीरप्रभृतयो दश गर्दभिनश्च मृभुजो भविष्यन्ति । ततः षोडश भृपत्यो भवितारः । ततश्चाष्टी यवनाश्चतृदश तुरुष्कारा मुण्डाश्च त्रयोदश एकादश मौना एते वै पृथिवीं दशवर्पशतानि नवत्यधिकानि भोक्ष्यन्ति । तेषृत्सत्रेषु केंकिला यवना भृपतयो भविष्यन्त्यमृधीभिषिक्ताः । तेषामपत्यं विन्ध्यशक्तिस्ततः पुरुजयस्तरमाद्रामचंद्रतस्माद्धम्वर्मो ततो वङ्गस्ततो भूत्रदनस्तः मुनंदी तद्भाता नन्दियशाः शुकः प्रवीरः एते वर्षशतं पड्वर्पाणि भूपतयो भविष्यन्ति ॥ " आतां या वाक्यांत यवनांचा निर्देश होन वेळ झालेला असृन दोन्हीमध्ये पुष्कळ काळ गेलेला आहे. आमच्या मते या वाक्यांचा नीट अर्थ करावयाचा तर असे म्हटले पाहिजे कीं, सदरील वर्णनांत पहिले जे आठ यवन राजे सांगितले ते पंजाबांत ई. सना-पूर्वी राज्य करणारे वॅक्ट्रियन ग्रीक असावेः तुरुष्क म्हणजे बहुतकरून युइची लोक असावे. मुण्ड व मौन म्हणजे कोण याचा उलगडा अजून कोणी केलेला नाहीं, पण तो करण्याचा आम्हीं पुढें प्रयन्त कर्छ. दुसरे यवन राजे केंकिल त्यांतील पहिल्याचें नांव विन्ध्यशक्ति होतें. पण पुढील नांवें अर्जिट्याच्या लेण्यांतील नांवांहृन अगदीं निरालीं आहेत. पुरुञ्जय, रामचंद्र,

धर्मवर्मा, वंग, नंदन, सुनन्दी, नन्दियशा, आणि शुक्रप्रवीर (हें शेवटचें नांव एक आहे की दोन स्वतंत्र आहेत हा प्रश्नच आहे) असे विंध्यशक्तीनंतरचे राजे असून त्या सर्वोनीं मिळ्न १०६ वर्षे राज्य केल्याचे वरील वर्णनांत सांगितलें आहे. पण इतकीं वर्षे या राजांना फार थोडीं दिसतात. पण हे राजे काल्पनिक होत असेंहि म्हणतां येत नाहीं. कारण इतर घराण्यासंबं-धाने आठ यवन, दहा आभीर. अकरा मीन इत्यादि मोधमपणे उहेस करून त्यांची नांवें न सांगतां या कैंकिल यवनराजांची मात्र निरनिराळीं नांवे सांगितली आहेत. ही गोष्ट आणि अजिंठचाच्या लेण्यांतील लेख यांचा मेळ घालावयाचा तर आम्हीं असे महण की, लेण्यांतील लेखांत सांगिनलेला विध्य-शक्ति आणि त्याच्यामागृन आलेल राजे हे एका निराल्याच वंशाचे असून. डॉ. भाऊ दाजी यांनी त्यांचा आंध्र देशांतील उत्तर कालीन यवनांशीं गैर-समजुर्ताने मेळ घातला आहे. पहिले विन्ध्यशक्ति प्रमृति राजे बाह्मण धर्माने व जातीने होते हे पृथीं सांगितलेंच आहे. पण दुसरा विन्ध्यशक्ति व त्याच्या मागाहनचे राजे हे जातीने यवन, आणि धर्माने बोद्ध होते व ते नागपुर जवळचा प्रांत आणि आन्ध्र देश येथे ८ व्या व ९ व्या शतकांत राज्य करीत होते. इ. स. ८०० च्या सुमारास यवनराजे राज्य करीत होते ( खालिमपुराचा दान लेख पहा ) यांत तर शंका नाहींच. पण बहुधा सन ९०० पर्यत हि त्यांचे राज्य चारु होतें; व त्या सुमारास विष्णुपुराण सुधारून लिटिणाऱ्या लेखकानें आपल्या ते माहितीतले म्हणून त्यांचीं नांवें मुद्दाम त्यांत नमृद केली. एतद्विपय भागवताताल श्रोक हि महत्वाचा असून विष्णुपुराणांतील विधानाचा प्रत्यंतर पुरावा आहे. मागवतांत म्हटले आहे की:-

किर्लिकलायां नृपत्यो भूतनन्दोऽथ विङ्गर्गः । शिशुनन्दिश्च तद्श्राता यशोनन्दिः प्रवीरकः ॥ इत्येते व वर्षशतं भविष्यन्त्यधिकानि पट् ॥ ( स्कं १२ अ. १ ). येथे हि त्या राजांचा काळ १०६ वर्षोचाच दिला आहे. केलिकल हें नांव नगरीचे म्हणून दिले आहे, पण विष्णुपुराणातील ९ नांवा ऐवजी येथे फक्त पांचच आहेत. भागवत पुराण थोडेसे विष्णु पुराणाच्या मागाहृनचें म्हणजे ९ व्या शतकानंतरचे आहे. इतर पुराणांतिह

यवनांचे नांव येते, पण त्यांत कैलकिलयवन, विन्ध्यशक्ति इत्यादि नांवे मात्र नाहीत. ही पुराणें व त्यांतले त्यांत विशेषतः मत्स्य आणि वायृ हीं आजन्या स्वरूपाचा विचार करतां सर्वीत जुनीं होत. म्हणून त्यांत जो यवनांचा निर्देश आहे तो पंजांवांतील यवनांसंबंधींच असला पाहिजे. त्यांत मुंड आणि मीन या रानटी लोकांचीं नांवें आहेत व हे लोक गुप्तांच्या बहुतकरून पूर्वीचे असावे.

कैंकिल यवनांना विष्णुपुराणांत अमृर्धाभिष्कि म्हणजे 'विधिपृर्वक ज्यांनः अभिपंक झाँछेला नाहीं असे 'हें विशेषण लाबिलेलें आहे. पण कदाचित् तो शब्द मूर्थावसिक्त असा अमृन त्यावहन त्यांच्या मिश्रजातीचा बोध होत असावा. विष्णुपुराणाच्या कर्त्यांठा ते परिचित असावेत असे दिसते. टीकाकाराने अमृर्घीभिषिक्त म्हणजे क्षत्रिय नव्हेत ते, असा अर्थ दिला आहे. पण ती गोष्ट तर यवन या नांवांबहनच उघड होत आहे. हा शब्द एकंदरींत गृह खरा, पण ते बोद्धधर्यानुयायी असल्यामुळे त्यांना विधि-पूर्वक अभिषेकाची पर्वा वाटत नव्हर्ता असं समजल्यास त्याचा वराच उठगडा होण्यासारस्या आहे. या यवनांनी नवीन धर्माचा जरी स्वीकार केला तरी आपर्ला मृळ भाषा मात्र कायम टेविला. पंजावांतील यवन लोक बॅक्ट्रियन श्रीक होते अरे, पण ते तरी तेथे पुष्कळ काळ राहिन्यावर श्रीक भाषाच बोलत होते कीं काय हा एक महत्वाचा प्रश्न आहे. त्यांच्या नाण्यां-वरील लेखाची अक्षरे स्रीक असल्यामुळे ते आपली मृळ भाषाच बोलत असरे पाहिजेत असे दिसतें. पण त्यांचा वॅक्टिया, सिरिया व खुद्द ग्रीस या देशाणींहि संबंध कायम राहित्यामुळे ते ग्रीक बोळत असत्यास नवट नाहीं. वाकाटक व आन्ध्र येथील यवनांच्या भोवतीं संस्कृतोद्भव व द्राविड भाषांचा गराडा असल्यामुळं व त्यांच्या सर्व प्रजा त्याच भाषा बोळत असल्यामुळे, त्यांचा मूळ बीक भाषाच कायम राहिली असण्याचा संभव **फार** थोडा. ८ व्या शतकांतील एका लेखकाच्या लेखांतील उतारा दे<mark>ऊन</mark> कोछब्रूकनें तत्कार्टा आयेंतर भाषांचें यवन, पारसीक, रोमक आणि वर्वर असें वर्गीकरण केलें आहे ( हंटरकृत ओरिसा भाग १ पान १२२ ). पण 'हदुस्थानांत फार दिवस राहिलेल्या यवनांची मूळ ग्रीक भाषा लुप्तप्राय झाळी होती असें हंटरनें आपलें मत दिलें आहे. \*

\* एकदां केव्हां प्रीक भाषा या देशांत बोलण्यांत होती यांत कांहीं संशय नाही. महाभारतांत, ' मुरंग ' म्हणजे प्रीक ' सिरिक्स ' हा शब्द आला असून विदुरानें वारणावतांतील ज्वालाग्राही गृहाविषयी ( जतुगृह ) युद्धि-िठराला सचना देतांना जा म्लेंच्छ भाषा वापरली म्हणून म्ह**ट**लें आहे, ती श्रीक अमावी वगरे गोष्टींचे विवेचन महाभारताच्या उपसंहारांत आन्हीं केलेंच आहे. इ. म. च्या पहिल्या शतकांत लंटिन भाषेचेहि येथाल लोकांना थोडें बहुत ज्ञान असावें असे धाणावयास हरकत नाहीं, कारण त्यावेळीं रोमन लोकांचा दक्षिण हिद्रथानाच्या पश्चिम किनान्याशी व्यापारसंबंध होता व त्यांचे दीन्नार हें नाणहि इकडे चालु होतें, त्याचप्रमाणें इराणी लोकांनी मिन्धुनदीपर्यंत सिन्धप्रांताचा माग अने **४ वेळां** जिक्किला अस**ल्यामुळें स्यांची**् बारक्षा भाषाहि येथे ज्ञान असली पाहिजे. आतां वरील भाषांपैकी बर्बर उरली. नी मात्र काय असावी हैं कोडेंच आहे. वर्बर शब्द ग्रीक लोक म्लेंच्छाबहल योजीत आणि भारतीय आयानाहि बर्बर नांवाने म्लेच्छांचा निर्देश केलेला आहे. आतां वर्वर हे त्या नांवचे अतिहासांत प्रसिद्ध असलेले आफ्रिकेंतील रोक. त्यांचा भारतीय आर्याशी संबंध आलेला कधी दिसत नाहीं. याविषयी आमचा तर्क असा आहे की, आफ्रिकेंतील वर्थआं। पेअन (नीग्रो वेगेरे) लोकांचे ख्रिस्ता अकापूर्वी हिंदुस्थानाशी व्यापारी दळणवळण होतें; तेव्हां वर्बर हे त्याचें नांव येथें माहात हो जन, तेंच पुढ़े आरब लोकांना लावूं लागले. आरब लोकांचा कित्येक शतके या देशाशी व्यापार चालत होता, व ७ व्या शतकांत तर त्यांनी सिंधप्रांत जिक्निडि धेतला म्हणून आमचे मत असे आहे कां, कोलब्काने सांगितलेल्या आठट्या शतकातील लेखकाने वर्बर नांबाने ज्या चवथ्या म्लेच्छ भाषेचा या देशांतील लोकांना समजगारी म्हणून उल्लेख केला आहे ती भाषा असावी. पण आरबांनां ताजिक असें नांव होतें !!

### टिपण्णी.

- (१) अजिठयाच्या लेण्यांपैकी १६ व्या लेण्यांतील कोरींव लेख, (पश्चिम हिंदुस्थानांतील प्राचीन वस्तुविषयक पहाणी बौद्धलेणीं, या पुस्तकावरून )
- १ उदीर्ण लोकत्रय दोष वन्हि निर्वापणा (१)... ति प्रणम्य पूर्व प्रवक्ष्ये क्षितिपानुपूर्वी [ म् ] ॥ १ ॥
- २ महाविमर्देष्वभिवृद्धशक्तिः कुद्धः सुरैरप्यनिवार्ध्य [वीर्यः । ]... णदानशक्तिः द्विज्ञ प्रकाशो भवि विस्थया [क्तिः ॥ २ ॥ ]
- ३ पुरंन्दरोपेन्द्रसमप्रभावः स्वबाहुवीर्या [र्जि]त सर्व लोकः।... कांनां बभूव वाकटकवंशके [तुः॥३॥]
- ४ रणे स्व हर्युक्षित रेणु जाल सञ्छादितार्क... (।) नरातीन् कृत्वा-भिवाद प्रवणा [ म् ]श्विकार [ ॥ ४ ॥ ].
- ५ [ विनि ] जितारी ( : सुर ) राजकार्य श्रकार पुण्येषु परं प्रय [ हनस् ] [ ॥ ५ ॥ ] [ अरि ] नरेंद्रमोलि विन्यस्त मणि किरणालीढ कमाम्बुजः [ । ]
- ६ प्रवरसेनस्तस्य पुत्रोऽभृद् विकसन्नवेन्दीवरेक्षण [: ॥ ६ ॥ ] र्राव मयूखद...(॥ ) [ द्र ] सेनः प्रवरसेनस्य जितसर्वसेनः सुतोऽभवत् [॥ ७॥ ]
- ७...... पार्थिवेन्द्रस्य प्रश [शा] स धर्मेण मेदिनी [म्] कुन्तलेन्द्र [म्] वि [जित्य] [पृ] थिवी [पेण:]... [८] प्रवरसे [नस्त] स्य पुत्रोऽभृत् प्रवरोजितो दारशासनः [।] प्रवर......
- ८...... [॥९॥]... यात्मज... म...... [।]...... [म]... वाप्य राज्यं अष्टाब्दको यः प्रश्रशास सम्य [क्॥१०॥]
- ९ तस्या [त्मजो ] भून् नरदेव..... भुवि देवसेन: [1] यस्योपभीगैर्ड ळिते वि..... देवराजस्य.....भू: [ ॥ ११ ॥ ] + पुण्यानुभावात् क्षितिपस्य [ तस्य ]
- १०..... [।].....य गुणाधिवासो...कोशो भुवि हस्तिभोज:... (१२)प्र.. :पृथुर्पानवक्षाः सरोरुहाक्षः क्षपि...
- ११ ..... (।).....दिग्गन्धहस्तिप्रतिमो बभूव। (१३) हि तो विनीतः प्रणय...मनोनुकूलोनुविधान वर्ती (।) निरपत्य.....

१२ ... कश्च [॥ १४॥] त [यं] व लोकसुहिताशयत्वात् सुखेन सम्य [क्ष] रिपालनेन [।] मातेव सखेव नित्यं प्रियोभिगम्यश्च वभूव १३ .... [॥ १५॥] ...... [।] स्वस्थः समावेदय स तत्र राजा । सस] ज्ज मोगेषु यथेष्टचेष्ठः [॥ १६॥] अथ तस्य सुतो वभू

१४ [व राजा] ...... [1] हरि [राम] हर स्मरे [व] कान्ति हेरिपेणो हरिविकमप्रतापः [॥ १७॥] स कुन्तळार्वान्त कळिङ्ग कोसळ विकट लाटान्ध्र.

१५ ..... [ । ] ..... पि स्वनिर्देश .... [ ॥ १८ ॥ ] प्रथितो सुनि शंस्त्रमोजसृनुः सचिवस्तस्य महीपतेर्वभृव [ । ] सकळिक्षितिः

१६ ..... [॥ १९॥] ... जेष्ठः स्थिरधीरचेतास्यागक्ष्मीदार्थ ृणैरुपेत [:।] धर्मेण धर्मप्रवणः शशास देशेः पृण्यगुणाशु

१७...[॥२०] ..प्रतिपुण्योपचयं परं चकार [।] यत ऊर्ध्वम् अदः स्हायधर्मा परितो छोकग्रे चकार कारा [॥२१॥] आयुर्वयोवित्त सखाणि

१८…र्लान [+] उ [हिस्य] मातापितरा वृदारं न्यवीविषद्वेदम यतीन्द्र |सेब्यं ॥२२॥] सजलास्यृद ……द्विताप्रे भृजगेन्द्राद्वयुषिते महीधरेन्द्रे [+]

१९...श्रीपातना शरा निकुव्जे [॥२३॥] गवाक्ष निर्व्यृह सुवीथि व्यवका [सु]रेन्द्रकन्याप्रतिमाद्यलंकृतम् [।] मनोहरस्तम्भविमंग...

२० [भेदुरम्]...[इद्धु] रचेत्यमन्दिर [म् ॥२४॥; य...तलसनिविष्टवि ...मनो [भ] रामम् [।]...चाम्युमहानिधान [म्] नागेन्द्र वेदयादिभिर.

२९...[॥२५॥] - समरणा...[४] ब्राप्मार्कस्थेच किरणोपता **[प]त** [ स ] सर्वतुंश्रिवतसुखोपभोगयोग [म् ॥२६॥]

२२. .[सु] रेन्द्र मन्दिराणा [ म् ] श्रचिमन [म]न्दर कन्द...[ग] .. ह [म] २३...यथे प्यित ... [॥२७] असम [श्रीत] रोचने गिरेर्वक

२३...श्रमा...का [ । ]...छय...[ ॥ २८ ॥ ]...यस्य जनेन नाम प्रातिप्रसादिवकचप्रणयन चके [ । ] [ ए ] त

२४...टयनं सुरेन्द्रमोटि र प्रभा ] पचित...हाय [ ॥२९ ॥ ] निवेख स्घाय...ग्य सवन्धुवर्गः स वराहदेवः [ । ] नृदेवसौख्यान्यनुभूय.

२५...शास्ता सुगत मशस्त [ ॥ ३० ॥ ]सान्द्राभोद भुजग भोग...म... नमनः शिलाल कपिलै र्यावत्करै मस्विरः [ । ] तावच्छे. २६...सेन्यतां अन्त मंडपरत्न [ म् ए ] तद् अमलम् रत्नत्रयोद्भावित ् म् ॥ ३९ ॥ ] विविध लयन सानुः सेन्यमानो महद्भिरिय.

२७...द्भय [ । ] यदापिच समस्त व्यस्त दोष प्रहाणा [द् ] [ वि ] यतु पदमशोकं निर्ज्वरं शान्तमार्य [ म् ॥ ३२ ॥ ].

#### (२) अजिंठयाचीं लेणीं.

' हिंदुस्थानांतील कोरीवलेण्याचें वर्णन 'या नांवाच्या फर्ग्यूसन व वर्जेस कृत पुस्तकावरून पुढील महत्वाची माहिती घेतली आहे. [पान२८५]

" हीं लेणीं इ. सनापूर्वी पहिल्या शतकापासून इ. सनाच्या ७ व्या शतकाप्यतच्या काळांत खोदण्यांत आळीं. . त्यांत जी फार प्राचीन आहेत नी पेठणच्या शातकणींच्या वेळचीं आहेत, हीं सर्व लेणीं वौद्धांचीं होत. खांतील प्राचीन हीनयान वौद्धपंथाचीं असून मागाहनचीं महायानपंथाचीं आहेत. पहिल्यांत चेत्य व डागोवा असून दुसऱ्यांत युद्धाच्या मृति आहेत.या होन्हीं प्रकारच्या लेण्यांत रंगीत चित्रें आहेत. खरखरीत असलत्या भितीवर नाताचा कुंडा व तागाचे वगरे तंतु मिसलून चिकट केलेल्या गिलाव्याचा पर देऊन त्यावर हीं चित्रें काहिलीं आहेत. गिलाव्यावर प्रथम मृमिकेसाठीं एका प्रकारचा रंग देऊन नंतर त्यावरतीं चित्रें आलृन रंगविलेलीं आहेत.

हीनयान आणि महायान पंथाच्या रेण्यांतील फेरक अगदीं स्पष्ट आहे.
ीनयान पथांतील भिक्षु एक दोन संग्वती घेळन ओवडधोवड रेण्यांत क्षिकडे रहात असत. महणजे त्यांनी या वावतींत प्राचीन हिंदुधर्मीतील निन्याशाची वहिवाट चालू ठेविली होती. पण महायान पंथाचे निक्षु भन्य नुदर लेण्यांत राहृन सर्व सुखसोईचा उपभोग घेत. शिवाय पहिल्यांतील लोक बुद्धाच्या शर्राराच्या अवशेषावर उभारलेल्या डागोवाची मात्र पूजा करीत, तर दुसरे बुद्ध, बोद्धिसत्व आणि तारा आदि करून त्यांतील स्त्रीस्व- हप शक्ति यांचे प्रचंड पुतले करून त्यांची पृजा करीत. त्यांनी मूर्तिपूजेचें कारच अवडंबर माजविल.

सामान्यपणें या लेण्यांतील चित्रें युद्धाच्या चरित्रांतील किंवा जातक कथांतील विषयांवर आहेत. अगदीं अलीकडच्या एका लेण्यांत मात्र इरा-गच्या खुसरू नामक राजांकडून आलेण्या शिष्ट मंडळाची पुलकेशी आपल्याः दरबारांत भेट येत आहे असा देखावा दाखविला आहे.

# प्रकरण १५ बें.

## कनोजचें वर्म घराणें.

मध्य हिंदुस्थानांतील राज्यांचा विचार करतां सर्वांत महत्वाचें जें कनोजचें राज्य तें प्रथम पुढें येतें.त्या वेळीं उत्तर हिंदु स्थानाचा बहुतेक भाग किंवा अधिक निश्चितपणें बोलावयाचें तर हर्लीच्या संयुक्त प्रांताचा सर्व भाग कनोजच्या प्रत्यक्ष अमलाखालीं होता. आणि हिंदुस्थानचा राहिलेला भाग त्याच्या नांवाच्या कां होईना पण आधिराज्याखाली होता. इ. स ६४७ च्या सुमारास हर्षराजा मरण पावला,त्यावेळीं त्याच्या राज्याला कोणी योग्य वारस नव्हता. त्याला पुत्रसंतित नव्हती, व त्याची बहीण राज्यश्रीत्यावेळीं जीवंत होती कीं नाहीं हैं सांगतां येत नाहीं. पण जरी ती असती तरी ती राज्याची वारस नव्हती व तिला हि पुत्र नव्हता. या परिस्थि-तीमुळें हर्षाचें साम्राज्य त्याच्या निधनानंतर एकदम अराजक स्थितीला पोचलें, आणि जिकडे तिकडे अव्यवस्था माजून मह-त्वाकांक्षी पुरुपांना आपत्या आकांक्षा पुरुवून ध्यावयाला चांगलाच भवसर मिळाला. पण व्हिन्सेन्ट स्मिथ व इतर इतिहासकार यांनी, हें साम्राज्य हर्षांच्या अर्जुन किंवा अर्जुनाश्व नांवांच्या प्रधानानें बळकावलें व त्याचें परिपत्य चिनी दरबारांतील एका चिनी विकलानें केलें असा जो कथाभाग यासंबंधांत वर्णिला आहे त्यांत कांहींच अर्थ नसून त्यांना झालेला खरा खरा प्रकार कळलाच नाहीं असें म्हणावें लागतें. ही हकीगत त्यांनीं चिनीलेखांच्या आधारानें छिहिली. पण चिनी लेखकांची स्वामाविक इच्छा आपलें स्वतःचें महत्व वर्णन करण्याची असल्यामुळें त्यांनी लिहिलेख्या मजकुराला

काडो इतकी देखील किंमत देतां येत नाहीं. "हर्पाच्या दरबारांत येणारा चिनी वकील आपला अपमान झाल्यामुळें तिबेटांत निघून गेला आणि मग तेथून १२०० निवडक तिबेटी सैनिकांसह परत येऊन ७००० नेपाळी घोडेस्वारांच्या साहाय्यानें ( यावेळीं नेपाळ प्रांत तिवेटचा अंकित होता ) त्याने तिरद्वत शहराला तीन दिवस वेढा देऊन तें हस्तगत करून वेतलें. या वकीलाचें नांव वंग ह्युएन त्से असें होतें. तिरहत हस्तगत झालें तेव्हां तेथील २०००लढाऊ लोकांना त्यानें केंद्र केलें व १०००० लोकांना बाग-मती नदींत बुडवून टाकिलें. तेव्हां अर्जुन तेथून पळाला आणि सैन्याची जमवा जमव करून त्यानें पुनः युद्ध मांडिलें; पण पुनः त्याच्या पराजय होऊन तो कैंद्र झाला. तेव्हां त्या विजयी वकीलानें लगेच हजार कैदी शिपायांचीं डोकीं उडविली आणि घोडे आणि गुरें मिळून २०००० जनावरें काबीज केली. मग त्याच्या पुढें पांचशें ऐशीं तटबंदीच्या नगरांनी मान वांकविळा आणि पूर्वेकडील प्रदेशाचा जो कुमार नामक राजा हर्षाच्या धर्मसभांच्या वेळीं हजर असे त्यानें तर त्याला किती तरी गुरें ढोरें व वस्त्रें अर्पण केली. नंतर बंग ह्युएनत्से योनें कैद केलेल्या अर्जु नाला चीनदेशांत नेलें व त्यानंतर तिरहूत प्रांत कांहीं काळ पर्यंत तिबेटच्या आधिराज्यांखाळीं होता." अशी हर्षाच्या मृत्यूनंतरचा हकीगत स्मिथनें दिली आहे. (स्मिथकृत प्राचीन हिंदुस्थानचा इतिहास पान. २५३).

आतां या वरील अतिशयोक्तिपूर्ण वर्णनाचा फोलपणा इतका उघड आहे की तो स्मिथसारम्या इतिहासकारांच्या लक्षांत येऊं नय याचें मोठें नवल वाटतें. त्यावेळीं हिंदूंची व चिनी किंवा ति बेटी लोकांचीं शस्त्रास्त्रें व सुधारणा यांमध्यें अंतर फारसें नव्हतें किंबहुना मुळींच नव्हतें म्हटलें तरी चालेल. असें असल्यामुळें

कांहीं शेंकड्यांनीं मोजण्या इतक्या अल्पसंख्याक तिबेटी सैन्यानें कित्येक हजार हिंदी सैनिकांचा पराभव करून, इंग्लिशांनीं जसा ·छासोच्या छढाईंत मुसलमानी सेन्याचा किंवा आसई्च्या छढा**ईंत** हिंदुंचा नायनाट केला असेल, तसा केला असेल हें शक्य नाहीं. शिवाय, अर्जुनानें हर्षाची गादी बळकाविछी म्हणावें तर हर्षानें जें एवढें सैन्य तयार करून त्याच्या जोरावर संपूर्ण उत्तरहिंदुस्थान पादाक्रान्त करून आपल्या स्वामित्वाखाळी आणिलें होतें, तें सैन्य न्यावेळीं कोठें गेलें होतें ? तसें एक तिरहूत पडल्याबरोबर अर्जुनाला नामोहरम होण्याचें तरी काय कारण होतें? तिरहूत काबीज केल्या-वर तिवेटी सैन्यानें कनोजवर कां नाहीं हल्ला केला ? वंग ह्युएन-सोंगने तिरहतपर्यंतच चाल केली व कनोजकडे तो वळला नाहीं असे जे हाटलें आहे,त्यावरून एकंदर या सर्व प्रकाराचें मर्म लक्षांत येतें. खरा प्रकार काय झाला असावा, याविषयीं आमचें मत असें आहे. हर्पाच्या निधनानंतर कनोजचें काय झालें तें कांहीं सांगतां येत नाहीं. पण त्याचा मृत्यु म्हणजे राजकीय व धार्मिक क्रान्तीचें निशाणच झालें म्हणावयास हरकत नाहीं. हपीच्या साम्राज्याच्या आधारावर बौद्ध धर्माच्या उत्कर्षाचा कळस झाला होता. शेवटचा श्वास टाकण्यापूर्वी जी रोग्याला तरतरी येते तशा स्थितींत बौद्ध-धर्म त्यावेळीं होता; व शेंकडों वर्षें योग्य संधीची वाट पहात बसलेली वैदिक धर्मीची शक्ति हर्षाच्या मरणामुळें मुख्य अडथळा नाहींसा हो ऊन एकदम प्रकट झाली. हर्ष आणि राज्यश्री या दोघांच्या अभावीं जुन्या वर्मघराण्यांतील कोणी प्राचीन वैदिक-धर्माभिमानी पुरुष कनोज येथें अधिकारारूढ झाला. साम्राज्या-न्तर्गत इतर मांडलिक राज्यें व खुद कनोजन्या प्रत्यक्ष अमलाखाली जे प्रांत होते त्यांतील राजे व अधिकारी सुद्धां प्राचीन धर्माकडे कल असल्यामुळें बौद्ध धर्माचा पाडाव करण्याकरितां ठिकठिकाणीं

स्वतंत्र झाल. अशा प्रान्तिक अधिकाऱ्यांपैकीं अर्जुन हा तिरहूत ऊर्फ बहार प्रान्तावरील एक अधिकारी होता. चिनांतून जें बौद्ध-यमींय लोकांचें शिएमंडळ इ. स. ६४७ त हिंदुस्थानांत आलें, याळा नेपाळ उळटल्यानंतर या तिरहूत प्रांतांतून जावें लागलें व तें तसें जात असतां तेथील अर्जन नांवाच्या प्राचीन धर्माभिमानी अधिकाऱ्यानें त्याच्यावर हला केला. कारण, त्याच्या हृदयामध्यें या चिनी बौंद्रधर्मीय शिष्टमंडळाविषयीं देषाग्नि पेटला होता, आणि हर्प भरण पावलेला असल्यामुळें, त्याला प्रतिकार करणा-राहि कोणी उरला नव्हता. या हलुयांतून वंग ह्युएनत्सेग नामक एक शिष्ट निसट्न पळाळा, आणि तिबेटांत परत जाऊन तेथ्**न** कांहीं सैन्य मदतीस घेऊन तिरहूतच्या या ठहानशा राजाशी उढावयास आला. नेपाळचें तिबेटाशीं सख्य असल्यामुळें तेथू-नहि त्याला थोडीशो मदत मिळाली. या युद्धांत अर्जुनाला अपयश वेऊन तो केंद्र झाला. कुमार राजा ह्युएनत्संगाचा, तसाच हर्षाचा व एकंदरीत बौद्धधर्माचाच मित्र असल्यामुळें, त्यानेंहि सामग्री ुरवून त्या चिनी वकीलाला साह्य केलें. तात्पर्य, चिनी वकील व जर्जुन यांचें युद्ध म्हणजे एक किरकोळ स्थानिक बाब असून हर्षाची। गादी व सत्ता अर्जुनानें बळकाविली होतो,असें म्हणतां येत नाहीं. तर मग हर्पाच्या मागून त्याचें राज्य कोणाला मिळालें 🕏

सामन्या मतें वर सांगितल्याप्रमाणें मौखरी घराण्यापैकीं कोणी वर्मोपपदधारी पुरुषाला तें राज्यपद मिळालें असावें. ७ व्या शत-कान्या अखेरीस कनोज येथें यशोवमी नांवाचा वर्मकुलांतील राजा राज्य करीत होता, ही गोष्ट निर्विवाद आहे; तसेंच कनोजचें राज्य त्यावेळीं बरेंच विस्तीण असून त्याची सत्ता मोठी होती, यांतिह संशय नाहीं. हा यशोवमी विद्वानांचा मोठा चहाता असून भवभूति, वाक्पतिराज इत्यादि सुप्रसिद्ध किव त्याच्या पदरीं होते.

हें पूर्वी कारमीरच्या इतिहासांत सांगितलेंच आहे. वाक्पितराजाने गौडवहोनामक जें प्राकृत काव्य केलेलें आहे त्यांत यशोवम्यचिंच पराक्रमवर्णन आलेलें आहे. हा यशोवर्मा सोमवंशी क्षत्रिय होता असें वाक्पति म्हणतो. मौखरी घराण्यांतील वर्मराजे सोमवंशी असावे हें पूर्वी सांगितलेंच आहे.यशोवम्यानें सम्राट् पदवीची हर्पा-प्रमाणें आकांक्षा घरिली व प्रथम गौडाचा देश जिंकून आपल्या दिग्विजयास प्रारंभ केला. गौड व मौल्री यांच्यांत असलेल्या कुलपरंपरागत वेंराचाहि मागें उल्लेख आलाच आहे. हा गौड राजा गुप्तकुलांतील होता कीं काय, त्याची राजधानी कोणतें नगर होती, तमेंच त्याचा पराभव कसा झाला इत्यादि गोष्टी गौडवहोंत सांगितलेल्या नाहींत. कदाचित् आज उपलब्ध असलेलें गोडवहो काव्य अपुरें असून त्यांत एकंदर कथेची केवळ प्रस्तावनाच दिसते. यशोवम्यावर पुढें जी संकटें आर्टी त्यामुळें पुढील भाग कवीच्या मूळ उद्देशाप्रमाणें लिहिण्याचा योगच आला नसावा. याच वेळीं काइमीरच्या मुक्तापीड ललितादित्याला सम्राट्पदाची इन्छा होऊन त्यानें देखील दिग्विजयाचें प्रस्थान ठेविलें, व त्यांत त्यानें यर्शोवम्यीचा मोड केला, ही गोष्ट अगदी निश्चितपणें आपल्याला माहीत आहे. त्याचप्रमाणे दक्षिणेतील चालुक्य साम्राज्याच्या अधिपतीकडून हि यशोवर्म्याचा पराजय बहुधा झाला असावा. ललितादित्याच्या दिग्विजयाची हकीगत कार्मीरचा इतिहास सांगतांना दिलेली असल्यामुळें, तिचा येथें पुनरुच्चार करण्याचें कारण नाहीं. येथें इतकेंच सांगावयाचें कीं, लिलतादित्य सिंहासनावर आल्यावर म्हणजे इ. स. ६९७ नंतर थोट्याच काळानें म्हणजे इ. स. ७०० च्या सुमारास त्याची यशोवर्म्याशीं गांठ पडली असली पाहिजे. या विषयीं तिनी लेखांत जो मजकूर आहे त्यावरून हा काळ मानण्यांत कांहीं अडचणी उनन्न होतात, तथापि त्यांत फारसा अर्थ नसून त्यांचें विवेचन स्वतंत्र टीपेंत केलें आहे. चालुक्य सम्राटानें केलेला यशोवर्म्याचा पराभव मात्र या पूर्वीच होऊन गेळेळा असळा पाहिजे. त्याविषयीं आतां विचार करूं. येथपर्यं-तचा इतिहास संपविण्यासाठीं येथें प्रथम एवढें मांगितलें पाहिजे र्की, यशोवर्म्यानें गौड राज्य इ. स. ६८० पासून ६९० पर्यंत केव्हांतरी जिंकिलेलें होतें, म्हणजे तो सन ६७५ च्या सुमारास गादीवर आला असला पाहिजे. आतां हर्पाचा निधन काल म्हणजे सन ६४७ आणि यशोवर्म्याचें राज्यारोहण म्हणजे सन ६७५ यांच्या दरम्यान वर्मकुलांतील दोन राजांनीं कनोजवर राज्य केलें असलें पाहिजे. हें दोन राजे कोण होते याचा इतिहासांत दाखला नाहीं; व कोणत्याहि प्राचीन उपलब्ध लेखांत त्यांचा संबंध आलेला नाहीं. मग यशोवर्म्याला तिसरा राजा म्हणण्याचें कारण असें कीं त्याचें सामर्थ्य व तदनुसार त्याची सम्राट्पदवीची आकांक्षा हीं इतिहासांत नित्य आढळून येणाऱ्या नियमाला अनुसरूनच दिसतात. इतिहासांत सामान्यपणें असे दिसून येतें कीं, नवीन राजघराणें स्थापन झाल्यावर पहिल्या दोन राजांना राज्य स्थिर-स्थावर करण्याचीच आवश्यकता असल्यामुळे त्यांची आकांक्षा कार दूरवर जात नाहीं, पण त्यांनीं मजबूत केलेल्या राज्याच्या भाषारावर तिसरा राजा मात्र मोठ्या वैभवास चढण्याची आकां-क्षा धरितो. चालुक्य घराण्यांतील दुसरा पुलकेशी, मोंगल बाद-शहांपैकी अकबर, पेशव्यां की नानासाहेब ही व अशी आणखी शंकडों उटाहरणें याविषयीं देतां येतील.

असो. यशोवर्म्याचा दक्षिणेंतील लोकांकडून जो पराजय झाला असावा असे आम्हीं म्हणतों त्याला आधार काय ? पूर्वी बादा-

मीच्या चालुक्यांचा इतिहास सांगतांना हर्षाचा पराजय करणाऱ्य: सुप्रसिद्ध दुसऱ्या पुलकेशीचा नातू व विक्रमादित्याचा पुत्र जो विनयादित्य चालुक्य त्यानें उत्तरेकडील एका राजाचा मोड केलः असा अनेक ताम्रलेखांत उल्लेख आहे. हा राजा कोण असावा हैं अजून गृढच असून ऱ्याचा कोणी उलगडा केलेला नाहीं. विन-यादित्याने इ. स. ६८० पासून ६९६ पर्यंत राज्य केलें हें पूर्वी सांगितलेंच आहे. त्याचे दानलेख शके ६१६ म्हणजे सन ६९४ पर्यंतचे सांपडले असन त्यांत त्याने कोणा उत्तरेकडील राजाचा पराभव केल्याचे सांगितलेले नाहीं. तेव्हां दोन्हींचा मेळ घाळावयाचा तर हां गोष्ट सन ६९४ पासून ६९६ पर्यंत केव्हा तरो घडटी असर्छ। पाहिजे असे म्हणार्वे लागते. हा काट आमच्या या पुढील कल्पनेशी देखील मिळता आहे; तो असः की, यशोवर्म्याने हर्पाप्रमाणे प्रथम पूर्वेकडीठ देश जिंकून मग तो दक्षिणेकडे बळला आणि पुढें हर्पीप्रमाणेंच त्यालाहि तिकडे दुसऱ्या पुलकेशी चालुक्याचा नातृ जो विनयादित्य त्याच्याकडून चांगली ठोकर मिळून उलट खावी लागली. ही भोष्ट पूर्व चालु-क्यांच्या अनेक लेखोत सांगितली असून मागाहूनच्या उत्तर चालु-क्यांच्याहि लेखांत आलेली आहे. हा यशोवम्यीवर चालुक्यांनी मिळविछेटा विजय मोठा संस्मरणीय असून पुछकेशीनें हर्षावर मिळविळेल्या विजयाच्या तोडीचाच असोवा; कारण त्यांत्या लेखांत असें स्पष्ट म्हटलें आहे कीं, विनयादित्यानें यावेळीं त्या उत्तरदेशाधिपतीपासून पालिध्वज, मकरतोरण, चंद्रसूर्य, गंगाः यमुना इत्यादि राजिचिन्हेंहि वळकावून घेतली. या गोष्टीच अगदीं पहिला उछेख विजयादित्यचालुक्यांच्या शके ६२२ (सन ७००) मधील लेखांत सांपडतो. ( इंडियन ॲंटिक्वरी पुस्तक २०, पा. १२७ ). त्यांत हें युद्ध त्याचा पिता विनयादित्य

आणि कोणी एक उत्तरदेशाधिपति यांत झालें असें म्हटलें आहे. तथापि, त्यावेळी विजयादित्य देखील तेथें हजर असून त्यानें मोठ्या पराक्रमानें वर सांगितछेछीं राजचिन्हें हस्तगत केछीं असें सदर ठेखांत हिहिछें आहे. हा छेख इ. स. ७०० मधीह असल्यामुळें अर्थात् हें युद्ध त्यापूर्वी काहीं वर्षे झालेलें असलें पाहिजे. तसेंच विनयादित्य इ. सं. ६९५ त मरण पावला अस-ल्यामुळें त्याहि पूर्वी तें घडून आछेलें होतें हें उघड आहे. या युद्धांत जीं राजचिन्हें चालुक्यांनीं मिळविल्याचें सांगितलें आहे त्यांचें विशेष महत्व आहे. त्यांत गंगा यमुना नामक चिन्हें होतीं. या चिन्हांचा अर्थ कांय हें अद्यापि कोणाला समजलें आहेसें दिसत नाहीं, हें पूर्वी सांगितछेंच आहे. या चिन्हांचा अर्थ आमच्या मतें असा असावा कीं, गंगा व यमुना या नद्यांमधील हिंदुस्थानाच्या भागावर ज्याचे आधिपत्य असेल तो सर्व हिंदुस्थानाचा सम्राट् समजला जाई. हा समज वरोवर असेल तर गंगा यमुनांच्या या उल्लेखायरून पराजित झालेला उत्तराधिप क्रनोजचा यशोवमीच असला पाहिजे असें ठरतें.सदर लेखांत विनयादित्याला 'सकलोत्तरापथ नाथ-मथनोपार्जितोर्जित पालिध्वजादि-समस्त-पार्मधर्य-चिन्हस्य ' असें जें विशेषण लाविलेलें आहे त्याचा विचार करतां कनोजच्या यशोवर्म्याची सर्व उत्तर हिंदुस्थानावर आधिराज्य मिळविण्याची इच्छा होती किंवा तसा अधिराज तो होताच, व सन ६९५ त चालुक्यांनी त्याचा पराजय केल्यामुळें त्याला या अधिराज पदबीला मुकावें लागलें

१ उत्तरापथविजिगोषोर्गुरोरम्रतः गंगायमुनाषाांलेध्वजपदटकामहाश्रब्द-चिन्हमाणिक्यमतङ्गजादीन् पितृसात्कुर्वन्

असें निःसंशय \* ठरतें. याच छेखांत आणखीं विजयादित्याला दुदेंवानें केंद होण्याचा प्रसंग आला म्हणून जें म्हटलें आहे, तेंहि कदाचित् याच युद्धासंबंधानें असेल; किंवा आमहीं पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें दक्षिणेंतील पल्लवांशीं झालेल्या युद्धासंबंधानें असेल. कोणत्याही युद्धांत ती गोष्ट घडली असली, तथापि ज्या नेक्रच्या ताम्रलेखांत त्या प्रसंगाचा उल्लेख आहे, तो लेख इ. स. ७०० मधील असल्यामुळें त्यापूर्वीचा तो प्रसंग आहे एवढी गोष्ट खरी. तो प्रमंग इ. स. ६९६ ते ७०० च्या दरम्यान केव्हांतरी घडला, व त्यामुळें काश्मीरच्या लिलतादित्यानें जेव्हां दिग्विजयासाठीं दिक्षणेवर स्वारी केली तेव्हां तो केंद्रेत असल्यामुळें त्याला लिलतादित्यापासून आणखीं उपद्रव पोंचला नसावा. लिलतादित्याची दिक्षणेवरील स्वारी इ. स. ७०३ च्या सुमारास झाली हें वेंगी-राजांच्या इतिहासांत सांगितलेंच आहे.

यशोवर्गाचा दिग्विजयाच। वेत प्रथम दक्षिणेंत थोडा फसला आणि उत्तरेकडे त्याची लिलतादित्याशीं गांठ पडल्यावर तर तो समूळच ढांसळला. या दुसऱ्या अपयशाचें सिवस्तर वर्णन पूर्वी केलेंच आहे. या युद्धांत यशोवमीं कांहीं मारला गेला नाहीं. राज-तरंगिणींतील कांहीं शब्दांवरून तसें वाटण्याचा संभव आहे, पण

<sup>\*</sup> वर सांगितलंख्या राजि चन्हांचा सविस्तर उलेख पुढाल पुष्कळ लेखांत आलेला आहे. त्यांपेकी पालिध्वज म्हणजे काय हें सांगता येत नाहीं. चंद्र, सूर्य आणि मकरतोरण हीं अद्योपिह राजिचन्हें म्हणून मिरविण्यांत येतात. मोंगल बादशहांनी त्यांचा स्वीकार केलेला होता व जिटे सरकार आज देखील वी वापरीत आहेत. रूढी किवा चाली कशा चिकट असतात याचा विचार केल्यास मोठें आश्चर्य वाटतें. इ. स. ७०० च्या सुमारास बादामीच्या चालुक्यांनी चंद्र, सूर्य व मकर तोरणें यांचा सम्राटिचन्हें म्हणून इतक्या प्राचीन काळीह उपयोग केलेला होता ही गोष्ट मौजेची नाहीं असे कोण ह्यांल ?

बस्तुतः तो केवळ लिलतादित्याचा नांवाचा मांडलिक होऊन राहिला. मुसलमानी अमदानीपूर्वी साम्राज्यासाठी ज्या धडपडी भरतखंडांत झाल्या, त्या सर्वांत हाच प्रकार सामान्यतः आढळून येतो. आम्हीं पूर्वी अनेकवार सांगितलेंच आहे की भरतखंडांतील साम्राज्यें इतर राज्यें खालसा करून स्थापिलेली नसत. पराभूत झालेल्या राजांना थोडा बहुत वार्पिक करभार देण्याचें कबूल केल्यानें, आपल्या राज्याचा बहुतेक पूर्ण स्वतंत्रपणें उपभोग ध्यावयास सांपडे. या बहिवाटीला अनुसरून यशोवमी पुनः आपल्या राज्याचा उपभोग घेऊं लागला व तो इ. स. ७१० पर्यंत किंबहुना ७१५ पर्यंत हयात होता असें जें गंकर पांडुरंग पंडित यांनीं गीडवहो काल्याच्या आपल्या प्रस्तावनेंत दाखिवलें आहे, तें आमच्या मतें अगदीं बरोबर आहे.

यशोवर्म्यामंत्रंथीं विशेष महत्वाची गोष्ट म्हटली म्हणजे याची कारकीर्द वैदिक धर्माच्या पुनरुज्जीवनाशीं समकालीन अमून त्याच्या हयातींतच त्या धर्माचें वर्चस्व पुनः पूर्ण प्रस्थापित झालें.खरें म्हटलें तर हर्पाच्याच वेळीं या वैदिक धर्माच्या पुनरुज्जीवनाला प्रारंभ झाला होता. त्या धर्माच्या अभिमान्यांनीं वेदप्रामाण्य आणि वैदिक यञ्चयागांचें सफलत्व यांचा म्हणजे बौद्धधर्माचा वैदिक धर्मांतील ज्या मुख्य दोन गोष्टींवर मोठा डोळा असे, त्याच दोन गोष्टींचा आश्रय करून पूर्व मोमांसेचा म्हणजे वैदिक कर्मकांड शास्त्राचा अभ्यास हर्षकाळींच मोठ्या आस्थेनें सुरू केला होता. बाणभद्दानें आपले पितृन्य मीमांसापारंगत आणि वाजपेय-अग्नि-छोमादि श्रोतयञ्च करणारे होते असें लिहिलें आहे. पूर्व मीमांसेचा प्रबळ वाली जो कुमारिलभद्द तो शंकरपंडितांच्या मतें भवभूतीचा गुरु आणि वाक्पतिराजाचा परात्पर गुरु होता; व ही गोष्ट भव-भूतीच्या मालतीमाध्य नाटकाच्या शेवटीं दिलेल्या उल्लेखा-

वरून दिसून येते. पंडितांनीं या पुरुषांचे जे काल ठरविले ते आपण मान्य करण्यास कांहीं हरकत नाहीं. ते काल असे:—
कुमारिल भट्ट जन्म इ. स. ५९० मृत्यु सन ६५०
त्याचा शिष्य भवभूति जन्म स. इ. ६२० ,, ,, ६८०
त्याचा शिष्य व अभिमानी वाकपति जन्म सन ६६० ,, ७२०
यांचा आश्रय दाता यशोवर्मा यानें सन ६७५ पासून सन ७६०
पर्यंत राज्य केलें.(गाँडवहो काव्याची पंडितांची प्रस्तावना पा.२१९)

हे काळ अर्थातच आनुमानिक आहेत, तथापि त्यांना ऐतिहा-सिक प्रमाणांचा भरपूर आधार असत्यामुळें कुमारिल भट्टार्च। मीमांसक म्हणून हर्पकाळींच ख्याति झालेली असृन त्याच्या अनु-यायांनीं हर्पाच्या शेवटच्या धर्मसमांत बौद्ध धर्माच्या मतांना जोराचा प्रतिकार केटा असे खात्रीने म्हणावयास हरकत नाहीं.यः पुढील शतकांत वेदिकथर्मात्या पुनरुञ्जीवनाच्या इतिहासांत प्रचंड कर्तवगारी करणारे जे शंकराचार्य त्यांच्या पूर्वी कुमारिल मह नुकताच हो जन गेला, असा जो लौकिक समज आहे तो अर्थात आम्हांला बाजूस ठेविला पाहिजे. शंकराचार्यांनी कुमारिल भद्दाल वादांत पराभवे केल्याची गोष्ट, शालिवाहनानें केलेल्या विक्र-माच्या पराभवासारखींच आहे-दोन्ही उधड उघड सारख्याच असमंजस व कालकमिशरोबी आहेत. हर्पाच्या मृत्युनंतर उत्तर वर्मकुलांतील राजांच्या अमदानींत, पूर्वमीमांसाद्दीनाचे वर्चस्व होऊन गंगायमुनांमधील प्रदेशांतून म्हेणजे हिंदुसाम्राज्याच्यः मुख्य ठिकाणांतून बौद्धधर्माची शेवटची उचलवांगडी झाली. त्यामुळे स्वाभाविकपणेंच यशोत्रम्याच्या कारकीर्दात हिंदुसाम्रा-ज्याची राजधानी असलेलें कनोज शहर वैदिक धर्माचें केन्द्रस्थान बनून त्याला जें एक धार्मिक विशेष महत्व आलें तें पुढें कित्येक

शतकें म्हणजे मुसलमान लोक तो प्रदेश जिंकीपर्यंत तसेंच राहिलें. कनोजे ब्राह्मण त्या काळांत सर्व हिंदुस्थानांतील ब्राह्मणांनध्यें अग्रस्थान पावून उत्तरेकडील ब्राह्मणांच्या सर्व पोटजातींत श्रेष्ट म्हणून मानण्यांत येऊं लागले. या काळापर्यंत पंच गौड व पंच-दाविड अशा प्रकारचा ब्राह्मणजातीचा पोटविभाग झालेला नव्हता. हें आम्हीं पुढें दाखविणार आहों. येथें एवढें सांगावयाचें आहे कीं, कनोजे ब्राह्मणांचें वर्चस्व या काळापासून म्हणजे यशो वर्म्याच्या कारकीर्दापःसून सुरू झालें. आजवर गौड अथवा कुरु-क्षेत्र व ठाणेश्वर या प्रदेशांतून ब्राह्मण आणि क्षत्रिय यांचा भरण बंगाल देशाला होत होता. पण तेथील दंतकथेवरून असे सम-जतें कीं, या उत्तर वर्मकुलांतील राजांन्या वेळीं कनोज येथील पांच ब्राह्मण व पांच कायस्थ यांना बंगालमध्यें बोलावून नेऊन तेथील आदिसुर नांवाच्या पहिल्या प्राचीन धर्माभिमानी राजाने त्यांची बंगाल्यांत वसाहत करविली. आदिसुर राजासंबंधाने पुढें वर्णन येणारच आहे. हें जें वैदिकधर्माचें व बरोबर वाक्यार्थ मीमांसात्मक वैदिक कर्मकांडशास्त्राचे पुनरुःजीवन झाळें, ते उत्तर हिंदुस्थानांत काय तें झालें असें नाहीं: दक्षिणेंत चालुक्यांच्या आश्रयानेंहि त्याची जोराची वाढ झाली हें पूर्वा सांगितलेंच आहे याप्रमाणें दोहोंकडे जोराचा प्रयत्न झाल्यामुळे बोद्धधर्माची हिंदुः स्थानांतून बहुतेक उचलवांगडी होऊन तो आपल्या जन्मभूमींत म्हणजे मगघ देशांत मात्र आणखीं कांहीं शतकें टिकृन राहित्या.

यशोवर्म्याच्या कारकीर्दाच्या अखेरीस वर्मकुलाला उतरती कळा लागून त्याच्यामागें तर तें अधिकच खालावलें. त्याच्या मागून आलेल्या राजांपैकीं वज्रायुध नांवाचा जो राजा होता त्याचाहि पुनः काश्मीरच्या जयापीड राजानें पराजय केला. या जयापीडानें दिग्विजय करण्यांत लिलतादित्याचें अनुकरण केलें तरी तो जोरानें त्या भानगडींत पडला नाहीं;तें कामत्यानें तात्पुरतेंच चालिकें. जयापीडाचा काळ राजतरंगिणीप्रमाणें पहातां इ. स. ७५१ ते ७८२ असा आहे व तो आमच्या मतें वरोबर आहे; २५ वर्षांची त्यांत भर चालण्याचें कांहीं कारण नाहीं हें आम्हीं काश्मीरच्या इतिहासांत दाखिकेंच आहे. जयापीड हा लिलतादित्याचा नातू तर इकडे बज्रायुधिह यशोवम्यीचा नातू होतासें दिसतें. यशोवम्यीचा राज्यकाल इ. स. ७१० च्या सुमारास संपून सन ७५१ च्या सुमारास त्याचा नातू बज्रायुध बहुधा कनोजच्या गादीवर असावा. जयापीडाचा ब्राह्मण प्रधान देवशर्मा हा देखील लिलतादित्याच्या अग्निशर्मा नामक सुप्रसिद्ध परराष्ट्रीय प्रधानाचा नातूच होता. राजशेखराच्या कर्पृरमंजरीमध्यें वज्रायुधाचा उल्लेख असून त्याला कनोज येथें राज्य करणारा पांचालांचा राजा असें तेथें महत्रें आहे.

या कुलांतील कनोजच्या राजाचा या पुढील उल्लेख चक्रायुधा-विषयींचा असून तो बंगाल्यांतील पाल राजाच्या भागलपुर येथे सांपडलेल्या ताम्रपटावरील दानलेखांत आहे—(इंडियन ॲंटिकरी. पु. १५ पा. २०४). त्यांतील श्लोक असा:—जितेन्द्रराजप्रभृती नरातीन् उपार्जिता येन महोदयश्रीः । दत्ता पुनःसा बल्लिनार्थयित्रे चक्रायुधायानतिवामनाय ॥ हें विधान धर्मपालराजाविषयीं असून त्यांत त्यानें कनोजच्या राजाची लक्ष्मी इंद्रराजादि शत्रृंच। मोड करून हस्तगत करून वेतली व पुनः ती शरण आलेल्या

<sup>\*</sup> या कुलांतील राजांचें वर्म हें अंत्योपपद जाऊन आयुध हें त्याच्या जागीं आलें असलें, तरी त्यावरून तें कुलच कोटून नवीन आलें असें मानण्याचे कारण नाहीं.

चक्रायुधाला म्हणजं बहुधा इन्द्रायुधाच्या म्हणजे इन्द्र राजाच्या पुत्राला परत दिली.\* याशिवाय धर्मपालाच्या स्वतःच्या खलि-म्पुरच्या दानलेखांत असें म्हटलें आहे कीं, "भोज, मत्स्य, मद्र, कुरु, यदु, यवन, अवन्ति, गांधार आणि कीर या देशांच्या राजांच्या विनंतीवरून पांचाल राजाचें राज्य त्याला पुनः परत देण्यांत आहें व त्या विनंति करणाऱ्या राजांना आनंद वाटला " ( भोजैर्मत्स्यैः समद्रैः कुरुयदुयवनावन्तिगांधारकीरैः॥ भूपैन्यालोलमोलिप्रणतिपरिणतैः साधु सङ्गृह्यमाणः।). ह्या ओळी फार महत्वाच्या आहेत. त्यांवरून असे नि:मंशय सिद्ध होतें कीं, कनोजन्या अवनतीन्या काळीं देखील त्याची साम्राज्य-सत्ता बऱ्याच विस्तृत प्रदेशांत मान्य करण्यांत येत होती. वरील राज्यांपैकी भोज महणजे आमच्यामतें महाभारतांतील कुंतिभोज अथवा अलीकडील ग्वाल्हेर असावें. मत्स्य म्हणजे जयपुर, मद म्हणजे पंजावचा पूर्वभाग, कुरु म्हणजे ठाणेश्वर उर्फ वर्धनघरा-ण्याचें श्रीकंठ, यदु +हणजे मधुरा; यवन म्हण्जे काय तें संशया-स्पदच आहे, तरी तें बहुधा मध्यदेशांतील कैलकिल यवनांच्या राज्याचा अवशेष असावें; ( हंटर ऋत ओढ्या प्रांताचा इतिहास पहा.त्या विषयीं पुढें विवेचन करूं.) गांधार म्हणजे पेशावर,अवन्ति म्हणजे माळवा किंवा उज्जनी, आणि कीर म्हणजे विनध्यादी किंवा हिमालय जवळचा डोंगराळ मुलूख. तात्पर्य, प्रयागाच्या पश्चिमेकडील उत्तर हिंदृस्थानचा बहुतेक भाग कनोजन्या वर्म राजांच्या अधिराज्याखाळी होता, व प्रयागाच्या पूर्वेकडील भाग

<sup>\*</sup> मुसलमानी अमलापर्यंत हिंदुस्थानांत अशीच वहिवाट दिस्त येते. पांट-वांनी जरासंधाचा वध केल्यावर मगध देशाचे राज्य पुनः त्याच्या सहदेव नामक पुत्राला परत दिले.

नवीन स्थापन झाछेल्या बंगाल्यांतील पालराजांकडे होता.ज्या लेखांत वरील मजकूर आहे तो इ. स. ८०० तील आहे. पालराजांकडून कनोजच्या वर्मकुलाला हा धक्का मिळाल्यावर फार दिवस काढवले नाहींत.ल्यांच्या मांडलिकांची महत्वाकांक्षा फार दिवस दबून रहाणें शक्य नव्हतें, तसेंच दुसरे स्वतंत्र शेजारचे राजेहि त्यांचे लचके तोडण्यासाठीं तयार असावे. शेवटीं हें वर्म घराणें इ.स. ८१६ त नागभट्ट नांवाच्या प्रतिहार राजानें लयास नेलें. हा नागभट्ट राज-पुतान्यांत एका संस्थानाचा मांडलिक किंवा कनोजच्या शेजारचा स्वतंत्र राजा होता. कनोजच्या सम्राटांच्या या नवीन कुलाचा इतिहास आमहीं पुटील पुस्तकांत सांगूं.

यर सांगितल्याप्रमाणें कनोजच्या वर्मकुलाचें साम्राज्य इ. स. ५०० पासून तों सन ८०० पर्यंत टिकलें. हर्षाच्या वेळीं वर्माच्या घराण्यांत थोडा खंड पडला खरा. परंतु हर्षानें राज्यश्रीच्या नांवानें म्हणजे पर्यायानें तिच्या पतीच्याच नांवानें राज्य चालविल्यामुळें एके प्रकारें वर्मघराणें तेव्हां नष्ट झालें नाहीं असेंच म्हटलें पाहिजे. मोखरीच्या घराण्याचे पूर्व मोखरी व उत्तर मोखरी असे भाग केल्यास पहिल्याचा काल सन ५०० ते ६०६ पर्यंत व दुसऱ्याचा ६४७ पासून ८१६ पर्यंत होईल. इतिहासांत साधारण मानानें राजघराणीं चालण्याचा अवधि १५० पासून २०० वर्षांचा अस्न कचित तो २०० वर्षांचा व अपवादानें मात्र ४०० वर्षांचा अस्न कचित तो २०० वर्षांचा व अपवादानें मात्र ४०० वर्षांचा अस्न वर्षांचा अवधि योग्यच दिसतो. असो, या वर्मराजांच्या अमदानींत अहिंसात्मक बौद्धधर्माचें हिंदुस्थानांतून कायमचें उच्चाटन झालें, व आजमितीस कनोजे ब्राह्मण इतर ठिकाणच्या ब्राह्मणांप्रमाणें निवृत्तमांस नसून मांसाहारि आहेत.

### टीप.

### गौडवहो, त्यांत सांगितलेला यशोवम्यांचा दिग्यिजय व या वर्णनांत आलेले पारसिक.

गौडवहो नामक काव्य वाक्पितराजानें प्राकृतांत लिहिलें असून त्यांत कनोजच्या यशोवम्याच्या दिग्विजयाचें सविस्तर वर्णन दिलेलें आहे हें ृर्वीच सांगितलें आहे. वाक्पतिराजाचा यशोवर्मा हा आश्रय<mark>दाता होता.</mark> पण या काव्यांत वर्णिलेला दिग्विजय खरा खुरा होता की काय याविषयीं मात्र संशय आहे. त्यांतील मृख्य विषय म्हणजे यशोवम्यांनें केलेला गौड राजाचा वध हा असून तेवटी गोष्ट ऐतिहासिक असेल. परंतु, सूर्यवंशांतील अति प्राचीन काळच्या रघुराजापासून त्यामागून अगदी अलीकडील अशा ममुद्रगुप्त किंवा लिलितादित्य इत्यादिक प्रसिद्ध राजांनी जसा पूर्व, दक्षिण, ाश्वम, उत्तर अशा कमाने दिग्विजय केला आणि सम्राट् पदवी प्राप्त करून घेतली, त्याप्रमाणें यशोवस्यीच्या हातृन खरोखर घडलें कीं काय हा प्रश्न आहे. त्याच्या विषयीं इतर ऐतिहासिक छेखांत कोठें प्रत्यंतर मिळत नाहीं.पण उलट दृष्टीनें पहातां वाक्पतिराज यशोवर्म्याचा समका<mark>लीन</mark> असल्यामुळें त्याच्या काव्याचा विषय सर्वथा अविश्वसनीयहि म्हणतां येत नाहीं. कदाचित् असें असण्याचा संभव आहे कीं, गौडवही काव्य ज्या अर्थी संपूर्ण झालेलें नाहीं त्या अर्थी कवीनें तो दिग्विजय केवळ संभवनीय गोष्ट म्हणून आपल्या काव्याचा विषय कल्पिला असेल; पण पुढें प्रत्यक्ष गोष्टी घडताना यशोवमी दक्षिणेत गेल्यावर तेथे चालुक्य राजाने व आ**णसी** पुनः उत्तरेकडे काश्मीरच्या राजाने त्याचा पराभव केल्यामुळे काव्यविषय तसा कल्पनेंतच राहिला. तथापि वाक्पतीच्या या काव्यांतील दिग्विजय वर्णनांत कांहीं महत्वाच्या गोष्टींचा उहेख असल्यामुळें तो क्रमशः सांगर्णे अवश्य आहे.

वाक्पित म्हणतो, प्रथम यशोवर्मा शोणनदीच्या तीरावर आला (ही नदी गौडराजाची पश्चिम सीमा असावी. गौडवहो श्लो. २४०-२४६ ). चाटेंत त्यानें अद्यापिहि मनुष्यांचे बळी घेणाऱ्या विन्ध्यवासिनी देवीचें दर्शन घेतले व कांहीं दिवस त्या पर्वतावर हिंडण्यांत घालविले. (क्लो. २८५२) तो आपल्यावर चाल करून येतो आहे असे पाहृन गौडराजा पळून गेला. गौडराजा मगध देशाचाही राजा होता असे येथे म्हटलें आहे. (क्लो. ३४६-४५४) यशोवम्यीनें गौडराज्यांत प्रवेश केला, पण त्यावेळी वर्षाकाळ सुरू झाल्यामुळें तो तेथें छावणी ठोकून राहिला. तेव्हां पळून गेलेला गौडराजा साहाय्यसंपादन करून परत आला आणि मग दोघांचें युद्ध होऊन गौड मगधांचा राजा त्यांत वध पावला (क्लो. ४१४-४१७).

वस्तुतः येथें गौडवहो काव्य संपावयास पाहिजे होतें. पण त्यांत यशोन वर्मा पुढें दिग्विजयाला निघाल्याचें सांगितलें आहे. गौडदेशाहून निघृन पुढें तो समुद्रापर्यत गेला, आणि तेथे वंगराज्य त्यानें जिंकिलें. तेथृन समुद्रतीरानें मार्गक्रमण करीत तो खालीं मलयपर्यतापर्यत आला आणि तेथे त्यानें पारसीकांना जिंकिलें. पारसीक लोक हे इकडे दिक्षणेंत कसे आले याचें पुष्कळांना कोडें पडलें आहे. पण ते तेथें होते ही गोष्ट खरी आहे याच काळच्या एका चालुश्य राजाच्या लेखांत, त्याने चोल व पांडच या राज्यांवरोयर सिहलद्वीप आणि पारसीक यांनाहि जिंकित्याचा उहेख आहे. हे पारसीक महणजे पह्नव मात्र नव्हेत, हें लक्षांत टेक्लिं पाहिजे. कारण, ही नांवें अगदीं स्पष्टपणें भिन्न असून पारशी लोक अरवांच्या भीतीनें इराणांतून जे पळून आले, ते गुजराथच्या किनाच्यावर उत्हन कायमची वसाहत तेथें करण्यापृत्वीं इ. स. ७०० च्या सुमारास प्रथम खालीं दक्षिणेकडे गेले होते, अमें दिसतें.

गोडवहो काव्यांत सांगितत्याप्रमाणं यशोवर्मा अगदी दक्षिण टोंकाजवळ म्हणजे जेथें पूर्व व पश्चिम समुद्र एकत्र मिळतात तथपयत गेला, व तेथून नर्मदा नदी जेथें समुद्रास मिळते तेथें आला. याच ठिकाणी पूर्वी देवदेत्य समुद्रमंथन करीत असतां, त्यांना अमृतकत्रशाचा लाम झाला. तेथून पुढे तो महदेश म्हणजे रजपुतान्यांतील जो वाळवंटाचा प्रदेश तेथें गेला, आणि तेथून ठाणेश्वराकडे म्हणजे तेव्हांच्या श्रीकंटाकडे वळला. या पश्चिम दिशेवर विजय मिळवून त्यानें उत्तरेकडे मोर्चा वळविला आणि अयोध्या प्रांत जिंकिला. या हरिश्चंद्र व रामचंद्र यांच्या नगरीत त्यानें एका दिवसांत एक मंदिर बांधिलें आणि तेथून मग तो मन्दरपर्वताकडे गेला. हा मंदर महणजे हिमालयाचाच एक भाग होय. ( पण गोडवहोच्या टीकाकाराने त्याला चुकीनें महेन्द्रच मानिलें आहे. वस्तुतः महेन्द्रपर्वत पूर्व किनाऱ्याजवळ असून कनोजच्या दक्षिणेस आहे ). मंदराहून यशोवमी पुढें हिमालयाकडे गेला, व तेथें त्याचा दिग्विजय पुरा झाला. नंतर तो कनोजला परत आला आणि आपल्या विजयाचा उपभोग घेळं लागला.

गोडवहोतील या दिग्विजयवर्णनांत कोणत्याहि राज्यांतील राजाचें नांव सांगितलेलें नाहीं. फार काय, पण प्रत्यक्ष ज्या गोडराजाचा वध, हा त्या काव्याचा मुख्य विषय त्याचेंहि नांव त्यांत आलेलें नाहीं त्याचप्रमाणें दक्षिण. पश्चिम आणि उत्तर या दिशांतील राज्यांची देखील नांवें त्यांत दिलेलीं नाहींत. त्यामुळें, या वर्णनाचें ऐतिहासिक दृष्ट्या महत्व वेताचेंच आहे. त्यांत जर पारसीक लोकांचा संबंध आलेला नसता, व त्याचें तत्का-लीन चालुक्याच्या दुसऱ्या लेखांतृन जें प्रत्यन्तर मिळतें तें मिळालें नसतें, तर त्याचा निर्देशिह या ठिकाणीं केला नसता. तथापि एकंदरींत गौडवहीं काव्याचा मुख्य विषय ऐतिहासिक सत्य अस्त तसेच मत शंकरपंडितादि बिहानांनीं प्रतिपादिलें आहे.

### प्रकरण १६ वें.

#### --->:--->

# मध्य हिंदुस्थानांतील इतर राज्ये. १ कोशल देशांतील हैहय राजे.

( ओड़ उर्फ ओरिसानंतर कृष्णानदीपर्यतची ह्यएनत्संगाने निर्दिष्ट केलेली राज्यें कोंगुड-आजचा गंजम जिल्हा-कलिंग, कोसल, आंध्र आणि धनकट हों होत. धनकटाची राजधानी कृष्णाकाठी अमरावतीनामक असून वेंगी प्रान्ताशीं त्या देशाचें ऐक्य पूर्वी दाखिवलेंच आहे. वाकीच्या-पैकी कोंगड उर्फ गंजम हें बरेच वेळां ओडचाच्या राज्यांत मोडत असे. किंछगदेशांतील राजाचें नांव ह्यएनत्संगानें सांगितलेलें नाहीं. तेथील लोक हड़ी, वर्णानें गीर व वार्णाचे स्वष्ट आहेत असें मात्र त्यानें लिहिलें आहे. तसंच मध्यदेशांतील लोकांपेक्षां त्यांची भाषा व चालीरीति थोडचा भिन्न होत्या, असेंहि त्यानें म्हटलें आहे. त्यांत बोद्धधर्मीयांचा फारसा भरणा नव्हता. इतर धर्माचच लोक त्यांत पुष्कळ होते. या ह्युएनत्संगाच्या वर्णना-वहन क्लिंगदेशांतील उच्च जातीचे लोक आर्य किंवा मिश्र आर्यजातीचे असुन तो त्यावेळीं ओढचा किंवा वेंगी या राज्यांच्या वर्चस्वाखाळी होता असे दिसते. चुएनत्संगाने म्हटत्याप्रमाणें कछिंग, कोंगड आणि आंध्र मिळ्न त्रिकलिंग बनला होता, व हा त्रिकलिंग म्हणजे तैलंगदेश बराच काळ वें भीच्या चालुक्यांच्या अमलाखाली होता, हें पूर्वी सांगितलेंच आहे. त्यामळें, किंगदेशाचा स्वतंत्र इतिहास देणें शक्य नाहीं. परंत, पुर्व घाटा-वरच्या बाजुला असलेल्या कोसल व आंध्र या देशांची मात्र स्थिति तर्शा नाहीं. त्यांचा स्वतंत्र इतिहास असून दोन प्रकरणांत आम्ही तो देणार आहों. त्या इतिहासाची साधनें म्हणजे कांहीं प्राचीन कोरींव रेख व हंटरनें ओरिसा प्रांताच्या इतिहासांत दिलेली कांहीं महत्त्वाची माहिती हीं होत. मध्यश्रांताच्या गॅझिटिअर मधूनहि तत्संबंधीं कांहीं माहिती मिळते. )

नर्मदेच्या खोऱ्यांत फार प्राचीन काळापासून हैहय नांवाचें एक क्षत्रिय-कुळ वास करीत हातें. तें सोमवंशी क्षत्रिय जातीचें असून प्राचीनकाळीं सहस्रार्जुन नांवाचा एक महापराकमी राजा त्याच्यामध्यें होऊन गेला, व स्याचा परशराम नांवाच्या ब्राह्मण वीरांनें वध केला, हे सुप्रसिद्धच आहे.-हैहयांची राजधानी नर्मदातीरीं माहिप्मती म्हणजे हहींचें महेश्वर येथें असून त्यांचा मध्यप्रान्तांतीळ अरण्यमय प्रदेशांत बराच विस्तार झाला. त्यांनी तेथें अनेक राज्यें स्थापिलीं, त्यांपैकीं कोसलच राज्य हैं एक असून तें महाभारता-इतके प्राचीन आहे. या हैहयांचे आणि अग्रेध्येच्या सूर्यवशी सगर राजाचें मोठें यद झालें असें महाभारतांत वर्णन आहे, व त्याचा अर्थ आम्हांस असा दिसतो कीं, प्रथम अयोध्येच्या सर्यवंशी क्षत्रियांचा त्यांच्या दक्षिण बाज्ञा असलेल्या या नर्मदा खोऱ्यांतील प्रदेशावर अमल होता; व तेथंच या सूर्यवंशी व सोमवंशी क्षत्रियांचें मोठें युद्ध झालें-आणखीं या विषयीं अशी एक दंतकथाहि आहे कीं, रामानें को गठ देश आगऱ्या दोघा मुलांत बांटून दिला; व त्यांत गंगेच्या उत्तरेकडील उत्तर कोसलचा भाग वडील मुलाच्या वांटचास येऊन, धाकटचाला दक्षिणेकडील जंगली मुचूल मिळाला होता. या दक्षिणेकडीट मुलखाला कोसल हें नांव मिळालें, आणि काला-न्तरानें तो हैहयांच्या वाद्यांत गेला. कांदी शाचीन वद्याकोविदांना हैह-यांच्या आर्यत्वाविषयीं शंका वाटते, व ते आपन्या नित्य विद्वाटोप्रमाणें त्यांना हय नांवाचे सिथियन समजतात. पण केवळ शब्द्याम्याव इन रचलेव्या असत्या असमंजस कत्माचें खंडन करम्याचीही गरज नाहीं-वेव्हां तें निरर्थक काम न करतां को उठ देशांती अ म्हण ने हहींच्या मध्य-प्रान्ताच्या पूर्वभागांतील हैह्यांविपयीं जी कांहीं माहिती मिळण्यासारखी आहे, तीच दण्याचा प्रयत्न करूं.

कोसल देश किंगाच्या वायव्येस असून याच्या सरहद्दीवर सभोंत्रार पर्वत होते, असे त्युएनत्संगानें सांगितले आहे. या खुणवरून कोसल म्हणजं सध्यांच्या मध्य प्रान्ताचा पूर्वभाग अस निःसंशय ठरतें तेथींल राजा क्षात्रेय होता असेंहि त्यानें म्हटलें आहे, व त्यावरून हेह्य हे तेथें राज्य करीत असून ते आपल्या क्षत्रियत्वाचा मोठा अभिम न बाळगीत असें दिसतें. हे लोक शरीरानें उंच पण कृष्णवर्णीचे होते, असे ह्युएनत्संग म्हणतोः सो भवशांतील सर्वच लोक श्रीकृष्णाप्रमाणें कृष्णवर्ग होते, व त्यांच्या मानानें पहिल्यानें आलेले सूर्यवंशीय क्षत्रिय वे च गौरवर्ण होते-त्यांतले त्यांत पुनः है ह्यांच वर्ण इतर सोमवंशी क्षत्रियांच्या मानानेंदि अधिक काला असावा. कारण, नर्मदेच्या खोच्यांतील त्यांच्या प्रदेशांत उन्हाला विशेष असतो, व त्याचा परिणाम त्यांच्या वर्णावर होणे स्वाभाविक होते. है ह्यांचे आजचे मध्यप्रां-तांतील वंशत देखील असेच कृष्णवर्ण आहेत.त्यांच्या विषयीं कुकने महटलें आहे कीं, "वाली जिल्ह्यांत रहाणारे है ह्ययंशी राजपृत है सोमवंशी असून त्या प्रान्तांतील क्षत्रियांत त्यांचा सर्वीत उच्च दर्जी लागतो. ते आपत्याल मध्यप्रांतांतील रतनपुरत्या चन्द्रकोट नामक कोणा पुरुपाचे वंशत महणविन्तात, व त्यांने गंगानदी ओलांडून या प्रदेशांतील मृळ रहिवाशी के चेरो लोक त्यांना जिंकलें होते, असे सांगतात. त्यांची पहिला वसाहत गंगेच्या दक्षिणेस विहिया येथे असून त्या क्षरी अज्ञाहित ते यात्रेला महणून जातात त्यांचा वर्ण फार काला आहे. " ( Castes in the by Crooke ) या है ह्यवंशी रजपतांची राजधानी रतापुरानच वर्णच अतके असावी, आणि ह्युए-तसंगाने पाहिलेली कोगल देशाचील राजधानी येथेच असावी, असे दिसते.

मध्यप्रांताच्या गॅलिटिअरमध्ये ग्रॅज्टनेहि हीच हक्षीगत दिली आहे. ती महणतो 'रतनपुरच्या हेह्यवंशी क्षित्र्यांनी लित्सगडन्या प्रदेशावर अनेक शतके महणजे मराठ्यांन्या स्वाच्या त्यावर होईएर्यत राज्य केले. मंडला येथे सांपडलेल्या ताम्रपटलेखायर न त्यांचे राज्य लित्सगडावर ह. स. १४४ इतक्या प्राचीन कालीत होते. असे सिन्ह होते सानंतरच्या जवलपुर येथे प्रोफेसर हाल याला सांपडलेल्या ताम्बटलेखांत वेखील या वंशांतील किले क राजांची नांवे आहलून येतात. त्यांचील पिल्ला कोक्कलदेव महणूर कोणी होता. कोवकल देवापूर्वीचे लित्सगडचे हेह्य राज बोद धर्मीचे होते असे हुसन्या प्रमाणांवरून दिश्न येते. वोसलदेशन्या ज्या राजान्या वेली खुएनत्सग तेथे गेला. तो जरी क्षांत्रयज्ञातीचा होता तरी धर्माचे बोद होता. सुप्रसिद्ध बोद्धभिचार्य जो नागाजुंन तो कोसल देशचाच होता. महणजे हर्षाच्या पृत्री व त्याच्या मरणानंतर देखील कोसलदेश बोद्धधर्माचा आधारम्तंम होता, अस लखे. तथ कोणकोणत्या राजांनी राज्य केलें दे सांगता येत नाहीं. पण असे अनुमान करावयास हरकत नाहीं की, इतर

देशांप्रमाणें कोशल देशांतिह ८ व्या शतकाच्या अखेरीस धर्मकांति होऊन प्राचीन हिंदुपर्मीनें आपलें डोकें पुनः वर उचललें. यावेळीं सुरू झालेलें कोक्कलापासूनचें हेहय कुल पूर्णपणें प्राचीनधर्माभिमानी होतें. पण त्याचा जो इतिहास यमजण्यासारखा आहे तो आपल्या पुढील इतिहासकालांत पडत अयल्यामुळें येथें त्याचें विवेचन आझी करीत नाहीं.

तरी पण जातां जातां इतकें सांगणें अवस्य आहे कीं, हेहयांचें हें उत्तर कुछ ह्युएनत्संगानें मेट दिलेल्या महाकोगलच्या कुलाहून भिन्न होतें. पुराण वम्तुमंशोधन खात्याच्या मध्य प्रांताच्या वृत्तांतांत किनगहॅमनें यासंबंधीं असें म्हटलें आहे कीं 'पुढील कालांत आवल्याला मध्यहिंदुस्थानांत हैहयांचीं दोन मोठी राज्यें आढळून येतात, एक मणिपुर राजधानी असलेलें महाकोसलचें राज्य, आणि त्रिप्र राजधानी असलेलें चेदीचें दुसरें - येथें हें सांगितलें पाहिजे कीं, त्रिपुरीला चेदि हैं नांव चुकीने दिलेलें आहे. वस्तुतः त्रिपुर हैं प्राचीन शहर जवलपुराजवल असून तेथें कुलचुरी किंवा कलचुरी हैहय राज्य क**रीत** होते. महाभारतांत चेदि राज्य यमुनानदीच्या दक्षिणताराला लागून होतें, व तें उपरिचर वसृनें स्थापन केलें होतें असें म्हटलें आहे. \* त्याच्याच बशांत शिशुपाल हा। जन्माय। आला, हें कुल हैहयांचे नव्हतें, त्रिपु<del>रच्या</del>। हद्दीला लागृन उत्तरेकडे असलेलें हें चेदिराज्य पुढें त्रिपुरीच्या हेह्यांनीं ंजिकिलें आणि त्यामुळें पुढें सगळ्या। कलचुरी। हेहयोच्या राज्यालाच चे**दि**। हें नांव मिळालें. पुर्टे मूळ चेदि देशांतील केलिजरचा प्राचीन मोठा किला**हि** स्यांच्या ताच्यांत आला, आणि स्यामुळें स्यांनी आपल्या<mark>ला ' कलिजरपरव</mark> रावीश्वर ' असे नांव घारण केलें. हें हैहयकुल महाकोसलांतील मणि<mark>पुरच्या</mark> हेहआंपासून मिन्न होतें; व ज्या अर्थी त्यांच्या राज्याचा **ह्युएनत्संगानें** निर्देश केळेळा नाही, त्या अर्थी तेव्हां तें फारसें प्रसिद्ध नसावें. कदाचित् तें महाकोसलच्या राजाचें मांडलिक संस्थान असेल, व आठव्या शतकाच्या अखेरीस प्राचीन धर्माभिमानी राजांनी जी सर्वसाधारण उचल केली तिचा कायदा घेऊन त्यावेळीं त्या दोनी हैहय राज्यांनीं प्रवळ होऊन कोसलच्या राज्यावर वरचड केली.

<sup>\*</sup> स चेदिविषयं रम्यं इ० । महामारत आदिपर्व.

किनगहँ मनें ह्युएनत्संगानें चिचिटो नांवानें उहें खिलेह्या देशाळा चेदि महणून ठरविण्याचा प्रयत्न केला आहे. पण गोष्ट तशी नमून चेदि देशाच्या पश्चिमेस जो जेजाकभुक्ति नांवाचा प्रांत होता,तो हो प्र.असें जे इतरांनीं दाखिक आहे तें बरोबर दिसतें. जेजावभुक्ति याचें प्राकृत अपभ्रष्ट रूप जझोटि झालें व त्यालाच ह्युएनत्संग चिचोटि महणतो या देशाचा आमहीं पृत्वीं उहेंख केलाच आहे. त्याची राजधानी एरण येथें असून तथें ह्युएनत्संग गेळेला असावा.

त्रिपुरचे कलचुरी हेहय आपला स्वतःचा एक शक उपयोगांत आणीत असून त्याचा आरंभ इ. स. २४८ पासून झाला होता. त्याला चेदिशक हे नांव असून तो सन २४८ त सप्टेंबरच्या पांचव्या तारखेला सुरू झाला असें डॉ. कील्हानेने सिद्ध केलें आहे (एपिश्रिफिका इंडिका पु. ९ पा. २९) या शकाचे वर्ष अश्विनादि आणि महिने पोणिमान्त असत. या शकस्थापन्वकन सन २४८ त चेदि राजांचा फार उत्कर्ष झाला असला पाहिजे असें दिसते त्रिपुरच्या हेहथांचा कांधी काळपर्यत हिंदुस्थानच्या पश्चिम भागावर कोवण व गुजराव या प्रांतांवर अंगल असल्यामुळें दक्षिण गुजराथेंतील त्रैकृटक देशांत त्यांचा शक चालृ होता. इत्यया आचीनकाळच्या इतिहासाची फारशी माहिती उपलब्ध नाही चेदि शकाला कलचुरी हों जें नांव आहे ते मात्र इ. सन.च्या ८ व्या शतकापूर्ण आदलत नमल्यामुळें तें त्याला मागा-हून मिलाले असले पाहिजे, आरंभी नव्हतें असे दिसतें. आपल्या इतिहासाच्या पुढील भागांत या कलचुरींचाच वृत्तांत आमही देणार आहों.

हेह्यांचे कोशल देशांतील राज्य बहुधा विशेष कांहीं घडामोडींशिवाय बरांच शतके म्हणजे पृथीं म्हटल्याप्रमाण क्या शतकापासून तों १७ व्या शतकापर्यंत म्हणजे मराट्यांच्या काळाप्यंत चालत होतें. पर्वतांनीं वेष्टिलेल्या मुख्यांत एकीकडे हे राज्य असल्यामुळें, त्याला फारमा कोणाचा उपद्व जाला नाहीं. ते प्रारंभी बोद्धमतानुयायी असून ८ व्या शतकांत जी सार्वित्रक धर्मकान्ति या देशांत घडून आली त्या लाहेंत त्यांनीं पुनः जुन्या हिंदुधमीचा म्बीकार केला. त्यांच स्वतःचे लेख कांहीं उपद्यत्य नाहींत, त्यांच्याविष्यीचे बखरवजा जे कांही लेख आहेत, त्यांत अगदीं प्राचीन काळापासून मराट्यांच्या काळाप्यंत होजन गेलेल्या त्यांच्या राजांचीं नांवे दिलीं आहेत त्यांचे दिग्दर्शन पढ़ टीपेंत येईल. पण त्यांत विशेष पराक्रमी अस राज न झाल्यामुळे सामान्य इतिहासवाचकांना त्यांचें फारसें महत्व वाटण्यासारखें नाहीं.

### टिप्पणी.

#### छत्तिसगड ऊर्फ प्राचीन कोशल देश.

मध्यप्रांतांतील छित्तसगड म्हणजे ह्युएनत्संग ज्याला कोसलचें राज्य म्हणतो, किंवा ताम्रपटादि लेखांत ज्याला महाकोशल म्हटलें आहे तोच होय, असें आम्हीं ठरविले आहे. यासंबंधांत मध्यप्रांताच्या गॅझिटीअरमध्यें दिलेली हकीगत वाचनीय आहे.

छत्तिसगड म्हणजे मध्यप्रान्तांतील रायपुर आणि संबळपुर या अली-कडांल जिल्ह्यांच्या मुलूख होय. त्याच्या वायव्य कोणावर सातपुडापर्वताचे मैकल नांवाचे टोंक असून तेथून पश्चिमवाहिनी नर्मदा आणि उत्तरवाहिनी शोण या नद्या उगम पावतात. त्या ठिकाणाला अमरकंटक हें नांव असून महानदीचा उगम तथृनच होतो. या सर्व मुलखाच्या भोवती डोंगर असून हा प्रान्त महानदीच्या खोऱ्यांत वसलेला आहे. त्यांतील जमीन सपाट असून बहुतेक ठिकाणीं ऋषिक्षोग्य आहे, व तिचे कांहीं भाग तर फारच सुपीक आहेत. त्याचे प्रत्येकी एक एक गड असलेले छत्तीस भाग असल्याम्ले त्याला छत्तीसगड है नांव मिळाले. त्यांतील मुख्य भाग महणजे:-१ ला, शिवनाथ नर्दाचें खोरें आणि ही नदी व लकडी पर्वताच्या मधला मुलृख; २ रा शिव-नाथ आणि हसटा नद्यांच्या मधळा प्रदेश; ३ रा शिवनाथ आणि महानदी यांच्यामधील भाग; आणि ४ था रायपूरपासून दक्षिणेकडे महानदीपर्यतचा मृत्य. येथील मृत्य उत्पन्न तांदृल, गहुं, डाळी व गळिताची धान्यें हीं होत. याच्या सरहद्दीवरील जंगळांत वाघ, डुकर व रेडे हे विपुल असून बंगालच्या बाजृला उत्तरेकडे हत्तीहि पुष्कळ असत. जंगली मुलखांतील वर्म्ता गोंड, भृम्ये, आबीग या छोकांची आहे. हे लोक शुद्ध जंगली असून सपार्टाच्या मुलेखांतील लोकांशी मुळींच मिसलत नाहींत, व शूरोपियन छोकांचा संसर्ग होऊं लागत्यास ते पलीकडे जंगलांत पळ्न जाताते सपा-टीच्या प्रदेशांतील मुख्य वस्ती चांभारांची असून ते शेतकी करणारे आहेत. तसेंच त्यांची स्थिति जरा वरी असत्यामुळें अलीकडे त्यांनी बाह्मणी धर्माचा याग करून हिंदुधर्मासारग्वाच पण आपळा स्वतःचा एक नवीन धर्म स्थापिळा

आहे -त्यांना सत्नामी म्हणतात. उरलेल्या लोकांत ब्राह्मण, रजपूत, कृमीं, राऊत ह्या जाती प्रमुख आहेत. या प्रदेशांत अलीकडे आगणाडीचे रस्ते होऊं लागले आहेत. या प्रदेशांत पूर्वी इतके धान्य होत असे कीं, तें बाहेर जावयाला वाव नसल्यामुळें तसेच तेथें पडून राही, बाहातुकीचा धंदा पूर्वी वंजारी नांवाच्या जानीचे लोक करीत असत. त्यांच्यापाशीं शेकडों हजारों बंलांचे तांडे असून त्यांच्यावर गोण्या मरून ते तेथील धान्य पश्चिमेकडे जवलपुरास, उत्तरेकडे काशीस, दक्षिणेकडे नागपुराम आणि पूर्वेकडे ओडवाप्रान्तांत पोंचर्वात असत.

येथील हिंदुलोकांच्या दंतकथेप्रमाणे पहातां ह्या छत्तिसगडच्या मुलुखा-वर प्राचीन काळापासून हेहयांचे राज्य होते. सत्यांगनामक राजाच्या मागृन सुद्युम्न नांवाचा राजा पूर्व देशावर राज्य करीत होता. ऱ्याच्या एका पुत्राला माहिएमती, म्हणजे मोटला किंवा महेश्वर येथील राज्य मिळालें, ुसन्याला चंद्रपुरचें म्हणजे चांदाचें राज्य मिळालें व तिसऱ्याला रतनपुर किंवा मणिपुर म्हणजे छत्तिसगट हा मुलूख मिळाला. या तिसऱ्याच्या वंशांतीळ १० वा राजा कर्णपाल नांवाचा असृन त्यानें संवत् १७२ ते २५१ म्हणजे सन ११५ ते १९४ पर्यंत राज्य केलें. त्याने अमरकंटक येथें एक नगर वसविलें व तेथें देवालयें वांधिलीं संवत् ३६७ ते ४६७ च्या दरम्यान कर्णपालाच्या मदनपाल नांवाच्या एक वंशजानें पेन्द्र आणि अम-रकंटक यांच्या मध्यें एका सपाट डोंगरावर घनपुर नांवाचें शहर स्थापिळें व अजमीर नांवाचा एक दुमेंच किछा वांधिला. या किल्याचे अवशेष अजून द्योस पडतात. ८ व्या शतकांत येथील राजाच्या सुरदेव व ब्रह्मदेव नामक दोघां पुत्रांनीं तें राज्य आपसांत वांट्न घेतलें; त्यांतील मोठी पाती रतन-पुरला जाऊन धाकटी पाती रायपुरला गेली. तथापि धाकटी पाती मोठीच्या मांडलिक संस्थानाच्या नात्यानेंच चालविळी जात होती. रतनपुरचे राजे विळासपुर, सरगुजा व संयळपुर यांबर राज्य करीत असून, रायपुरचा अंमळ रायपुर, वस्तर व करोंद यांवर चालत असे. मराठ्यांच्या काळापर्यंत हैहय-वंशी राजांच्या राज्याच्या याच हृद्दी होत्या.

मणिपुर ही जुनी राजधानी रतनपुरच्या उत्तरेस १५ मैलांवरील लफा नामक पर्वताच्या माध्यावर वसलेली होती. हें स्थळ समुद्रसपाटीपासून ३४०० फुटांच्या उंचीवर एका विस्तीण पाठारावर आहे. तेथें किल्ला, टांकीं, देवालयें, व वाडे यांचे अवशेष अजून हष्टीस पडतात. हें स्थळ उंचवटचावर असल्यामुळें मोठें सुरक्षित होतें. संवत ८९५ पामून १६२० पर्यतच्या तथील बाद्यणी \* कथांत त्या राज्यांत वांधिलेलीं देवळें व वसविलेलीं पण आतां नष्टप्राय झालेलीं नगरें यांच्या नामावलींखेरीज निरिनराल्या राजांच्या किल्पत गुणाचें वर्णन केलेलें आहे. संवत् १६२० त म्हणजे सन १५६३ त महंमद नांवाच्या दिल्लीच्या वादशहानें या राज्यावर आपलें वर्चस्व स्थापिलें, तेव्हां कल्याणिसंग नांवाचा तथील राजा दिल्लीस गेला आणि करभार देण्याचें कवूल करून त्यानें वादशहापासून रतनपुरचा राजा महणून मान्यता संपादन केकी. तेव्हांपामून मराठ्यांच्या वेळेपर्यंत त्याच्या वंशजानीं तेथें राज्य केलें.

पुढें मराठ्यांच्या स्वाऱ्या तिकडे सुरू झाल्या, तेव्हां रतनपुरचें राज्य मोडलें, व रायपुरचीहि तीच स्थिति झाली. आणि आजिमितीस या इंग्रजी राज्यांत हेहयवंशाचा एक गरीवसा तंतु कांही इनाम गांवांचा मात्र उप-मोग घेत आहे.

हेह्य कुलांत फारमे पराकमी राजे कोणी झाले नाहींत, किंवा त्यांच्या-वेळच्या इमारतीहि आज शिल्लक नाहींत. तसेंच छित्तसगडच्या मुलखांत हेह्य रजपूत क्षत्रियांची घराणी देखील फारशी उरलेली नाहींत.

छित्तसगड प्रांताविषयीं किनगहँमच्या मध्यहिंदुस्थानांतील प्राचीन नाण्यांविषयींच्या लेखांतून आणखीं कांहीं माहिती मिळते, ती अशी:— 'महानदीच्या खोऱ्यांत राजिम, सुपुर, व स्कारी नारायण हीं मुख्य शहरें होत. या तिन्ही ठिकाणीं पुष्कळ मोठीं मोठीं देवालयें व कोरींव लेख आहेत व त्यांवरून त्या राज्याच्या पूर्वकालीन वेभवाची व सामर्थ्यांची साक्ष पटते. (पान ७३).

<sup>\*</sup> या कथा कोठें प्रसिद्ध झालेल्या नसल्यामुळें त्या मिळवून प्रसिद्ध करणें अवस्य आहे.

'' तेथील राजाच्या भेटीला ह्युएनत्संग गेला होता. तो क्षत्रिय जातीचा असून त्याचें नांव सातवाहन होतें. पण रतनपुर किंवा रायपुर येथील हैह-यवंशी राजांच्या नावांत असरें नांव कोठें आढळत नाहीं. ज्याला इतिहास म्हणून म्हणतां येईरु अशी या राज्याची माहिती सुरदेव नांवाच्या राजा-पासून पुढें मिळूं टागते. या राजाने तेळंगण देश जिंकला असे तेथीट प्राचीन बखरीवहन समजते. त्याचा काल ७४९ असा दिला आहे. हा चेदि-शक धरित्यास सुरवेवाचा काळ सन ९९८ हा ठरतो. सन १९६५ तील पहिल्या कोरींव लेखांत श्रीकह चेदीश्वर, रत्नराज, पृथ्वीदेव, जजहरेव अशीं राजांची नावें आढळतात. या प्रांतांतील फार जुनीं नाणीं म्हणजे पृथ्वीदेवाची असून त्यांनील बहुतेक सोन्याची व कांही थोडी मात्र तांच्याची आहेत. तांच्याच्या नण्याच्या एका वाज्या चतुर्भुज हनुमानाची मूर्ति आहे; व सोन्याच्या नाण्यांवरील आकृति अस्पष्ट आहे. जज्जखदेव व रत्नदेव यांचीहि नाणीं कांही मिळाली आहेत: त्यांवसन जज्जले देवाच्या काळांत सन ११२० आणि रत्नदेवाच्या सन ११४० अशी वर्षे होती असे दिसन येतें. " यापेक्षां हेटय राजांचा इतिहास फारसा महत्वाचा जसच्या-मळे तो येथंच संपावती

## प्रकरण १७ वें.

### पश्चिमेकडील राज्यें.

### १ भिनमालचे गुर्जर चाप राजे.

या प्रकरणांत कनोजन्या पश्चिमेकडील ज्या राज्यांची नांवांनशी हाएन-संगानें दिखी आहे त्यांची हकीकत वावयाची आहे. त्यांतील पहिलें ठळक राज्य म्हणजे भिनमालचें म्हणजे रजपुतान्याचे राज्य होय. गुर्जर छोक कोणत्या जानीचे होते या प्रश्नाचा साम्र विचार आम्हीं पूर्वी एका टीपेंत केळा आहे. त्यांत असे दाखावेळें आहे कीं, गुर्जर हे मृळचे आर्यवंशीयच होत. त्याची लांबर डोकी, रेखलेली नाकें ( ही प्यारिसच्या लोकांच्या नाकांपेक्षांहि अधिक रेखींव आहेत: १९०१ च्या खानेसुमारीचा अहवाल), त्यांचा उंच बांधा इत्यादि प्रमाणांवहन मान्ध्यककोविदांना त्यांना आर्य-वंशीय ठरविष्याशिदाय गत्यंतरच नाही: मग त्याविषयी व्हिन्सेन्टस्मिथ किंवा रा. देवदनपंत भांडारकर यांचे मते कांहींही असी. स्मिथ व भांडारकर यांच्या मतें गुर्जर टोक हे मृळ परकीय जातीचे आर्येतर असृन त्यांचा वंश सिथियन होय. देवदत्त भांडारकर यांनीं त्यांना सिथियन वंशापेकीं खजर जातीचे ठरविलें आहे. स्मिथ साहेबांनीं गुर्जर लोक अमुक एका वेळीं हिंदु-स्थानांत आले असे दाखिवतां येण्यासारखे ऐतिहासिक प्रमाण मिळत नाहीं ही गोष्ट स्वतः कबूळ केळी आहे. तं म्हणतात, ''श्वेतवर्ण हृणांवरोवरच किंवा फार तर त्यांच्या पाठीमागृन रुगेच गुर्जर लोक हिंहुस्थानांत आले असा समज आहे. पण ते आशियांतील अमुक ठिकाणाहुन आले किंवा ते अमुक जातीचे होते, असें दाखिवण्याला कांद्रीच प्रमाण मिळत नाहीं.'' ( स्मिथचा प्राचीन हिंदुस्थानचा इतिहास पा. ४५२). दुसऱ्या एका ठिकाणींहि ( रायल एशियाटिक सोसायटीचें जर्नल सन १८०८-१९०९ ) त्यांनी याच मताचा अनुवाद केला आहे. ते परकीय जातीचे होते या तकीला आधार काय तो एवढाच आहे कीं, गुर्जर हें नांव ६ व्या शतकापूर्वीच्या लेखांत कोठें आह- छत नाहीं; व त्यांचा प्रथम वाणभद्दानं हृणांबरोबर उहुंख करून दोघांचाहि टाणेश्वरच्या प्रतापवर्धनानें मोड केला असें म्हटलें आहे. पण एवढचा गोष्टीवरून वरील तर्क करणें हें केवळ असमंजसपणाचें आहे. साहाव्या ज्ञतकापूर्वीच्या कोणत्याहि उपलब्ध लेखांत गुर्जर हें नांव अद्यापपावेतीं आडळळेळें नाहीं, ही गोष्ट खरी. पण तेवडचावरून तें पूर्वी नव्हतेंच किया त्याचा कधीं कोणी उपयोग केलाच नाहीं असे कसें सिद्ध होणार ? एखाया गोष्टीचा प्रथांतरींच्या उहेखाचा अभाव त्या गोष्टीचा आत्यं-तिक अभाव सिद्ध करण्यास मुळींच पुरेसा नाहीं ही गोष्ट अनेक विद्वान् डोळ्याआड करतात, व वाटेल नीं अनुमानें काढीत सुटतात. पण आमहीं स्रांना असे विचारतों कीं, साहाव्या शतकापूर्वीचे झाडून सारे ताम्र<mark>लेख,</mark> शिलालेख, प्रथ, नाणीं वगरे आज उपलब्ध असृन त्यांत कोटेंदि गुर्जर् हें नांव आढळत नाहां असे झालें आहे काय ? या सर्व वस्तु उपलब्ध आहेत असें म्हणणें किंवा मानणें केवळ हास्यास्पद होय. आणखी असें कीं, बाण-महानें हुणावरोवर गुर्जरांशिवाय आणखी मालव, सिन्ध् इत्यादि दुसऱ्याहि खेकांचा उहेन्य करून त्यांचाहि पराजय प्रतापवर्धनाने केला होता असे म्हट**लें** आहे. मग यावरून हेर्हि सर्व छोक परकीयच होते, व ते हुणांबरोबर किंवा बोडेबहुत त्यांच्या मागृन पुढून हिंदुस्थानांत आले असे मानावयाचें कीं काय <sup>१</sup> पूर्वित्रहांमुळें पुष्केळ यूरोपीय पंडित व त्यांच्या वरोबर कित्येक एतदेशीय विद्वानिह कशी एकदम चुकीची अनुमाने बांधु लागतात हैं वाहिलें म्हणजे मन्ष्य अगदीं थक्क होऊन जातो. भरतखंडाच्या इतिहा-सांत के के महणून कोणी कर्तवगारी करणारे छोक आढळतात ते ते सर्व सिथियन आदिकहन परकीय जातींचे होत, असे अनुमान **बाधतांना या** वाश्चात्य पंडितांच्या मनामध्यें एक निराळीच भावना जागृत असते. या विद्वा-नांनीं जाट आणि रजपृत या लोकांना देखील सिथियन वंशाचे परकीय लोक म्हणून ठरविलें आहे. या विद्वानांना आमचा असा प्रश्न आहे कीं, जाट, गुर्जर, रजपूत हे सर्वच जर मानुष्यकशास्त्रदृष्ट्या आर्यछक्षणान्वित असर्ताहि परकी सिथियन वंशाचे समजावयाचे; तर मग संस्कृत किंवा बैदिक भाषा बोलणारे फार प्राचीन काळी पंजाबांत व**ाज**पुतान्यांत ये**ऊन** 

वसाहत केलेले आर्य वंशीय लोक तरी कोणते ? हे आर्य लोक या ठिकाणी येऊन राहिल्याचे वेद, रामायण महाभारतादि प्रंथ आणि अवेस्तादि इतर अंथ यांवरून उघड सिद्ध होते. मग ते हिंदुस्थानांतून आतां काय नष्ट झाले महणावयाचे ? या ठिकाणच्या खालच्या वर्गीतील लोक शारीर लक्षणांवरून पहातां द्राविड वंशांतील आहेत हें उघड आहे; आणि तुमच्या मताप्रमाणे जाट, गुर्जर, रजपृत व बाह्मणिह जर श्रीक, शक किंवा हूण या जातीचे होते तर, वेद, महाभारत व मनुस्मृति यांत प्रसिद्ध असलेले ते भारतीय आर्य नष्ट झाले कीं काय ? शकवंशविषयक कल्पनांचें याहून अधिक लड़न करण्याचें प्रयोजन नाहीं. थोडक्यांत एवडें सांगणें पुरे कीं, जाट, गुर्जर आणि रजपृत या जातीच्या लोकांचीं शारीर लक्षणें महणजे त्यांचीं लांवट डोकी त्यांचीं रेखींव नाकों, त्यांचे उच वांचे इत्यादि निःसंशय आर्यवंशाचीं असून इति हासांत अशी एकिह गोष्ट आडळत नाहीं कीं, जिच्यामुलें हे लोक ऐति हासिक काळांत वाहेरून या देशांत आले. अर्शा शंका उत्यन होईल ! मग तसें सिद्ध होण्याचें लांवच राहिलें.

आमच्या मते बेदिक काळच्या आर्योपेकी क्षित्रयांचे प्रतिनिधि हे रजपृत् होत, आणि जाट व गुर्जर हे वेदयांचे प्रतिनिधि होत. किंयहुना, जाटांना आर्योन्या पहिल्या टोळीपेकी म्हणजे आम्हीं महाभारता-या उपसंहारांत म्हटल्या प्रमाणें सूर्यवंशी आर्य मानण्यास हरकत नाहीं. वेदामध्ये पंजाबांत यंजन राहिलेल्या व तेथें शेतीभातीचें किंवा गाई वाळगण्याचें काम कर-णाच्या विशांचा उद्धेख आहे. भगवद्गीतेतिहि कृषि व गोग्ध्य म्हणजे शेती व गुरें वाळगण्याचा घंदा ही वेदयांचीं विशिष्ट काम म्हण्न सांगितलीं आहेत. आणि जाट व गुर्जर हे पंजाबांत येजन राहिलेल्या व कृषिगोरध्य करणाऱ्या वेदिक वेदयांपेकीच दोन कुळांतील लोक होत. पुढे त्यांचा शृदांशी निकट संबंध येजन अनार्योन्या विधवापनिवेवाहासारस्या कांहीं सामाणिक चाली त्याच्यांत शिरल्या. आजन्या स्थितीचा विचार करताहि जाट किंवा गुर्जर आणि रजपृत याच्यांतील महत्वाचा मेद म्हणजे पहिल्या जातींत पुनर्विवाह चाळतो, आणि दुसरीत चाळत नाही, हाच होय. शिवाय कालान्तराने हिंदु-लोकांत शेतीचा घंदा निकृष्ट मानिला जाऊं लागल्यामुळे जाट गुर्जरादि मूळ आर्थरक्ताच्या लोकांना आज शूद्र मानण्यांत येऊं लागलें आहे. तथापि दीर्घकालीन रूढी व जातिसंबंध हे आजहि इतके बलवत्तर आहेत कीं, मनुकालाप्रमाणें आजचेहि रजपृत पंजाबांतील व दिक वेड्यांचे वंशज जे जाट व गुर्जर त्यांच्या कन्या वरण्याला कचरत नाहींत.

एकंदरींत जाटांप्रमाणें गुर्जर हेहि आर्यवंशीय वैदिक वैश्यांचे वंशज होत, आणि म्हणूनच पांचव्या शतकापूर्वीच्या ऐतिहासिक लेखांत त्यांचा स्वतंत्र पणे उहेख नाहीं. जो कांहीं प्राचीन इतिहास किंदा जे ऐतिहासिक लेख म्हणून आज उपलब्ध आहेत, त्यांत विशेषेंकहन राजे व राजघराणी यांचाच उहेख असुन इतर सामान्य छोकांविपयीं कांहीं सांगितलेलें नसतें. वैश्य लोक जे विशेष नजरंत येऊ लागले, ते इ. सनाच्या तिसऱ्या शतकांत. त्यावेळां बरींच क्षत्रिय घराणीं उदध्वस्त झालीं, व कांहीं खालीं दक्षिणेत उत्तरलीं व न्यामळे वैष्यांपैकी अनेकांना आत्मसंरक्षणासाठी शस्त्र धरावें लागलें. सिथि-अन लोकांच्या हिंदुस्थानावर होणाऱ्या स्वाऱ्यांना तोंड देण्यासाठी वैद्यांना तसे करणे जरूर होते. गुप्त घराणे वैश्य असून प्रथम युर्चा छोकांचा आणि नंतर हण लोकांचा प्रतिकार कम्नच तें पदवीला चढलें. जेव्हां हण लोकांनीं प्रथम पंजाबावर चाल केली, आणि सियालकोट येथें आपलें राज्य स्थापिलें, तेव्हां तेथील कित्येक गुर्जरांनीं तेथृन पाय काढला, व खालीं रजपुतान्यांत उतरून तेथे वसर्ता केळी.परकीय लोकांच्या उपद्रवाला कंटाळलेल्या पंजाबांतील आर्योना रजपुतान्यांतील वाळवंटाच्या प्रदेशांनी याप्रमाणे अनेक वार आश्रय दिलेला आहे. हणांच्या वेळी गर्जरांची ख्याति होण्याचे तरी हेच कारण असलें पाहिजे. हुणांनी त्यांची पंजाबांत्न हकालपदी केल्यावर त्यांनी खाली रज-पतान्यांत उतहन भिनमालयेथे सहाव्या शतकाच्या आरंभीराज्य स्थापिलें. त्यांच्यांतील कांहीं मंडळी आणसींहि दक्षिणेकडे गेली व तिकडे त्यांनीं दुसरीं राज्यें स्थापिलीं. दहानें स्थापिलेलें भडोच येथील गुर्जर राज्य याच सुमारास स्थापिछेलें होतं. ह्यापनत्संग या देशांत आला तेव्हां हीं दोन्हीं राज्य भरभराटीत असलेली त्याला आढळून आली. प्रतापवर्धनानें गुर्जरांशीं युद्ध करून त्यांचा मोड केला, तो ते हूणाबरोबर आलेले परकीय लोक म्हणून नव्हे. त्याला इतर साम्राज्यपदाकांक्षी राजाप्रमाणें दिग्विजय कराव-

याचा होता व त्यांत जे कोणी त्याच्या तडाख्यांत सांपडले, मग परकीय असीत वा स्वकीय असीत, त्यांचा त्यांनें समाचार घेतला. भिनमालचें गुर्जर राज्य त्याच्या राज्याच्या नैऋत्येसच होतें. अर्थात् त्यावरहि त्यांनें आपलें आधिराज्य स्थापन केलें. प्रतापवर्धनानें त्याचा एकदां मोड केला तरी तें राज्य कणखर असल्यामुळें पुढें हर्पाच्या हातृनहि तें नष्ट होऊं शकलें नाहीं. त्यांच्यावर हर्षानं देखीळ नांवाचें मात्र स्वामित्व स्थापिलें होतें हें पूर्वी सांगितलेंच आहे. पुढें तर गुर्जर इतके बलाड्य झाले कीं, त्यांनीं ८ व्या शतकांत स्वतः कनोजवरच स्वारी केली.

हर्षाच्या वेळी भिनमालचा राजा कोण व कोणत्या जातीचा होता तें आतां पहावयाचें. पूर्वी सांगितलेंच आहे की, इ. स. ६२८ त भिनमाल यथें ब्रह्मसिद्धान्तनामक आपला ज्योतिपावरील सिद्धांतग्रंथ लिहिणाऱ्या बद्मगृप्तानें ज्याचा उहेख केलेला आहे, त्या व्याघ्रमुख राजाचा तो पुत्र असावा. व्याघ्रमुख हा चाप घराण्यांतील होता असे ब्रह्मगुप्त महणतो. हे चाप (चापोत्कट) जातीचे अत्रिय प्रसिद्ध असून ७ व्या व आठव्या शतकां-तील ताम्रपटादि लेखांत त्यांचा उद्धेख येतो ( पत्री सांगितलेला नवसारी येथील लेख पहा ). त्यांनी पढें गुजराथेंत अनिहत्र पटण येथें राज्य स्थापन केलें; व त्याविषयीं आम्हीं पृष्ठें सांगगारच आहों. तात्पर्य, हर्षाच्या वेळीं भिनमालचा राजा क्षत्रिय जातीचा होता असे ब्रह्मगृप्त व खुएनत्संग या दोघांच्याहि मतानें ; ठरतें. त्याच्या संबंधानें खुएनत्संग म्हणतो, "तो अत्रियजातीचा असून तरुण, मुज्ञपणाविषयीं अन्यात व बौद्धधर्मा वर स्ट ब्रद्धा ठेवणारा होता. '' हें म्हणणें यूरोपियन पंडितांना मोठें गृढ वाटतें. व आपत्या कल्पनांशीं तें जुळविण्यासाठीं त्याची ते वाटेल त्याप्रमाणें ओढा-ताण करतात. त्यांचें म्हणणें असें कीं, गर्जर लोक परदेशी सिथियन वंशाचे असुन त्यांना येथें आत्यावर मागाहून हिंदुसमाजांत समाविष्ट कहन घेतलें, उतकेच नव्हे, तर शंभर वर्षाच्या अवधीत त्यांचे राजे पूर्ण क्षत्रिय आहेत असेंहि ठरविण्यांत आलें. कातां, हें म्हणणें किती असमंजसपणाचें आहे याचा विचार वाचकांनींच करावा. जातिमेदासारख्या विशिष्ट संस्था अस-लेला हिंदुधर्म परधर्मी व्यक्ति किंवा समाज यांना आपल्याला उपसर्ग न

होऊं देतां आंत समाविष्ट कहन घेईल, व तसे पुष्कळ लोक या धर्मीत आलेहि असतील परंतु, जेव्हां हुणादि परकी लोकांना हांकून देण्याच: जिकडे तिकडे सारसा प्रयत्न होत होता, व जेव्हां, ताम्रपटादि लेखांत नमुद केल्याप्रमाणें, प्राचीन हिंदुधर्माभिमानी आर्य राजे वर्णसंकर होऊं न देण्यो-विषयीं आटोकाट प्रयत्न करीत होते ( वर्णव्यवम्थापनपर ) अशा वेळी परकी धर्माच्या राजांना शुद्ध क्षत्रिय म्हणून त्यांनी हिंदुधर्मीत घेतलें असेल है शक्यच नाहीं. तात्पर्य गुर्जर छोक्र है प्राचीन आर्यापैकी वैद्यांचे वंशज असृन त्यांचे राजे चाप अस्मळ क्षत्रिय होते, हेंच महणणें उचित ठरते. ह्युएनत्संगाच्या वेळेपासून म्हणजे इ. स. ६४१ पासून तो सुमारे सन ७५० पर्यत भिनमालच्या चाप राजांचा इतिहास फारसा उपलब्ध नाही. ६४९ च्या सुमारास तेथील राजा बोद्धमतानुषायी होताः परंतु त्याच्या नंतर हिंदुस्थांनात जो सार्वत्रिक धर्मक्रान्ति झाली तिजयरोबर गर्जर लोकांमध्ये हि प्राचीन धर्माचें पुनरवजीवन झालें असलें पाहिजे. गुर्जर राजे चांगले बळाडच असून, सिन्धप्रांत काबीज केन्यावर आरच लोकांनी जेव्हां त्यांच्या राज्यावर स्वारी केली तेव्हां त्यांना त्यांनी जोराने मार्गे फिरविटों. अरह लोकांनी सिन्ध प्रांतांत पाऊट रोंबच्यावर आक्टे राज्य आणि धर्म सिंधच्या जवळच्या प्रांन्सांत वाहिबण्याचा उपक्रम महजच केळा तेव्हां गुर्जरांनी त्यांचा चांगला मोट केला असे दिसतें. अरवांच्या या पराजयानंतर भिनमालचे राजघराणें बदछून इ. स. ७५० च्या. सुमानस. प्रतिहार घराणें राज्यारूड झालें. चापांचें घराणे सामान्य नियसाप्रमाणें नुमारे २०० वर्षे चालून अस्तं-गत झाले, व त्यांची जागा प्रतिहारीनी घेतली. या गुर्जर प्रतिहारीचा इति-हास पुढीर काळांत येत असल्यामुळे, तो पृढील पुम्तकांत सांगण्यांत येईरू

### (२) मोलापो ऊर्फ पश्चिम मालवा येथील वर्धन राजे.

दक्षिणेकडील भडोचच्या गुर्जर राजाचा डांतहास आम्हीं पृवीं दिलाच आहे. आतां ह्युएनत्संग ज्याला मोलापो म्हणतो त्या पश्चिम मालव्याच्या इतिहासाकडे आपण बळूं. मन्दसोरच्या लेखांत सांगितलेला यशोधर्मा विष्णुवर्धन नांवाचा राजा देथे राज्य करीत हाता, हें पृवीं सांगितले आहे. हों जे वर्धन उपपद त्यावहन तो राजा गृप्तराजांश्रमाणेच बैद्य जातीचा असावा, असा आमचा तर्क आहे. त्यानें मिहिरकुल नामक हूण राजाचा पराजय करून मोठा पराक्रम गाजविळा. चंद्राच्या व्याकरणांतील 'अजय कर्जिं हूमान् 'म्हणजे जटानें हूणांचा पराजय केला हें वाक्य पूर्वी आम्हर दिलेंच आहे. तें यशोधम्यांला जर ळागू केलें (व दुस-या कोणाला तें लागू नसल्यामुळें त्यालाच तें लागू करणें भाग आहे ) तर तो जर्ट ऊर्फ पंजा- बांतील जाट असला पाहिजे, असें दिसतें. खरें पाहिल्यास भिनमालच्या गुर्जरांप्रमाणेंच जाटिह पंजाबांतून माळव्यांत रहावयास आले असावे. पंजा- बांत हूणादि परकीयांच्या त्रासामुळें वैतागलेल्या लोकांना जसा राजपुता- न्यांत आश्रय मिळे, तसा माळव्यांतिह मिळत असे. माळव्यांत आल्यावर जाट लोकांनी यशोधम्यांच्या अमदानींत आपलें सामर्थ्य वाढवून इ. स. ५२८ त आपली मातृभूमि जो पंजाब त्याला उध्वस्त करणाऱ्या हृणांचा चांगला समाचार घेतला, व त्यांचा अगदीं मोड केला.

यशोधम्याचा नातू किंवा पणतू गादीवर असताना, हयुएनसंग पश्चिम माळव्यांत गेला. तो केटा बौद्रमतानुयायी असून त्याच्या राजधानीजवळ एका बुद्धमंदिराचे काम कित्येक पिढ्या चालू होते. राजतरंगिणीवरून असे दिसतें की, यशोधम्यांचा पुत्र शिलादित्य ( हे नांव हयुएनत्संगानेंहि सांगितलें आहे, ) हा बौद्धधर्मीय असल्यामुळें, त्याच्या शेजारच्या हिंदुध-मीय राजांनी त्यावर स्वारी करून त्याला पदच्यत केलें; व पुढें काइमीरच्या राजानें इ. स. ५४० त त्याला पुन: माळव्याच्या गादीवर बसविलें, आणि त्याच्या बापानें म्हणजे यशोधम्यीनें पूर्वी काश्मी-रचें सिंहासन बळकावृन नेलें होतें, तें त्यापासून परत घेतलें. म्हणजे यशो-धम्याचें घराणें माळव्यांत इ. स. ५०० पासून ६४१ पर्यंत हाणजे हयुएन-त्संग ज्यावर्षी तेथें गेला त्यावर्षापर्यंत चालू होतें. पण हर्षाच्या निधनानं-तर त्याचें काय झालें तें सांगतां येत नाहीं. परमार धराण्याच्या पूर्वीचा माळव्याचा इतिहास बहुतेक गूढच आहे. इतकेंच त्याविषयीं सांगतां येतें कीं, पश्चिम माळव्याचें राज्य गुजराय व मध्यहिंदुस्थान यांच्या सरहद्दीला लागून असल्यानें त्यांतील राजघराण्यांत अनेकवार उलटापालट होत होती. बलभीच्या राजांच्या दानलेखावहन पहातां, तें कांहीं काळ पूर्णपणें त्यांच्या

अमलाखाळीं होतें असें दिसतें. वलभीराजांनीं मन्दसोर जवळ जिमनी दान केल्याचें त्यांच्या लेखांत जे दाखले आहेत त्यावरून हें उघड होतें. म्हणजे हर्षाच्या मृत्यूनंतर त्याचें साम्राज्य जेव्हां मोडलें तेव्हां मोलापोचें राज्य बल-भीच्या बलाढ्य राजांच्या अमलाखाळीं गेलें,असें म्हणावयास हरकत नाहीं.

#### (३) मध्य माळव्यांतील उज्जनीचे राजे.

उज्जनी ही मध्य माळव्याची राजधानी होती, व ह्युएनत्संग तेथें इ. स. ६४१ त जेव्हां गेला, तेव्हां तेथें बाह्मण राजा राज्य करीत होता. तो कोण होता व हर्षाच्या मृत्यृनंतर त्याचें काय झालें, हें सांगतां येत नाहीं. पूर्वी सांगितल्यात्रमाणे परमार घराण्यापूर्वीचा माळव्याचा सविस्तर इतिहास अज्ञात आहे, असेंच एकंदरीत म्हणावें लागतें. तथापि, त्यांत एवढें सांगतां येतें कीं, मालवा हा त्या काळांत बहुतेक इतर राजांच्या अमलाखाळींच होता. माळव्याची हवा उत्तेजक नसून एकंदरींत आरोग्यकारक अशी नाहीं. त्यामुळं, बाहेरच्या लोकांना तेथीळ लोकांवर नेहमींच स्वामित्व गाजवितां येतें. मोर्य राजांनीं त्यावर आपळी सत्ता स्थापिळी असून आपल्या युवराजां-कडून राजप्रतिनिधि म्हणून ते त्याचा कारभार चाळवीत. अशोक हा एका-काळी असा युवराज म्हणून तेथें कारभारी होता. मौर्योच्या मागून सुंगाचा अंमल माळव्यावर बसला, आणि अग्निमित्र हा त्यांचा तेथील प्रतिनिधि एकदां होता; तो विदिशा नगरींत रहात असे. सुंगवंशानंतर विक्रमाचें घराणे माळव्यावर राज्य करूं लागलें, व तेंहि पांडवांचें वंशज असून माळव्याळा परकीच होतें असे दंतकथेवरून दिसतें. विक्रम घराण्यानंतर माळव्याचे राज्य पाश्चात्य शकांच्या भक्ष्यस्यानी पडलें; व तेथें सन ७८ पासून सन ४००पर्यंत शक राज्य करीत होते.या सुमारास तें गुप्तांनी जिंकिलें, व तेव्हांपासून त्यांचे प्रतिनिधि सुमारें १०० वर्षे कारभार करीत होते. गुप्तसाम्राज्य सन ५०० च्या सुमारास लयास गेलें व तेव्हां मध्य माळव्याची उज्जनी येथील गादी गुप्तघराण्याच्या एका शाखेकडे आली. याच शाखेंतील देवगृप्त नांवाचा मालवाधिप कनोजचा प्रहवर्मी व ठाणेश्वरचा राज्यवर्धन यांचा शत्रु होता. देवगुप्ताच्या वधानंतर माळव्याचे राज्य हर्षाच्या अमलाखाळी पूर्णपणे आलें, व तेथें बाह्मण राजा होता, असें ज्याविषयीं ह्युएनत्संगानें

म्हटलें आहे तो हर्षाचा पुभेदार असला पाहिजे असे आम्हांला वाटतें. हर्षाच्या पाठीमागें उज्जनी कनोजच्या राजांच्या अमलाखालीं राहिछी. युमारें सन ७०० च्या सुमारास कनोजचा राजा यशोवर्मा नांवाचा होता, हें पूर्वी सांगितलेंच आहे. तसेंच पुढें सन ८०० च्या सुमारास धर्मपालानें इतर मांडलिक राजांच्या अनुमतीनें जेव्हां चक्रायुधाला कनोजच्या गादीवर वसविलें तेव्हांहि माळव्याचें राज्य कनोजचें मांडलिक होतें हेंहि आपल्याळा आतां ठाऊक झालें आहे. यशोवमी आणि चकायध यांच्या दरम्यान १०० वर्षे माळवा प्रांत मालखेडच्या राष्ट्रकृटांच्या स्वामित्वाखालीं ही होता, असे दिसतें. या काळांतील माळव्याच्या राजांचें नांव ऐकूं येतें हें खरें; तरी ते उत्तरेकडील कनोजच्या किंवा दक्षिणेकडील माळखेडच्या सम्राटाच्या अधि-राज्याखाळींच होते. शक ७२८ तील गोविन्द नामक एका राष्ट्रकूट राजाच्या दानलेखांत त्याचा पिता जो ध्रुव त्यानें माळव्याच्या राजाला जिंकलें, व तो मालवराज त्याला शरण गेला, असा मजकूर आहे (इंडियन ऑटिक्करी प. १९). तसेंच राष्ट्रकृटांच्या गुजराथ शाखेंतील कर्क नांवाच्या राजाच्या दानलेखांत असें म्हटलेलें आढळतें कीं, त्यानें आपत्या स्वामीबद्दल माळ-व्याचें रक्षण करण्यासाठीं उत्तरेकडील गुर्जरांच्या स्वान्यांना अटकाव कर-ण्याचा प्रयत्न केला ( इंडि. ऑटि. पु. १३ पान १६० ). पण यावरून माळवा कोणा मांडिळकाचे ताब्यांत होता कीं, प्रत्यक्षच राष्ट्रकृट त्यावर अंगळ करीत होते, हें निश्चित समजत नाहीं. तथापि, इतिहासाची पनरा-वृत्ति कशी होते याची मोज या प्रकरणांत चांगली दृष्टीस पडते. सन ८ . • तील मराठे माळव्याचे स्वामी असून त्यांनी उत्तरेकडील कनोजच्या सम्रा-टाचा प्रतिकार केला. तोच प्रकार पुनः हजार वर्षीनीं घडून येऊन सन १८०० सालांत त्यांनी दिल्लीच्या सम्राटापासून माळव्याचे रक्षण करण्याच। प्रयत्न केला. असो, सन ८०० नंतर कांहीं काळानें राष्ट्रकूट मराठवाचे साम्राज्य मोडलें, तेव्हां परमारांनीं माळवा देश जिंकून तेथें स्वतंत्र राज्या ची स्थापना केली. हे परमारहि मूळ माळव्यांतील नसून बाहेरून आलेले होते. पण ही गोष्ट पुढील काळांतील असल्यामुळें, ती पुढल्या भागाबर टाकणें जरूर आहे.

### (४) जेजाकभुक्ति आणि महेश्वरपूर येथील राजे.

ज्याची राजधानी विदिशा ऊर्फ भेलसा ही होती. त्या पूर्व माळव्याचा उहेख ह्युएनत्संगानें केलेला नाहीं. या भागाचें प्राचीन नांवे दशार्ण, असे होते. \* व तें धसाण या म्पानें हल्लीच्या भाषेंतिह रूढ असून मध्यहिंदुस्था-नच्या मोठ्या नकाशांत दाखिवलेलें असतें. कदाचित् हा भाग त्यावेळी मध्य माळव्यांतील अवन्ती किंवा उज्जनीच्या राज्यांत मोडत असावा. हुलीच्या मध्यहिंदुस्थानापैकी आणखी दोन राज्यांचा निर्देश हचुएनत्संगान केळा आहे. तीं राज्ये म्हणजे जेजाकभुक्ति व महेश्वरपुर ही असृन त्याच्या वेळी दोहोंवरिह ब्राह्मण राजांचाच अंमल होता जेजाकभक्ति या नांवावरूनच त्या प्रांताचें खरं नांव 🖁 जेजाक होतें हें दिसून येतें, भुक्ति हा केवळ राज्यभागवाचक शब्द आहे. तिरभुक्ति म्हणजे जसा तिरहृत प्रांत तसा जेजाकभृक्ति म्हणजे जेजाक प्रांत होय. हा जेजाक प्रांत मृळ गृप्तसाम्रा-ज्याचा भाग होता, व इ. स. ५०० च्या सुमारास बुधगृप्त तेथें राज्य करीट होता, असा आमचा तर्क आहे. या गप्तकुळाचा ळय झाल्यावर तेथें कोणी ब्राह्मण अधिकाऱ्यानें कांहीं अंशीं स्वतंत्र असें राज्य स्थापिलें असावें. कांही अशीं म्हणण्याचें कारण असें कीं, हर्षानें त्यावेठीं बलाढ्य साम्राज्याची स्थापना केलेली असल्यामुळें, इतक्याजवळचें राज्य त्याच्यापासून पूर्ण स्वतंत्र राहिलें असेल, असें दिसत नाहीं. हा बाम्हण राजा एरण येथे ज्या ध्यानविष्णनामक राजाचा लेख सांपडला आहे, त्याचा कोणी वंशज असावा ( गुप्तांचे लेख. पुस्तक ३). हर्षांच्या निधनानंतर मात्र हें राज्य पूर्ण स्वतंत्र झालें. पण पुनः कनोजच्या यशोवम्यीनें व त्याच्या मागून आले-रुया राजांनीं त्याचें स्वातंत्र्य पुनः हिरावून घेतलें. तथापि एकंदरींते ९ व्य शतकांत चंदेळाचा उदय होईपर्यंत या देशाचा चांगलासा इतिहास समज**्** नाहीं; पण तो भाग पुढीळ पुस्तकांत यावयाचा असल्यामुळें, येथें त्याचे विवेचन करतां येत नाहीं. या प्रान्ताच्या नांवापुढें लावलेला भुक्ति शब्द मात्र त्याला जो एकदां चिकटला तो तेथें चंदेलीनी स्वतंत्र राज्यस्थापन

<sup>\*</sup> कालिदासकृत मेघदृत व महाभारत यांत हें नांव येतें.

केळी तरी गेळा नाहीं. त्याचें हल्लीचें नांव जक्षोटी असें असून बुंदेलखंडी-तीळ ब्राह्मण आर्जाह जक्षोटिया ब्राह्मण म्हणूनच प्रसिद्ध आहेत.

महेश्वरपुरासंबंधीं आपल्याला फारसें कांहीं समजण्याला मार्ग नाहीं. ग्वाल्हेर किंवा नरवरचा मुल्ल म्हणजे महेश्वरपुर, असें मात्र विद्वानांनीं ठरविलें आहे. तेथें भोजकुलांतील राजे राज्य करीत होते. ( वर सांगित-लेला धर्मपालाच्या लेखांतील उतारा पहा. ). पण तो देश कनोजला इतका निकट होता कीं, हर्ष व त्याच्या मागाहून कनोज येथें राज्य करणाऱ्या राजांच्या अमदानींत तेथें स्वतंत्र राजे असण्यापेक्षां सुभेदारच असावेत व कनोजचें माम्राज्य मोडल्यावर ते स्वतंत्र झाले असावेत, असें अनुमान होतें.

# प्रकरण १८ वें.

### हिमालयीन प्रदेशांतील राज्यें.

हिमालयाच्या खोऱ्यांत्न व त्याच्या दक्षिण बाजुला लागून असणाऱ्या आसपासच्या डोंगराळ प्रदेशांतृन जी लहान मोठी बरींच राज्ये अस्तिखांत होतीं, त्यांचाहि थोडासा इतिहास सांगणें अवस्य असल्याम्ळे, तो या प्रकर-णांत द्यावयाचा आहे. स्यांपैकीं काइमीरप्रांताचा सविस्तर इतिहास पूर्वी दिलाच आहे. तो प्रांत भरतखंडाचा भाग म्हण्नच केव्हां झालें तरी होता. इतिहासपूर्वकाछींच, म्हणजे पंजाबांत वसाहती करण्यावेळींच, भारतीय आर्योनी त्यांत प्रवेश केला होता. त्याची सामान्य जनता जरी आर्यवंशीय नव्हती, तरी बाह्मण व क्षत्रिय या उच्च वर्गीचें तेथे प्रावल्य होऊन त्या प्रान्तावर आर्यत्वाची छाप पडावयास अडचण पडली नाहीं. पुढें तर काइमीरी बाह्मणांनी हिंदुम्थानांतील आर्य सुधारणेच्या उत्कर्षांका प्रमुखपणे हानभार लाविला आणि त्यावेळीं त्यांनी विद्वत्तेविषयीं जो लौकिक संपादन केला तो आजही कायम आहे. काइमीरी ब्राह्मणांची त्यांच्या प्रांतांत व तशीच उत्तरहिंदुस्थानांत विद्वान् व राजकार्यध्रंधर म्हणून स्याति आहे. त्यामुळें, काइमीर प्रांत हिंदुस्थानाचा भाग म्हणून नेहमींच प्रसिद्ध आहे. महाभारतातील भारती राज्यांच्या नामावलीत त्याप्रमाणे वराइमिहिराने दिलेल्या प्रांताच्या नांवांतहि त्याचा निदंश केलेला आहे, व त्यामुळे त्याच्या इतिहासाचा एकंदर भरतखंडाच्या इतिहासांत समावेश करणे कमप्राप्त आहे.

पण कारमीरविषयीची ही गोष्ट नेपाळादि इतर प्रान्तांना लागू होत नाहीं. एक तर त्या प्रांतांतील मृळ विस्त आर्थ लोकांची नाहीं. त्यांतील मृळचे लोकही द्वीट वंशाचे नसृन मंगोलियन वंशाचे आहेत, व भरतखं-डाच्या उत्तरेकडील तिवेटी वगेरे लोकांशीं त्यांचें अधिक साम्य आहे. (कारमीरांतील डामरजातीचे लोक आर्य किंवा मंगोलियन यांपैकीं कोण-त्याही वंशाचे दिसत नाहींत; त्यांना द्राविड असेंहि खात्रीनें ह्मणवत नाही. एकंदरींत त्यांच्या वंशाचा सृक्ष्म विचार करणें षाकी आहे. )त्वस, नेवार व भोतिये हे लोक अगदीं खात्रीनें मंगोलियन वंशाचे आहेत. दुसरें असें कीं

भारतीय आर्योचा त्या प्रांतांत अगदीं अलीकडच्या काळी प्रवेश झालेला आहे. त्यांत तरी बाह्मण व क्षत्रिय हेच कायते धार्मिक व राजकीय उद्दे-शानें तेथें गेले असून त्यांनीं आपला धर्म व राजकीय मतें तेथें चालु केलीं तिसरी गोष्ट अशी कीं, नेपाळचें राज्य मोठें महत्वाकांक्षी असून, कथीं तिबे-टाचें, अथवा चीनचें, तर कथीं भारतीय साम्राटांचें तें अंकित असें. आजिह नेपाळ संस्थान अशाच दुहेरी स्थितींत आहे. ह्यणजे इकडे ब्रिटिश रेसिडेंटाला त्या राज्यांत जागा आहे: तर चीनचें स्वामित्व सच-विणाऱ्या वार्षिक देणग्याहि तेथन चीनांत जात असतात. असो. भृतान संस्थानांतील लोक सर्वथा मंगोलियन आहेत; भारतीय आर्यीचा तेथे कधीं प्रवेशिह झालेळा नाहीं, व तें केव्हांहि भरतखंडस्थ कोणा राजाचें अंकित नव्हतें. हिंदुस्थानाशीं त्याचा जो संबंध येतो, तो केवळ तें एक सरहद्दीवरचें संस्थान इतक्या पुरताच येतो. प्राचीन संस्कृतप्रंथांत नेपाळचा उहेरब येतो. पण महाभारतांनील भारतीय राज्यांच्या यादींन किंवा वरा र्हामहिरानें दिलेल्या भारतीय छोकांच्या नामावळींत त्याचा भारतीय राज्य द्मण्न निर्देश केलेला नाहीं. तथापि, ज्या काळाचा इतिहास आह्मीं लिहीत आहों, त्या काळीं नेपाळांत हिंदी राज्य असल्यामुळें त्याचा, तसाच काइमीर व नेपाळ यांच्या दरम्यान असलेल्या इतर आर्यप्राय राज्यांचा इतिहास देणें अगत्याचें आहे. प्राचीन कोरींव लेख व नाणीं यांच्या साह्यानें हा इतिहास बराच कळतो व त्यांच्या जोडीला त्या त्या प्रांतांत परंपरागत चालत असलेल्या कथांचाहि उपयोग होण्यासारखा आहे.

#### (१) नेपाळ.

सांप्रतचें नेपाळचें राज्य सुमारें ५०० मेळ लांबीचें व १०० मेळ रंदीचे असून हिंदुस्थानच्या उत्तर सिरहदीवर आहे. पश्चिमेकडीळ कुमाऊनपासून तों पूर्वेकडीळ सिकिमपर्यत तें पसरळे असून त्याच्या दक्षिणेस वालकामय खडकांची ओळ ही आहे. ही ओळ म्हणजे पंजाबांतीळ शिवालिक पहाडांचे हिमाळ्याच्या दक्षिण पायथ्यापर्यंत पसरळेळे हातपायच होत. नेपाळच्या उत्तरेस हिमाळ्याचा मुख्य हिमाच्छादित भाग असून त्यांतच त्याचीं बहुतेक उंच उंच शिखरें म्हणजे गौरीशंकर, धवलगिरी, कांचनगंगा इत्यादि आहेत.

त्यांच्या पलीकडे गेल्यास तिबेटाचा मुळूख लागतो. या पर्वतांतून राष्टी, गंडक आणि कोशी किंवा कोशिकी अशा तीन नद्या उगम पावून त्या अनुक्रमें नेपाळच्या पश्चिम, मध्य व पूर्व भागांतून वहात जातात. यांपैकी गंडक व कोशी यांना सप्तगंडक व सप्तकौशिकी अशी नांवें प्राप्त झाली आहेत; कारण गाःह्वाल जिल्ह्यांत जशा सात नद्या मिळून सप्तगंगा वनली आहे, त्याप्रमाणें नेपाळच्या सरहईतिच सात सात प्रवाह एकत्र होऊन या नद्या बनल्या आहेत. हा प्रांत बहुतेक खडकाळ असून कोठें कोठें मात्र लहान लहान मुपीक दऱ्या त्यांत आहेत व त्यांतून लागवड केली जाते.

या खोऱ्यांपेकी विशेष प्रसिद्ध व विस्तीर्ण खोरें म्हटलें म्हणजे खुद्द नेपाळचें खोरें ज्याला (म्हणतात तें होय. काइमीरच्या खोऱ्याप्रमाणें तेंहि होंगरांनीं वेष्टिलेलं असून वीस मेल लांब व दहा मेल हंद आहे. त्यांतून काइमीरांतील वितस्तानदीहुनिह लहान अशी एक बारीकशी नदी वहात असून ती त्याच्या मध्यभागीं आल्यावर दुसऱ्या नदीला मिळते. या नद्यांचीं नांवें वाग्मती व विष्णुमती अशीं असून त्या एकत्र मिळाल्यावर दक्षिणेकडील एका खिडीच्या द्वारा त्या खोऱ्यांतृन वाहेर पडतात,आणि खाळीं हिंदुस्थानच्या मेदानांत उतरतात. समुद्रमपाटीपासून हें खोरे सुमारें ४७०० फूट उंचीवर आहे, त्यामुळें त्यांतील हवा अतिशय थंड नसून आरोग्यकारक आहे. त्यांतील जमीन सुपीक असून तेथें काइमीराप्रमाणें मुख्यतः तांदूळ व भाजीपाला पिकतो व तेथील सगळ्या खोऱ्यांमध्यें साधारणतः नानाप्रकारच्या फळांची उपित होते. या कारणास्तव तेथील वस्ती फार दाट आहे. त्यांत कित्येक शहरें वसलेली असून त्यांतील मुख्य जें काटमांडु कर्फ कान्तिपुर तें वाग्मती व विष्णुमती नद्यांच्या संगमावर वसलेलें आहे. त्याच्या खालो-खाल लिलतपटण व भातगांव कर्फ भक्तप्राम हीं शहरें प्रसिद्ध आहेत.

नेपाळांतील मूळ रहिवासी नेवार नांवाचे असून पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें ते मंगोलियन वंशाचे आहेत. ते ठेंगणे, पण सुदृढ व मांसल असून, त्यांची नाकें किंचित् चपटीं व वर्ण पिंगट असतो. त्यांचे मुख्य धंदे म्हणजे शेती व व्यापार हे असल्यामुळे, भगवद्गीतेंतील 'कृषिगोरक्ष्यवाणिज्यं वैद्यकर्म स्वभावजम् हें वैद्यलक्षण त्यांना उत्तम लागू पडतें. मंगोलियन वंशांतील अनेक जातींप्रमाणं नेवारी लोकांत विवाहबंधनें अगदीं शिश्वल आहेत. नेवारी मुलगी बालवयांत असतांच तिचें बेलफलाशीं लग्न लावून तें बेल फळ नदींत फेंकून देतात, व मग तिला केव्हांहि वैधव्यदशा नाहीं, असें ते मानितात. पुढें ती वयांत आल्यावर कोणा पुरुषाशीं लग्न लाविते; पण तो नापसंत झाल्यास तिला केव्हांही त्याचा त्याग करून जातां येतें; जातांना त्याच्या बिलान्याखालीं दोन सुपाऱ्या मात्र तिनें ठेवाव्या म्हणजे झालें. पूर्वकालीं सिया अनियंत्रित होत्या' असे जे पांडुराजानें आपत्या हिमालन्यप्रदेशांतील वासांत आपल्या कुंतीराणीला म्हटल्याचें महाभारतांत सांगितलें आहे तें एकंदरींत खरें असाव, असे या नेवारी लोकांच्या चालीवरून दिम्न येतें. विवाह—बंधनाची शिथिलता एकंदरींत हिमालयप्रदेशांतील बहुतेक मंगोलियन जातींत आहळत असृन गंधर्व आणि अप्सरा यांच्यावि-पर्योच्या आमच्या पुरांणांतील कल्पना त्यावरूनच उप्तत्र झालेल्या आहेत.

पण भारतीय आर्य या वावतींत अगदीं दुसन्या टोंकाळा गेलेले आहेत निदान नेपाळांत तरी तसा प्रकार दृष्टीस पडती. नेपाळांतील उच्च वर्णाच्या आर्य व मिश्र आर्य लोकांमध्यें व्यभिचाराला फार कडक शासन करतात. असला अपराध करणाच्या स्त्रीला ते जन्मभर केंद्रेत टेविनात व तिच्या जाराला भर वस्तींत कापृन काढण्याचा तिच्या नवन्याला हक्क आहे; मात्र जाराला शक्य असेल तर पळून जाऊन आपला जीव वांचिवण्याची मुभा देवलेली आहे. त्यांच्यांत विधवांना पुनर्विवाहाचा निपेध असून, एकदां मृत पतीबरोबर सहगमनाचा विचार केलेल्या स्त्रियांना मन घावरत्यास तो विचार रद्द करूं न देतां सती जाणें भाग पाडतात. परनीच्या कर्तव्याविषयीं एकांकडे असले कडक निर्वध, तर लगेच शेजारच्या जातींत त्याविषयीं अस्यंत शिथिलता हा प्रकार एकंदरींत मोठ्या गमतीचा असून मनुष्याच्या चालीरीतींवर कल्यनांचें दडपण किती जोराचें असतें हें त्यावरून दिसून येतें.

भारतीय आर्योनी अलीकडे इतिहासकाळींच नेपाळांत प्रवेश केलेला आहे. त्यांतील अगदी अलीकडची त्यांटी स्वारी म्हणजे चितोडच्या शिशो-द्यांचे वंशज म्हणविणाऱ्या गुरत्व्यांची होय. अल्लाउदीन खिलजीनें चितो-दुचा पाडाव केल्यावर कांहीं रजपृत लोक तेथून निवृन नेपाळच्या पश्चिमेट

कडील एका खोऱ्यांत जाऊन शहिले. तेथें मंगोलियन जातीच्या डोंगरी लोकांशीं त्यांचें मिश्रण होऊन त्यांच्या पासन हर्ह्न चे गुरखे लोक झालेले आहेत असें दिसतें. गुरम्यांचें आर्यत्व आजिह उघड दिसण्यासारखं आहे. नेपाळांतीळ बखरीवरून त्या प्रान्ताचा सविस्तर इतिहास डॉ. राईट याने लिहिला असृन गुरम्त्यांच्या वर्णनांत तो म्हणतो '' काटमांडूच्या पश्चिमेस ४० मेलांवर अनलेल्या गोरखपुराभावतीच्या प्रदेशांत प्रथमतः गरख्यांची बस्तो झाली. ते रजपूत लोकांचे वंशज होत व मुसलमानी स्वाऱ्यांच्या वेळी राजपतान्यांतृन त्यांना हांकून लावण्यांत आले असे म्हणतान. प्रथमतः त्यांनीं कुमाऊन डोंगरांतृन पलीकडे जाऊन पालप येथें वसाहत केली, व तेथृन कमशः गोरखपुर पर्यंत .हातपाय पसरले. गुरखे लोक सामान्यत, दिसण्यांत नीटम असतात. हिंदी सैन्यांत आढळून येणारे त्यांच्यांतील कांही उच्च जातीचे लोक उंच व सडपातल असृन काटक व मजबृत असतात; व हिंदुस्थानी लोकांप्रमाणे त्याचा तोंडवळा उठावदार असतो. तथापि सांप्रत अन्तर्जातीय विवाहामळे त्यांच्यात पृष्कळ मिसळामिसळ झालेली आहे. त्यांचा मुख्य पेशा छष्करी , असृन ते मिताहारपानी व काटक असल्यामुळें सैनिकांचे काम ते उत्तम करतात. पण त्यांच्यांत उद्योगशीलता फारशी नाहीं; शेतीच्या किंवा देशांतील इतर कोणत्याच धंवांत ते फारसे पडत नाहीत. या गरम्यांपेक्षां नेवार छोक सामान्यतः टेंगणे असतात, व त्यांचा तोंडवळाहि मंगोलियन वंशाकडे ग्रम्यांपेक्षां अधिक झकतो '' (पान २६). इंपीरियल गॅझीटीअरमध्यें नेपाळ या सदराखालीं जी माहिती दिली आहे तींत वरच्या विरुद्ध मजकूर आहे; पण डॉ. राईटचें म्हणणें नीट न सम-जल्यामुळ त्या रुखकाकड़न ती तशी लिहिली गेली हैं उघड दिसतें. वर्णा-संबंधानेंहि गुरखे व नेवार यांच्यांत अंतर आहे. गुरखे नेवारांपेक्षां अधिक गौरवर्ण आहेत, व नेवारांच्या वर्णीत पिंवळ्या रंगाची झांक अधिक आहे. एकंदरीत तोंडवळा, वर्ण, पिटीजात लप्करी पेशा व हिंदुधमीचा कडक अभिमान या गोष्टी जमेस धरतां, गुरखे आपल्यास शिसोदे रजपुतांचे वंशज म्हणवितात त्यांत वरेच तथ्य आहे, असें स्पष्ट दिसतें.

नेवार व नेपाळांतील इतर जुने छोक धर्मानें बहुधा बौद्ध आहेत; तथापि नेवारांमध्यें हिंदूंचाहि बराच भरणा आहे. नेपाळांतील ब्राह्मण, खत्री, व गुरखे या उच्च जातीचे लोक प्राचीन हिंदुधर्मीचे अभिमानी असून त्यांचां शिवोपासनेवर विशेष भर आहे. तेथील पशपतीचे भन्य मंदिर हें प्राचीन काळापासून मुख्य देवस्थान असून सर्व हिंदुस्थानांत त्याची व्याति आहे. शिवावरोवर त्याची पत्नी दुर्गा व पुत्र गणपित या देवताहि त्या लोकांना प्रिय असून धर्मनिष्ठ राजांनी त्यांची अनेक देवळें तेथें बांधून टेविलेली आहेत. त्यांत आश्वयीची गोष्ट अशी आहे कों, तेथील बौद्ध लोक देखील दुर्गेचे उपासक आहेत. तिवेटांत चालू असलेल्या बौद्ध धर्माच्या महायान पंथाचेंच नेपाळांत पावत्य असून त्यांत मृतिपूजेंचे व धार्मिक खुळांचे इतकें बंड आहे व हिंदुधर्मातृन त्या लोकांनी इतक्या कांही गोष्ठी घेतल्या आहेत कीं. नेपाळांतील बौद्ध लोकांना कोंबडीं, वकरीं व रेडे यांचे दुर्गेपुढें बळी द्यावयास कांहींच दिक्कत वाटत नाहीं—इतकेंच नव्हे तर या बौद्धपंतिह तारा नांवाच्या पांच देवी असून त्यांना पांच बुद्धांच्या पत्न्या मानितात !!! त्यांचे पांच पुत्रीह मानिलेले आहेत. नेपाळांतील बौद्ध लोकांत्रमाणें हिंदुलोकिंह मांसभक्षक आहेत. तथापि दोघेहि गाईला पवित्र मानीत असुन गोवधाचें पातक मन्प्यवधाइतकेंच मोटे आहे असे समजतात

येणेंप्रमाणें मृष्ष्वरचना व लोकस्यभाव या वावतींत नेपाळची स्थिति बहुतांशीं काइमीरसरारखी आहे असं दिसृन येईल. फरक इतकाच कों, काइमीरी पंडितांची प्राचीन कालापासृन आजपावेतों जशी सर्व हिंदुस्थानमर विद्वत्तेविपयीं ख्याति आहे, तशी नेपाळी बाह्यणांची नाहीं. फार काय, पण नेपाळांत विद्वान बाह्यणांची नित्य टंचाईच असृन तसे बाह्यण इतर ठिकाणांहृन तिकडे मागविण्याचीच वहिवाट पृथीपार दिसृन येते. तेथील पशुपतीच्या मंदिरांतींल पुजारी बहुधा दक्षिणेंतन ह्यणजे महाराष्ट्रांतून किंवा महासकडून नेलेले असतात, ही गोष्ट सुप्रसिद्धच आहे. कथीं कथी कनोज आणि तिरडून ह्यणजे मिथिलादेश या जवलच्या देशांतृनहि बाह्यणनेपाळांत जात असतात. या वाहेहन नेपाळांत गेलेल्या बाह्यणांनी अगदीं अखीकडच्या काळांत प्राचीन वंशावळींच्या आधाराने नेपाळचा बखरीवजा इतिहास लिहिलेला आहे. त्यांत काइमीरांतील वंशावळीप्रमाणें इ.स. १७६८ सालीं पृथिवीनारायणाच्या नेतत्वाखालीं गुरखे लोक नेपाळ जिंकीपर्यंतच्या

राजांचा इतिहास सांगण्याचा आव घातलेला आहे. हा दंतकथात्मक नेपालचा इतिहास संक्षिप्तरीतीने हाँ.राइटनें लिहिला आहे, ब त्यांत ऐतिहासिक गोष्टींची एकच खिचडी केलेली आहे. त्यांत काल्पनिक गोष्टी घुसडल्या-असल्यामुळें त्यांतील कालकम तर फारच दूषित झालेला आहे.तथापि प्राचीन कोरींव लेखांच्या साह्यानें त्या दंतकथात्मक इतिहासांतून इ.स. ६०० पासून ८०० पर्यतच्या म्हणजे प्रस्तुत आपण घेतलेल्या कालाच्या नेपालच्या इतिहासांतील कांहीं मनोरंजक गोष्टी सिवस्तरपणें सांगतां येण्यासारख्या आहेत. त्यांचा विचार करण्यापूर्वी तत्पृवींची हकीगत प्रथम थोडक्यांत पाहूं.

नेपाळांत शेवमत व बोद्धमत यांत अधिक प्राचीन कोणते हें निश्चितपणें सांगतां येत नाहीं. तथापि फार काळापासून हीं दोन्ही धर्ममतें तेथें प्रच-<sup>ि</sup>छत आहेत एवढी गोष्ट खरी. एका काळीं अशोकाचें साम्राज्य या प्रांता<mark>वर</mark> असून तो तथें गेलाहि होता. त्यानें आपली कन्या देखील नेपाळांतील एका राजाला दिल्याचे वर्णन आहे. तेथील श्रव व बौद्ध अशा दोन्ही मतांच्या छोकांना नाग, यक्ष, राक्षस व दुर्गा ही समाईकपणें मान्य आहेत. इतकें असृनिह नेपाळांत स्वयंभृ चेत्य, गुजेश्वरी पीठ, शिविंछग पशुपित व नस्दमशान अशों चार महा पवित्रस्थानें असल्यामुळे त्याला महापीठ असें अभि-थान मिळालेळें आहे. ( राईटकृत नेपाळचा इतिहास पान ९१ ). नेपाळांत अशी एक कथा पूर्वापार प्रचित आहे कीं, विक्रमाजित नामक राजाहि तेथें गेला व त्यानें तेथें राज्य करून धर्मनियम घालून दिले. शिवाचे भैरव नांवांचे दूत त्याने तिकडे नेले असावे व मग इतर गणांवरोबर त्यांचा ेह शिवाच्या परिवारांत समावेश झाला असावा. या प्राचीन इति**हासांत** काळाचा घोटाळा आहे, पण प्रस्तुत त्याकडे दुर्लक्ष करावयास हरकत नाहीं. या हकीकतींत पुढेंहि एका विक्रमजिताचा संबंध आला आहे. पण तो कोणीहि असला तरी एका विक्रमानें विक्रम संवत् नेपाळांत सुरू केला पुबढें खरे. त्याने हा संवत सुरू करण्यापूर्वी तेथील लोकांची सर्व कर्जे फेडली असेंहि वर्णन आहे. शककर्त्या पुरुषाने सर्व लोकांची कर्जे फेडून न्यांना सुखी केलें पाहिजे अशी एक मीजेची कल्पना हिंदुस्थानांत सर्वे**त्र** आढळून येते; व तिळा अनुसहनच विक्रमाची ही गोष्ट असलो पाहिजे विक्र- मसंवत् नेपाळांत फार काळापासून चालू आहे यांत मात्र कांहीं संशय नाहीं; व याच बाबतींत प्राचीन शिलालेखांचा संबंध येतो. भगवानलाल इंद्राजी व डॉ. बुल्हर यांनीं त्या लेखांचें वाचन व इंग्रजी भाषांतर करून तें इंडियन अँटिक्करीमध्यें प्रसिद्ध केलेलें आह. त्यांच्या लेखांतून जरूर तें अवतरण खालीं दिलें आहे.

'या लेखांपैकीं चारांतील अक्षरें स्पष्टपणें गुप्तपद्धतींचीं असून त्यांचीं वष ३८६, ४१३, ४३५ व ५३५ अशीं आहेत. हा संवत् कोणता हें आपण पुढें पाहूं. या नंतरच्या महत्वाचा लेख लिच्छवि घराण्यांतील शिवदेवाचा असून त्यावर वर्ष घातलेलें नाहीं; पण त्यांत महासामन्त अंशुवर्मी असे नांव आलेलें आहे. साहवा लेख संवत् ३४ मधील असृन अंशुवम्यीचाच आहे. त्यांत अंशुवर्म्यानें आपल्याला महादेव आणि बप्पे यांचा सेवक व महासामन्त असें म्हटलेलें आहे. हे पांचवा व साहवा असे दोन लेख निराळ्या तब्हेच्या गुप्त अक्षरांत आहेत. आणखीं एक सातवा लेख संवत् ३९ तील असून तो अंशुवर्म्याचा आहे, व त्यांत त्याला '' बप्पपादानुः ध्यात" असे म्हटलें आहे. आणखी कांहीं लेख सोडून दिले. तर संवत् ४९ मधील एक लेख जिष्णुगुप्ताच्या नांवाचा आहे व त्यांत विष्णुगुप्त हा त्याचा युवराज होता असें म्हटलें आहे, व महाराज।धिराज अंशुवर्मा असेंहि नांव आलें आहे. यापुढें शिवदेवाचा एक दानलेख असून तो त्यानें स्थापिलेल्या शिवेश्वर नांवाच्या शिवमंदिरासाठीं दिलेल्या गांवाबह्ल आहे. त्यांचा संवत् ११९ असून त्याचेच आणखीं दोन लेख संवत् १४३ आणि १४५ या वर्षोतील आहेत, व त्यांत युवराज विजयदेवाचे नांव आले आहे. यांतील शेवटचा महत्वाचा लेख म्हणजे संवत् १५३ मधील जयदेवाचा अस्न त्यांत छिच्छवि घराण्याची वंशावळ दिलेली आहे, व त्याला सूर्यवंशी म्हणून ळिच्छवि हा दशरथानंतर आठवा पुरुष होय असें सांगितलें आहे. या घराण्यांत पढें शंकरदेव, मानदेव, महीदेव वसंतदेव असे राजे होऊन त्यांच्यानंतर तेरा राजे झाले, व त्यांच्या मागून उदयन आला. सुप्रसिद्ध राजा शिवदेव हा या उदयनाचा मुलगा असून त्याचा भोगवर्मा नामक मौखरी राजाची कन्या व मगध देशाच्या आदित्य

सेनाची नात जी वत्सदेवी, तिच्याशीं विवाह झाळा होता. त्यांचा पुत्र जयः देव. त्यानें गौड, ओड़, किंकंग इत्यादि देश जिंकणारा आसामचा राजा जो हर्षदेव त्याच्या राजदेवी नांवाच्या कन्येशीं विवाह केला. वर सांगित-लेला शेवटचा लेख या जयदेवाचा असून त्यांत पशुपतीच्या मंदिरावर चांदीचें कमळ बसवित्याची हकीगत दिली आहे व ऱ्यांतील कांहीं लोक स्वतः जयदेवाचे आहेत. "

हे कोरींव लेख व त्यांतील संवत् वर्षे यांचा सुप्रसिद्ध पुराणविद्याविशा -रद पंडित भगवानलाल इन्द्राजी यांनी इंडियन आँटेक्वरीमध्यें ( पुस्तक १३ पान ४११) ऊहापोह केळा आहे. व त्यांबरोबर नेपाळांतील राजवं-शांच्या नामावळींचाहि त्यांनीं विचार केला आहे. अशी एक वंशावळ डॉ. राईटला एका बौद भिक्ष्पासून मिळाली असून ती त्यानें आपल्या नेपा-ळच्या इतिहासांत संक्षिप्तपणें दिली आहे. या सर्व वंशावळी अर्थोतच दंतकथात्मक आहेत. तथापि त्यांत कल्पित गोष्टीवरीवर खऱ्या ऐतिहासिक अनेक गोष्टीहि आल्या आहेत. असो. वर सांगितलेल्या लेखांत आलेला अंशुवर्मा म्हणजे ह्युएनत्संगाचे वेळी नेपाळांत राज्य करीत असलेला जो अंशुवर्मा त्यानें सांगितला तोच होय, असें भगवानलाल म्हणतात. नो ठाकुर म्हणजे रजपूत जातीचा असून प्रथम नेपाळांतील छिच्छवि घरा-ण्यांतील शिवदेवाचा एक सामन्त होता. पण त्याने पुढे स्वतःच साम्राज्य-सत्ता बळकाविली. त्याचा पहिला लेख संवत् ३४ मधीळ आहे. अर्थात् हें वर्ष हर्षशकाचे असलें पाहिजे. डॉ. राईटच्या वंशावळीच्या इतिहासांत ( पा. १३३ ) त्या नव्या वंशांतील पहिला राजा अशुवर्मा होता असेंच म्हटलें आहे. या मजकुराच्या जरा पूर्वी त्या इतिहासाँत (पान १३१) अशी हकीगत आली आहे कीं, हिंदुस्थानांतील विक्रमाजित् नांवाच्या कोणी बलाढ्य राजानें नवीन शक स्थापन कला, व नेपाळांत जाऊन तेथेंहि तो शक त्यानें चालू केळा. विक्रमाजित नेपाळांत गेल्याचा हा दुसरा उछेख होय, व त्याचा संबंध पंडित भगवानलालांनी श्रीहर्षानें नेपाळ जिंकल्याच्या प्रसंगाशीं जोडिळा आहे. या प्रसंगीं हर्षानें आपला शक नेपाळांत चालू केला, पण दंतकथेनें घोटाळा करून इ. स. पूर्वी ५० व्या वर्षीतील विक्रम

संवताशींच त्याची सांगड घालून दिली. वर उहेखिलेल्या लेखांत संवताचा जो फरक झालेळा दिसून थेतो त्यावरून हीच गोष्ट सिद्ध होते. हे लेख, वंशावळींची मोडकी तोडकी हकीगत, व खुएनत्संगाचें वर्णन या सर्व गोष्टी एकत्र करतां असें एकंदरींत निष्पन्न होतें कीं, हर्षानें आपल्या दिग्विजयांत नेपाळ प्रांत जिंकून शिवदेव लिच्छवींचे कारकीदींत आपला शक तेथें चालू केला. या विजयाचा उहेख बाणभद्दानेंहि केला आहे असें म्हणतां येतें; कारण हिमालयांतील एका दुर्गम प्रांतापासून हर्षानें करभार घेतला असें हर्षचिरतांत हर्षाविषयीं त्यानें लिहिलें आहे.(गृहीतो दुर्गाया हिमभुव:कर:).

प्रस्तुत पुस्तकांत द्यावयाच्या इतिहासाचा संबंध हर्पाचा दिग्विजय झाल्यापासूनच्या गोष्टींशींच आहे खरा; पण पूर्वी सांगितल्याप्रमाणें त्या दिग्विजयापूर्वीच्या ज्या कांहीं ऐतिहासिक गोष्टी कोरींव लेखांतून संगृहीत करतां येण्यासारम्या आहेत त्या देणेंहि उपयुक्त आहे. वंशावलीत सांगित-लेले कांहीं राजे हर्षाच्या दिग्विजयापूर्वीच्या<sup>ँ</sup> कोरीव लेखांत आले आहेत. ते असे:- १ वृषदेव, २ शंकरदेव, ३ धर्मदेव, ४ मानदेव, ५ महीदेव, आणि ६ वसंतदेव. हर्षशक १५३ म्हणजे इ. स. ७५९ तील जयदेवाच्या लेखांतच ( नंबर १५ चा लेख ) त्यांचीं नांवें सांगितली आहेत असें नाही, तर त्यांचे स्वतःचे देखील ३८६, ४३५ आणि ५३५ या वर्षीकालांतील लेख उपलब्ध आहेत. आतां प्रश्न असा आहे कीं, हे वर्षीक कोणत्या शकाचे आहेत ? हे राजे जयदेवापूर्वी कितीतरी पिढ्या होऊन गेलेले होते. अर्थीत् इ. स. ७५९ पूर्वी अनेक वर्षे असा त्यांचा काळ होता. यास्तव तो शक म्हणजे गुप्त शक असावा असे म्हणतां येत नाहीं. गुप्त शक इ. स. ३२० त सुरू झालेला असल्याम्ळें वरील वर्षे गुप्त शकाचीं मानिल्यास इसवी सनाचीं ती ७०६, ७५५ व ८५५ अशी अनुक्रमें होतात. अर्थात् त्यावेळी चालू प्राचीन कोरीव लेखांचे वर्षीक विक्रमसंवताचेच होत असें जें पंडित भगवान खालांनी ठरविलें आहे तें बरोबर आहें असें दिसून येईल. पंडितजीनी स्वतः म्हटल्याप्रमणें जे अनेक पुराणिवद्याविशारद विद्वान विक्रमसंवत् हा इ. सनाच्या पांचव्या शतकाआरंभी उत्पन्न होऊन त्याचा आरंभ मात्र

इ. य. पूर्वी ५७ वर्षे असा कल्पनेने विसविता असे म्हणतात, त्यांच्यः म्हणण्याशीं वरील विधानाचा विरोध येतो खरा; पण त्यास उपाय नाहीं. असो. तात्पर्य नेपाळांतील या कोरीव लेखांत पांचव्या शतकापूर्वींचा विकम्संवताचा ३८६ हा वर्षोक येत असल्यामुळे त्यांचे महत्व विशेष आहे.

आतां आपण आपल्या काळाच्या इतिहासाकडे वळूं. यांत प्रथम सांगावयासारखी गोष्ट अशी आहे की, हर्पान नेपाळ प्रांत जिंकून तेथे आपटा शक चालृ केला ही गोष्ट अगदीं निश्चित दिसते. हर्षाचा हा विजय लिच्छिव घराण्यांतील शिवदेवाच्या कारकीदीन झालेला असून हर्षाच्या राज्यारोहणानंतर लवकरच म्हणजे इ. स. ६१० च्या सुमारास घडलेला असला पाहिजे. या विजयामुळे शिवदेवाचे सामर्थ्य नष्ट होऊन त्याचा सामन्त अंशुवर्मी प्रवळ झाला. पण जरी तो शिवदेवाच्या मानाने प्रबळ झाला, तरी हर्षाने तेथे स्थापिलेटा शक अथवा आपली स्वतःची सामन्त ही पदवी झगारून देण्याची त्याची शक्ति नव्हती. म्हणून त्याच्या दोन्हीं लेखांत हर्ष शक व स्वत:चें सामन्त असे अभिधान हीं त्यानें कायम ठेविलेली दिसतात. पण मुख्य प्रधान किंवा सेनापति या नांवाखाछीं वस्तृतः तो नेपा-ळचा राजाच बनेठा. अशा तन्हेचें हें दुहेरी साम्राज्य कित्येक पिढ्या चाट् असून पंडित भगवानलालांनीं नेपाळच्याच इतिहासांतील अगदीं अलीकडचे याच नमुन्याचें म्हणृन जंग बहादुराच्या अमात्य घराण्याचें दुसरें उदाहरण दिलें आहे. पण भरतखंडाच्या इतिहासांत अशीं आणखीं किती तरी उदाहणे देतां येतील. आपल्या इकडे पेशव्यांचेंच उदाहरण ध्या. तेहि चार पिढचां-पर्यंत नांवाचे प्रधान ऊर्फ पेशवे असून वस्तुतः राज्याचे मालक होते; व सातारचे राजे नांवांचे धनी असून अनेक पिट्या वस्तुतः अंकितांसारखे रहात होते. असो. नेपाळसंबंधाने लिहितांना खुएनत्संग म्हणतो 'नेपाळां-तील राजे क्षत्रिय जातीचे लिच्छिव म्हणून होते. ते चांगले विद्वान असून त्यांची बुद्धावर श्रद्धा असे. नुकताच होऊन गेलेला त्यांच्यापैकी अंशुवर्मा राजा मोठा विद्वान् असृन त्यानें निरुक्त प्रकरणावर एक प्रंथ छिहिला आहे. ' या वर्णनावरून खुएनत्संगानें तें छिहिलें तेव्हां अंशुवर्मा मृत होता असें उघड होतें. परंतु ह्युएनत्संग श्रावस्तीस असतांना तो मेलेळा होता

असे मात्र ठरत नाहीं.कदाचित ह्युएनत्संग नेपाळांत प्रत्यक्ष कधीं गेला नसल; तत्संबंधीं माहिती मात्र त्यानें जमवून मागाहून ती लिहून काढिली, व त्यावेळी अंशुवर्मा जीवंत नव्हता. संवत् ३९ हा वर्षीक असलेला नेपाळी कोरींव हेख अंशुवर्म्याचा स्वतःचा आहे व तो संवत् म्हणजे हर्षशक असल्यामुळें इ सनाचें तें ६४५ वें वर्ष येतें. अर्थात् त्यावर्षी तो जीवंत होता. मग व्हिन्सेन्ट स्मिथनें त्याच्या मृत्यूचें वर्ष इ स. ६४९ म्हणून जे दिलें आहे तें कसें याचा उलगडा होत नाहीं. ( प्राचीन भारत-वर्षाचा इतिहास पान ३६६ ). तथापि अंशुवर्मा हर्षाच्या पूर्वी मात्र मरण पावळा असावा असे दिसतें; व हनोजच्या इतिहासांत सांगितल्याप्रमाणें तिरहूतच्या राजाकडून त्रास पावलेल्या चिनी वकीलाला ज्यानें साहाय्य केले, तो नेपाळचा राजा अंशुवर्मा नव्हे असेंही स्पष्ट होतें. कारण अंशवर्मी आपल्या कारकीर्दीच्या अखेर अखेर कटा हिंदुधर्माभिमानी वनला असून शिशोपासक झाला होता. त्याच्या उपरोक्त लखांत " निशि निशि चानक यास्त्रार्थविमर्शावसादितासद्र्शनतया धर्मीधिकारस्थितिकारणमेवोत्सवमनति-शयं मन्यमातः" असे जे शब्द आहेत त्यांवरून हें स्पष्ट होतें. या शब्दांवरून याच्या विद्वत्तेविषयीं ह्युएनस्संगाच्या छिहिण्याला प्रत्यंतर मिळतें इतकेंच नव्हे,तर बौद्ध धर्मीतील तत्वज्ञानाचा असत्पणा अंशुवर्म्याला कळला होता, असेंहि त्यांवरून निज्यन होतें. तात्वर्य बौद्ध धर्माच्या बाबतींत इतर प्रांतांत जो प्रकार दृष्टीस पडतो तोच नेपाळांतही घडुन आलेला होता. अंशवम्यापर्य-तचे राजे केव्हां बौद्धमतान्यायी तर केव्हां वैध्णवमतान्यायी होते. लेखांक १ मध्यें ज्या पहिल्या वृषदेवाचें नांव आलेलें आहे त्याचें क्रमांक १५ च्या जयदेवाच्या लेखांत 'सुगतशासनपक्षपाती 'म्हणजे बौद्ध मताचा कैवारी असं वर्णन आहे. बौद्धमतें व तदनुसार आचार यामुळें नेपाळांतील हें लिच्छवि घराणें कमकुवत होऊन जोमदार अशा शैव मताचा अनुयायी अंशुवर्मी बलाढच झाला. अंशुवर्मा व त्याचे वंशज राजे आप-ल्याला आपल्या लेखांच्या आरंभी 'पशुपतिभटारकपादानुगृहीत ' म्हणजे पशुपतीच्या चरणांचा अनुगृह प्राप्त झालेले असे म्हणवितात, पण नेपाळी छेखांपैकी पहिल्या चारांमध्ये हें विशेषण राजांना छाविछेछें नाहीं

ही गोष्ट लक्षांत ठेवण्यासारखी आहे. अंशुवम्यीच्या पूर्वीही पशुपतीचें वास्तव्य नेपाळांत होतेंच. कारण नेपाळवर्णनांत ह्युएनत्संगानें म्हटलें आहे कीं, " तेथील लोक उर्मट, कपटी व कुरूर आहेत; ते निरनिराळ्या घंद्यांत वाकवगार आहेत ( हें विधान मंगोलियन वंशांतील लोकांचें यथायोग्य वर्णन आहे ); त्यांच्यांत खरा व खोटा ( बोद्ध व हिंदु ) असे दोन्ही धर्म चालू असृन वौद्धविहार व देवांची मंदिरें अशीं शेजारीं शेजारीं दृष्टीस पडतोत. " यावरूनहि पशुपतीचे वास्तव्य नेपाळांत पूर्वीपासून होतें असेंच दिसतें: पण तथील राज मात्र कघीं बौद्ध तर कथीं वैष्णव असत. या कार-णास्तव त्यांचा ऱ्हास होऊन पशुपतीचा भक्त अंशुवर्मी बलाढ्य झाला व सामन्त पदवी ठेऊनहि त्याने आपली खरी सत्ता तेथें स्थापित केली. नेपाळी राजांचे " बप्पपादान्ध्यात " असे जें दुसरें विशेषण आहे तें मात्र विकमसंवतांकित व अंशुवर्ग्याच्या स्वतःच्या अशा सर्व छेखांत आढळतें. बप्प हें पद लिच्छवि बराण्याच्या मृळ उत्पादकांचें असल्यामुळें न्याचें नांव सर्वानीं बहुमानानें सांगितलें असावें. आपल्या इकडेहि शिवाजीच्या नांवाचा असाच प्रकार आहे. पृण्याचे पेशवे व सातारचे र जे असे दोवेटि त्याच्या नांवाला बहुमान देतात. या मराठे पेशव्यांच्या उदाहरणाशीं नेपाळी राजांचें आणखी एक साम्य असे आहे कीं, िक्छिव राजे आपल्या आज्ञा मान-गृहाहून पाठवीत तर अंशुवर्मा व त्याच्या नंतरचे राजे त्या के<mark>ळासकूटाहून</mark> पाठवीत असत. ही दोन्हीं स्थळें पुणें-साताऱ्याप्रमाणें भिन्न भिन्न असृन हक्काचे राजे एका ठिकाणी रहात, व खरे सत्ताधारी आरही कामें दुसऱ्या ठिकाणीं राहन चाळवीत.

अंशुवर्मा इ. स. ६४६ त मृत्यु पावला. त्याचा पुत्र विष्णुवर्मा (हर्षज्ञ सवत् ४५ म्हणजे इ. स. ६५१) यानेंहि वापाच्या धर्तीवरच कारमार चालविला. यावेळी लिच्छिव राजा शिवदेव यानेंच तिरहृतच्या राजाविरुद्ध चिनी वकालाला साद्य केले असावें. कमांक ८ च्या नेपाली लेखांत (इंडि-यन अँटिक्वरी पु. ९ पहा ) जिष्णुगप्त व त्याचा युवराज विष्णुगप्त अशीं नांवें सांगितली आहेत. हा लेख संवत् ४९ म्हणजे इ. स. ६५५ तील आहे. यांत वर्मा या उप्पदाबद्दल जें गुप्त असें पद आलें आहे त्यावरून हे राजे अंशुवम्यांचे वंशज नसावेत असें दिसतें. तथापि त्या लेखांत

अंशुवर्म्याला बहुमानपुरःसर महाराधिराज अशी पदवी दिलेली आहे, त्यावरून ते अंशुवर्म्याच्या मागून गादीवर आलेले कोणी इतर नात्याचे संबंधीं असावेत. तेही कैलासकूटाहूनच आपलीं आज्ञापत्रें देत. या लेखांत आणखी ध्रुवदेव नांवाचा कोणी राजा सांगितला आहे; तो बहुधा शिव-देवाच्या मागून गादीवर आला असावा.

आतां जयदेवाचा विता जो सुप्रसिद्ध राजा दुसरा शिवदेव त्याच्याकडे वळूं. त्याचे तीन छेख सांपडछे आहेत. त्यांतील पहिला हर्ष संवत् ११९ म्हणजे इ. स. ७२५ तील असून त्यांत त्यांने स्वतः स्थापन केलेल्या शिवे-थगच्या मंदिराच्या पूजेअर्चेसाठी पातुपताचार्याला भृभिदान केल्याबद्दस लिहिलें आहे. दुसरा, ह. श. १४३ म्हणजे इ. स. ७४९ तील असून त्यांत त्यानं शिवदेवविहाराच्या खर्चासाठीं बौद्धांना भूमिदान केलेली आहे. हा प्रकार नेपाळी राजांना विशिष्ट दिसतो. ते आपल्या प्रजेप्रमाणें हिंद्देवतांचे भक्त असूनही बौद्धमत मान्य करणारे होते. पूर्वी सांगितस्याप्रमाणें, ह्युएन-संगानेंही या प्रकाराचा उहेख करून हिंदुदेवाची मंदिरें व बोद्धांचे विहार ्कमेकांसन्निध नांदत असलेले नेपाळांत आढळतात, असें लिहून ठेविलें आहे. शिवदेवाचा तिसरा छेख हुई शक १४५ म्हणजे इ. स. ७५१ तीछ असन त्यांत दुतकाचें म्हणजे राजाज्ञा प्रसिद्ध करण्याचें काम युवराज विज-यदेव यानें केलेलें आहे. हा विजयदेव पुढील राजाच किंत्रा त्याचा वडील बंधु असावा, असे पंडित भगवान् लालांचें म्हणणें आहे. या दानलेखांत प्राचीन लेखांत अन्यत्र कोठें न आडळणारा असा एक श्लोक नवीनच आला आहे. त्यांत पुढील राजांनीं हें दिलेलें दान कोणत्याही कारणास्त व परत घेऊं नये, असें बजाविलें आहे. तो श्लोक असा:-यथा चाह। (कोण ते सांगि-नले नाहीं.)ये प्राक्तनावनिभुजां जगतीहितानां धम्यी स्थिति स्थितिकृताम-नुपालयेयुः। लक्ष्म्या समेत्य सुचिरं निजभार्ययेव प्रेत्यापि वासवसमा दिविते यसेयु:॥ ( जगाचें कल्याण करणाऱ्या व समाजाठा नियम **छावून देणाऱ्या** पूर्व राजांनी घालून दिलेल्या धर्ममर्यादेचें जे नीट पालन करतील ते चिरकालपर्यंत लक्ष्म<sup>ें</sup>चा स्वभार्येत्रमाणें उपभोग घे**ऊन स्वर्गले**की स्वांना इन्द्रासारखें पद प्राप्त होईछ. हा ह्मणणारा कोण तें मात्र सदर छेखांत सांगितलेलें नाहीं. तो व्यास मात्र नव्हे.

या शिवदेवानें मौखरी राजाच्या कन्येशीं ह्मणजे मगधांतील आदित्यसेन गप्ताच्या नातीशीं लग्न केलें होतें. यावरून नेपाळांतील लिच्छवि घराण्याचा खास हिंदुस्थानांतील क्षत्रिय राजघराण्याशी नात्याचा संबंध होता, हें उघड होतें. शिवदेवाचा पुत्र जयदेव हर्षशक १४५ पासून १५३ पर्यंत केव्हांतरी राज्यावर आलेला असावा; कारण १५३ वर्षीतील त्याचा एफ लांबलचक व महत्वाचा शिलालेख सांपडलेला आहे. या लेखाच्या आरंभीं लिच्छवि घराण्याला सूर्यवंशी हाटलें असून त्याची वंशावळ दिलेली आहे. लिच्छवि घराण्याच्या सूर्यवंशित्वासंबंधाने आह्यीं स्वतंत्र टीपेंत विवेचन करणार आहों. पण एवडी गोर्थ खरी की, खिम्ति सनाच्या आठव्या शतकांत लिच्छिव राजांना सूर्यवंशी समजत होते. या जयदेवाळा आसामच्या हर्षदेव नामक राजाची कन्या दिलेली होती. जयदेवानंतर नेपाळच्या गादीवर कोण आला हैं सांगतां येत नाहीं. नेपाळी वंशावळींत प्राचीन नेपाळी राजांचा कालकम अशा चमत्कारिक तन्हेनें दिला आहे कीं, कोरींव लेखांतील विधानांच्या प्रत्यंतराशिवाय त्या राजांचा कम निश्चित करणे शक्य नाहीं. याचमुळें लिच्छवि घराण्याची समाप्ति केव्हां झाली, हेंही खात्रीनें सांगतां येत नाहीं. ९ व्या शतकांत ने राळामध्यें एका नवीन रजपूत राजघराण्याची स्थापना होऊन त्याच्याकडून कीर्तिपुर आणि भक्तपुर अथवा भातगांव हीं नवीं नगरें वसविण्यांत आलीं, व इ. स. ८७९च्या अक्टोबरपासून आरंभ होत असलेला नेपाली नांवाचा नवीन शकही त्या घराण्याकडून सुरू करण्यांत आला, एवढें मात्र निश्चित आहे. पण हें घराणें नक्की केव्हां राज्यारूढ झालें तें सागतां येत नाहीं. तरी पण त्याच्या बहिल्याच राजानें नवीन शक चालू केला नाहीं, एवढें खरें. डाक्तर राईटनें आपल्या इतिहासांत असे लिहिलें आहे कीं, या घराष्याच्या अखेरीस शंकराचार्यीचा अवतार ह्मणून समजला जाणारा एक ब्राह्मण शंकराचार्यीनीं घालून दिलेले विधिनियम छोक कसे काय पाळीत आहेत, हें पाहण्यासाठीं नेपाळांत गेला होता.पण या गोष्टीचा संबंध पढील काळाशीं असल्यामळें,तिची चर्चा आपण पढ़त्या पुस्तकांतच करूं. येथें इतके सांगितलें म्हणजे पूरे कीं, लिच्छवि घराणें इ. स. ७५९ म्हणजे जयदेवाच्या शिलालेखाचें वर्ष व नेपाळी शकाचें आरंभवर्ष इ. स. ८७९ त्याच्या दरम्यान केव्हांतरी लयास गेलें असावें.

## र्टाप्पणी.

## १ लिच्छ लोकः

लिच्छिव घराण्यांतील राजे आपल्याला सूर्यवंशी ह्मणवीत, व रामाचा पिता जो दशरथ त्यापासून आठवा पुरुष लिच्छवि नांवाचा होता असे ते प्रतिपादन करीत, हें हर्षशक १५३ म्हणजे इ. स. ७५९ तील जयदेवाच्या शिलालेखाच्या वर्णनांत पूर्वी सांगितलेंच आहे. त्यांची ही समजृत ८ व्या शतकांतील प्रचलित कल्पनांना अनुसह्तनच होती. सातव्या शतकापासून नवव्या शतकापर्यंत हिंदुस्थानांतील सर्व क्षत्रियांना कोणीकडून तरी आपळा संबंध सूर्यवंश किंवा चंद्रवंश यांशी लावून देण्याची मोटी उत्सुकता असे.पूर्वेक डील चालुक्य वराण्याचा इतिहास देतांना दक्षिणेतील चोल राजेटी आप-ल्याला सूर्यवंशी म्हणवीत असल्याचें त्यांच्या ताम्रलेखांवरून पूर्वी दाखिन-लेंच आहे. वस्तुतः महाभारतकालापासून चोळ व पांडय हे दक्षिणेकडीळ लोक द्रविड वंशाचे होते, असेंच प्रसिद्ध आहे. ह्या संबंधानें आम्हाळा असें बाटतें कीं, खुद आयीवतीच्या आसमतात्च्या प्रदेशांतील ज्या राजघरा-ण्यांनीं आर्यधर्मीचा स्वीकार केला त्यांना मनुस्मृतीच्या काळापासून म्हणजे (इ. सनापूर्वी १०० च्या सुमारापासून) प्राचीन धर्माभिमानी आयेलोकानी क्षत्रिय जातींत सामील करून घेतलें, पण एवडा फरक टेविला कीं, त्यांना बात्य क्षत्रिय म्हणजे ज्यांनी विध्युक्त संस्कार केलेले नाहींत किंवा बाह्मणां-चा संसर्ग सुटल्यामुळें, जे धर्मश्रष्ट झाले, असे क्षत्रिय असें नांव त्यांनी दिलें. मनूनें या त्रात्यक्षत्रियांचीं नांवें सांगितळीं आहेत तीं अशीं:- झल्लो मल्रश्च राजन्याव्दात्यानिच्छविरेव च । नटश्च करणश्चैव खसो द्रविड एव च ॥ (मन्-स्मृति 🔐 ). या श्लोकांत ज्या लोकांचीं नांवें दिलीं आहेत ते आमच्या मतें भरतवर्षाच्या आसमंतात्चे परकी लोक असून त्यांतील राजघराण्यांना त्रात्यक्षत्रिय म्हणून क्षत्रिय जातींत सामील करून घेतलेलें होतें. वरील नांवांपैकीं द्रविड म्हणजे दक्षिणेंतील चोल, पांड्य, व केरल होत, हें प्रसि-दच आहे. तसेंच निच्छिव कीं लिच्छिव व खस हे उत्तरेकडील लोक म्हणून प्रसिद्ध आहेत. उरल्यापैकी नट, करण, व झह हे इतिहासांत नामशेष झालेले दिसतात; मह राच्याचा उहेल महाभारतांत आहे, तथापि त्यांचीही एकंदरींत तीच अवस्था आहे. पण निच्छिव व खस हे मात्र इतिहासप्रसिद्ध लोक असृन आमच्या मतें ते मंगोलियन वंशाचे होत. ि कच्छवींचा अंमल भरतखंडांतील कांहीं प्रदेशावरही असून ज्या घराण्यांत गौतम बुद्ध जन्मास आला महणून महणतात, त्या शाक्य घराण्याशीं त्याचा संबंध होता. बच्याच प्राचीन काळापासून आर्यलोकांत त्यांचा अंतर्भाव होळं लागला असृन हिंदुम्थानांतील सुप्रसिद्ध गुप्त सम्राटांच्या घराण्यांतील मूळस्त्री एका लिच्छिव घराण्यांतील राजाची कन्या होती. हा लिच्छिव राजा बहुधा नेपा ळांतीलच असावा. अशा तन्हेने लिच्छिव राजांचा हिंदुस्थानांतील राजघरण्यांशीं शरीरसंबंध जडल्यामुळें पुढील इतिहासांत त्यांना क्षत्रियच मानिकलें असून त्यांचे अम्सल आर्यक्षत्रिय घराण्यांशीं विवाहसंबंध होत. खस लोकांचा विचार पुटें करूं.

### २ इ. स. ५३९ तील अंशुवर्म्याचा शिलालेख.

( इंडियनअँटिक्वरी पुस्तक ९ पान १७० बह्न )

ऊं स्वस्ति । केलासकूटभवनाद् निशि निशि चानेकशास्त्रार्थविमशीव सादितासद्दर्शनतया धर्माधिकारिध्यतिमेवोत्सवमनितशयं मन्यमानो भगवन्त्रश्चपित्रश्चारकपादानुगृहीतो बप्पपादानुध्यातः अंशुवर्मो कुशली पिश्वमाधिकरणवृत्तिभुजो वर्तमानान् भविष्यतश्च यथार्ह कुशलमाभाष्य समाज्ञान्यति विदितं भवतु भवतां पशुपतौ भगवाँच्छूरभोगेश्वरोऽस्मद्भगन्या श्री भोगवमेजनन्या भोगदेव्या स्वभर्तू राजपुत्रस्य शूरसेनस्य पुण्योपच्याय प्रति शिषतो यश्च तदुहित्राऽस्मद्भागिनेय्या भोगयदेव्या प्रतिष्ठापितो लिहतमहे श्रेरो यश्चैतत्पूर्वजैः प्रतिष्ठापितो दक्षिणेश्वरस्तेषामधः शालापाञ्चालिकेभ्यः प्रतिपालनायातिसृष्टानामसमाभिः पश्चिमाधिककरणम्याप्रवेशेन प्रसाद कृतो यदा च पाञ्चालिकानां यिक्विन कार्यमेतद्भतमुत्पत्स्यते यथाकालं वा नियमितं वस्तु परिहात्पयिष्यन्ति तदा स्वयमेव राजभिरन्तरासनेन विचारकरणीयो यस्त्वेतामाज्ञामितिकम्यान्यया प्रवर्तिष्यते तं वयं न मर्षयिष्यामो भाविभिरपि भूपतिमिर्धर्मगुरुतया पूर्वराजकृतप्रसादानुवर्तिभिरेव भवितः

व्यमिति स्वयमाज्ञादूतकश्चात्र युवराजो विजयदेवः संवत् ३९ वैशाखशुक्ल दिवा दशम्याम् ।

#### हिमालहीन प्रदेशांतील किरकोळ संस्थानें.

नेपाळपासून काइमीरपर्यंतच्या हिमालयीन प्रदेशांत जशीं सध्या बरींच लहान लहान डोंगरी राज्यें आहेत, त्याप्रमाणें तीं सातव्या शतकाच्या सुमारासही होतीं या प्रदेशांतील मृख्य रहिवाशी खस नांवाचे लोक असून त्यांना मन्स्मृतींत त्रात्य क्षत्रिय म्हणून गणरेलें आहे, हें पृवीं सांगितलेंच आहे ( नटश्व करणश्चेव खसो द्रविड एवच) हे खस नि:संशय मंगोिळयन वंशाचे असून या प्रदेशांत त्यांची पृवीं राज्येंही असली पाहिजेत. पण पुढे ब्रीक, शक किंवा कुशन लोकांच्या स्वाऱ्या पंजाबावर जेव्हां सुरू झाल्या, तेव्हां तेथील ब्राह्मण व क्षत्रिय या वर्गीतील आर्यलोक स्वसंरक्षणार्थ या डोंगरी प्रदेशांत घुसले, व त्यांपैकी क्षत्रियांनी जी त्यावेळी आयीची राज्यें तेथें स्थापिली, ती आद्यापपावेतोंही तगुन राहिली आहेत. या डोंगरी प्रदेशांतील थंड हवेंतील लोकांचें आयुर्मान जसें इतरांहृन अधिक असतें तशी येथील राजघराण्यांची परंपराही इतर ठिकाणांपेक्षां पुष्कळ आधिक काळ टिकते. बफीत घालून ठेविलेल्या फळांप्र-माणे या हिमालयीन थंड प्रदेशांतील राजघराणीं कित्येक शतकेंपर्यंत अगदीं अविच्छिन्न व अस्खलित चाललीं व त्यांपैकीं कांहीं आजिमतीसही दृष्टीस पडतात. त्यांनीं पूर्वीच्या वहिवाटी व सांप्रदाय इतक्या काळजीनें जतन करून ठेवण्याचा यत्न केलेला आहे कीं, हिंदुस्थानांतील प्राचीन सांप्रदाय कमे होते, यांचा तपास करावयाचा झाल्यास आजमितीस या प्रदेशांत गेल्यानें तो चांगला लावितां येईल. या राज्यांची थोडीबहुत माहिती किनगहँमच्या पुराणवस्तुविषयक लेखांच्या (पुस्तक ५ व ९ ) आधारानें मालीं दिली आहे.

चंबा— या संस्थानापैकी चंबा नांबाचें संस्थान राजतरंगिणीत सांगितलें असून त्याचें नांब तेथें चंपा असें दिलें आहे. रावी व तिला मिलणाऱ्या इतर नद्या यांचा डोंगरांतील वरचा भाग या राज्यांत मोडतो. येथील राजा सूर्यवंशी असून त्याच्या पुरोहितानें राजघराष्याची जी वंशावळ जतन

करून ठेविलेली आहे, तो नित्य वहीवाटीप्रमाणें बहादेवापासून सुरू झालेली आहे. रावीच्या कांठी वर्मावर किंवा वर्मापुर येथें जे कांहीं कोरींव लेख उपलब्ध झाले आहेत, त्यांत कांहीं राजांची नांवें सांगितलीं असून राजतरं गिणीतही कांहीं आलेलीं आहेत. या कोरींव लेखांत चंपाच्या राजवंशाला 'मोषनाश्वगोत्रादित्यवंश ' असे लांबलचक नांव दिलेलें असून तें अलीकडींल गोत्रांच्या नामावळींत कोठें सांपडत नाहीं, हें लक्षांत ठेवण्यासारखें आहे. हे राजे शिव, पार्वती, गणेश आणि लक्ष्मीनारायण किंवा विष्णु यांचे उपासक असून त्यांनीं आपापल्या इष्ट देवतांसाठीं मंदिरें बांधिलेलीं आहेत. वर्मावर व चंपा या ठिकाणीं हीं देवालयें बांधिलेलीं आहेत.या सर्व राजांच्या नांवापुढें वर्मा असे उपपद घातलेलें असतें. या घराण्यांतील राजांची नामावली तेथील हलींच्या संस्थानिकांकडून मिळालेल्या माहितीच्या आधारानें किंनगहॅमनें तयार केली आहे व तीवरून प्रस्तुत इतिहासकालाल लागणारीं नांवें दिसतात तीं अशीं:—

9 आदिवर्मा, २ देववर्मा, ३ मंद्रवर्मा, ४ कांतारवर्मा, ५ पारकल्पवर्मा, ६ अजवर्मा, ७ मेरवर्मा, ८ सुवर्णवर्मा, आणि ९ लक्ष्मीवर्मा. यांतील रोव-टचा राजा लक्ष्मीवर्मा म्लेच्छांच्या स्वारीचे प्रसंगी मारला गेला, असे तेथील वंशावळीत म्हटलें आहे. ही स्वारी म्हणजे इ. स. ८९० त काश्मी-रच्या शंकरवम्यीनें केलेली स्वारी होय, असें किनगहॅमचें मत आहे. हिमा-ळ्य प्रदेशांतील दीर्घ आयुर्मयिदेच्या मानानें प्रत्येक पिढीला सरासरीनें तीस वर्षे धरित्यास वरील नक राजांच्या कारकीर्दीचीं वर्षे एकंदर २७० होतात, व त्या मानानें आदिवम्यांचा आरंभकाल इ. स. ६२० च्या सुमारास येतो. यांच्या पुल्च्या राजाचें नांव मोषनवर्मा म्हणून सांगितलें आहे; तो कदाचित कोरीव लेखांत सांगितलें हा मोशनाश्व असेल.

या पुढील राजांचीं नांवें सांगण्याचें येथें कारण नाहीं. पण राजतरंगि-णींत जीं नांवें आलेलीं आहेत तीं अशीं:—१ शाल ( याचा काश्मीरच्या अनन्तवम्यीच्या हातून इ. स. १०३० त वध झाला. ), २ अशत ( याची बहीण काश्मीरच्या कलशाला दिली होती; सन १०६० ), आणि ३ उदय ( याचा इ. स. ११२१ च्या सुमारास म्हणून राजतरंगिणींत उहेंग आलेला आहे ). नुरपुर—या संस्थानाचें प्राचीन नांव उदुम्बर असें होतें, त्याच्या राजधानीचें प्रस्तुतचें नांव पठाणकोट असून ती बियास व रावी यांचीं खोरीं विभक्त करणाऱ्या सोळा मेल रंदीच्या एका पठारावर वसलेली आहे चंबा व कांग्रा संस्थानांतील डोंगरी गांव आणि खालीं मैदानांतील लाहोर व जालंदर, यांमधील व्यापाराचें मुख्य ठिकाण पढाणकोट येथेंच आहे. पठाण नांवाचें पैठण असेंहि रूप असून तें दक्षिणेंतील गोदातीरच्या पैठणा प्रमाणें प्रतिष्ठान शब्दाचाच संक्षेप आहे.

या संस्थानाचें उदुम्बर हें प्राचीन नांव वराहमिहिरानें आपल्या लोक नामावलींत कपिर्थला बरोबर सांगितलें आहे. कपिर्थल नांव अएयनच्या ं इंडिया ं नामक पुस्तकांतही कंबिस्थोळी या रूपानें आलेलें आहे. विष्णु पुराणांत त्रिगर्त आणि कुलिंद यांबरोबर उदुंबर हें नांव येतें. त्रिगर्त आणि कुलिन्द म्हणजे अलाकडील कांग्रा व कुलू ही संस्थाने होत. नुरपुरचे हलींचे राजे पेटिणिय नांवाचे असून ते आपत्या घराण्याची पूर्वपीटिका वीस पिढ्यांपर्यंत मार्गे पोंचिवतात. त्या काळापूर्वी तें संस्थान कराचित् जालं-दरच्या राज्यांत बहुधा मोडत असावें. तेथील देविशाह नांवाच्या त्राह्मणानें किनंगहॅमळा दिलेल्या राजवंशावलींत पहिला राजा जयपाळ नांबाचा असून त्याला पुंडीर ह्मणजे पांडूचा वंशज अर्थात् अर्जुनापासून झालेल्या तोमार नांवाच्या रजपूत कुलोतील, असे त्यांत द्वाटलें आहे. या वंशावळीत इ. स. १०९५ सालांतील जयपाळापासून इ. स. १८४६ पर्यंतच्या जसवंतसिंगापर्यंतचीं नांवें आलेली आहेत. नुरपुरचे हे राजे मुसलमानी अमदानींत विशेष प्रव्यात होते. त्यांच्यापेंकीं राजा भक्तम-हानें अकबराविरुद्ध शिकंदर सूराठा साहाय्य केल्यामुळें बैरामखानानें त्याचा वध करून त्याच्या भावाला ह्मणजे तस्तमल्लाला त्याच्या गादीवर बसविलें.

मंडी-बियास नदीचा डोंगरांतून वहाणारा भाग कुलू, मंडी आणि कांप्रा या तीन संस्थानांत वांटून गेलेला आहे; सर्वोत वरचा भाग कुलूंत, मधला मंडी व खालचा कांग्रां मंडीचें राजघराण सुकेत घराण्याचीच धाकटी शाखा असून त्याच्या कुळकथेवरून पहतां इ. स. १२०० च्या सुमारास तें मुळापासून विभक्त झालें असें दिसतें. पण निर्मंड येथीळ मंदिरांतल्या कोरीवलेखांत जीं चार राजांचीं नांवें सांगितलीं आहेत त्या सर्वीना सुकेत व मंडी येथील घराण्यांना विशिष्ट असलेलें सेन हें उपपद ळाविलेलें आहे, व मंडीच्या राजवंशावळींतत्या कांहीं नांवाशीं तीं चारीही जुळतात. त्यांतील शेवटचा जो समुद्रसेन त्याचा काळ संवत् १२२७ म्हणजे सन ११७० असावा, व तो इ. स, १८५७ त होऊन गेलेल्या बलबीरसेनापर्यंतच्या पुढच्या सत्तावीस काळाशी राजांच्या चांगला जुळतो.

निर्मंड येथील कोरींव लेखाची लिपी गुप्तपद्धतीची असल्यामुळें तो लेख इ. सनाच्या ४ थ्या किंवा ५ व्या शतकांतील असावा, असा कित्ये-कांचा गैरसमज झालेला आहे. परंतु, गंगायमुनांमधील डोंगराळ प्रदेशांत गुप्तिलिपीचा नेहमींच १चार असृन जहांगीर बादशहाचा समकालीन जो कांग्राचा त्रैलोक्यचंद्र नांवाचा राजा त्याच्या वेलेपर्यंतही कांग्रा राजांच्या नाण्यांवर त्याच लिपीचीं अक्षरें आढळतात. तसेंच काश्मीर, कांग्रा व मंडी येथील सर्व कोरींव लेख गुप्तिलिपींतच असृन मंडींच्या जालमसेन नामक इ. स. १८३८ त मृत्यु पावलेल्या राजाच्या सतीस्तंभांवर 'महाराज' हा शब्द याच लिपींत खोदलेला आढळतो. मंडीचे वाणी लोक अजूनिह गुप्त लिपींतच आपला जमास्वर्च लिहींत असतात, व त्यांतील एका वाण्याला अलाहाबाद येथील समुद्रगुप्ताचा स्तंभलेख दाखिवला असतां तो त्यानें सहज वाचृन टाकिला(किंगहॅम). हिमालयाच्या थंड हवेंत वस्तु फार काळ टिकृन रहातात असें जें वर आम्हीं म्हटलें आहे त्याचे प्रत्यंतर या गोष्टीवरून चांगलेच मिळतें.

मंडीच्या राजघराण्याची किनगहॅमने स्थानिक राजनामावलीवरून तयार केलेली वंशावळ वीरसेनापासून इ. स. ७६५ च्या सुमारास सुरू झालेली आहे. निर्मंडचा कोरीव लेख लिहिणारा समुद्रसेन वीरसेनापासून १७ वा पुरुप असून त्याचा काळ इ. स. ११६६ असा आहे. ही वंशावळ इ. स. १८५१ सालापर्यंत म्हणजे विजयसेनाच्या कारकीर्दीपर्यंत आणून पोंचविळी आहे. या राज्यांत सतीस्तंभांची संख्या बरीच असून १८३८ त मृत्यु पावलेल्या जालमसेनाच्या नांवावरही त्यांतीळ कांही स्तंभ आहेत.

कुळू व सिमला संस्थानेः -- या सर्व राज्यांत व विशेषें करून नेपाळ वे कांग्रा यांच्या दरम्यानच्या मुरुखांत कुनेट नांवाच्या ठोकांची मुख्य वस्ती आहे. खस लोकांपैकींच एका शाखेचे ते लोक असून त्यांचीच संख्या या प्रदेशांत विशेष आहे. वराहमिरानेही ज्यांना कुनिद म्हणून व विष्णुपुरा-णांत कुलिंद म्हणून म्ह टलेलें आहे तेच हे कुनेट असावेत असें किनगहम म्हणतो. कुलिंद हें नांव महाभारतांतील लोकांच्या नामावळींतही आलेले आहे, पण त्यांत त्याचें स्थान किंवा दिशा कांहींच सांगितलेलें नसल्याम्लें हिमालयीन प्रदेशांतील कुनेट म्हणजेच कुलिंद असें ठाम सांगतां येत नाहीं या लोकांमध्यें आर्थाचा प्रवेश केव्हां झाटा तें निश्चित सांगतां येत नाहीं. पण त्याविषयीं किनगहॅमचें असें मत आहे कीं, "आर्य लोकांचा या प्रदेशांत प्रवेश होण्यापूर्वी कुनेट व खस हेच त्याचे धनी होते. मुसलमानांच्या स्वाऱ्या हिंदुस्थानावर सुरू झाल्यापासून मैदानांतील आर्थलोक वर या डोंगराळ प्रदेशांत प्रवेश करूं लागले. कुनेटांच्या आजच्या हद्दीत जी प्राचीन कामें दिसृन येतात, तीं सर्व मोवा किंवा मोन नांवाच्या टोकांचीं होत असें म्हणतात, व हे मोवा जातीचे लोक म्हणजेच कुनेट असेंही सर्वाचे मत आहे. त्यांतील खरा प्रकार असा आहे कीं, मोन हें त्या लोकांचें तिबेटी नांव असून कुनेट किंवा कुनिंद अथवा कुलिंद हें त्यांचें हिंदी नांव होय. '' ( कनिंगहॅ मऋत पुराणवस्तुसंशोधन वृत्त पु. ९ पा. १२७). किनंगहॅम पुढें आणखी म्हणतो, "गन्हवाल प्रांतांत द्वारहाठ येथें थडग्याच्या आकाराचीं मोठ्या विटांनीं वांधिलेखीं जीं कामें आहेत तीं मोवी किंवा मोन या लोकांचीं होत असें तेथील लोक म्हणतात. द्वारहाठाहून जोशिमठाकडे निघून जाण्यापूर्वी कुनेट लोकांनींच तीं बांधिलीं असावींत असे वाटतें. ''

वरील विवेचनावरून पुराणांतील मोन लोकांविषयींच्या कोड्याचा उलग्डा होण्यासारखा आहे. पूर्वी सांगितलेंच आहे कीं, शक किंवा तुरवरां-नंतर मोन लोकांचा म्लेच्छ अंमल सुरू झाला असें पुराणांत म्हटलें आहे. आम्हाला असें वाटतें कीं, पुराणांतील हे मोन म्हणजे कुलिंदांचे पूर्वज असून मूळचे मंगोलियन वंशाचे तिबेटी लोक होत, व कुशनांनंतर पंजाबान्वर व सतलज नदीच्या अलीकडील प्रदेशावर त्यांचें कांहीं काळपर्यंत राज्य

होतें. आजच्या कुनेट लोकांचे पूर्वज असें जें त्यांना म्हटलें आहे तें योग्यच आहे. कारण ते शुद्ध म्लेच्छ वंशाचे होते, व आजचे कुनेटही अनार्य, फार तर मिश्र आर्य आहेत. कदाचित ते खसही असतील, कारण आजचे खसही मिश्र जातीचेच आहेत. कुनेट लोक स्वतः पाहिलें तर मोन हें नांव या डोंगराळ प्रदेशांतील मूळच्या लोकांना देतात. कनिंगहॅमच्या मतें हिमा-लयाच्या अलीकडील ह्या मोनलोकांचा संबंध पूर्वेकडील मुंड लोकांशीही जोडतां येण्यासारखा आहे; आणि आश्चर्याची गोष्ट अशी आहे कीं, कलि-युगांतील भविष्य कालीन म्लेच्छ राजांच्या यादीत त्यांचें नांव पुराण-. कारांनीं दिलें आहे. विष्णुपुराणांत त्याविषयीं उक्लेख आहे तो असा:--ततश्राष्ट्री यवनाश्चतुर्दश तुरुकारामुण्डाश्च त्रयोदय एकादश मौना एते वै पृथिवीपतयः पृथिवी दशवपेशतानि नवत्यधिकानि भोक्ष्यन्ति ॥ ( अंश ४ ) यांतील १०९० वर्षीचा जो या राजांचा काळ सांगितला आहे त्यांत मात्र कांहीं विशेष अर्थ नाहीं. त्यांतील कांहीं घराणीं समकालीन असण्याचाही संभव आहे; व १०९० ही संख्या अशा समकालीन राजांच्या अम-दानीच्या वर्षीची वेरीज असूं शकेल. तथापि त्यांतील मुंड व मोन म्हणजे कनिगहॅमच्या मतें तुरुष्क ऊर्फ तुक्करांच्या म्हणजे कुशनांच्या ऱ्हासानंतर जे लोक पृर्वेकडे व हिमालयीन प्रान्तांत उत्कर्णास चढले तेच **होत, असे** म्हणावयास हरकत नाहीं.

कसेंही असलें तरी एकंदरींत कुनिंद लोक वराहिमिहिराच्या काळीं महणजे इ. स. ५०० च्या सुमारास सुप्रसिद्ध होते यांत शंका नाहीं. वराह-मिहिरानें वायव्य दिशेकडील लोकांच्या यादींत त्यांचे नांव दिलें असून पुनः पापप्रहांचे राशींवर होणारे दुप्परिणाम सांगतांना त्यांचा स्वतंत्रही उल्लेख त्यानें केला आहे. तो ह्यणतो "पांचाल, मगध, कलिंग, अवन्ति, आनर्त, सिंधुसोबीर, हारहृण, मह आणि शेवटीं कुनिंदाचा राजा यांचा कमानें नाश होईल. " एकंदरींत खुएनत्संगाच्या वेळीं देखील कुनिंदांचे स्वतंत्र बलाढ्य राज्य असलें पाहिजे असें यावरून दिसून येतें. हें राज्य द्याणजे सुध्नाचें राज्य होय असें किंगहॅमनें ठरविलें आहे व त्याची राजधानी यमुनानदीच्या पश्चिमेस बारिया जवळ सुध नांवाच्या प्रस्तुतच्या

ठिकाणीं होती असे तो म्हणतो. त्या राज्यांत कुनेटांच्या देशाचा बहुतेक अन्तर्भाव होत होता, व उरलेला भाग कुलूत ऊर्फ कुलू आणि शतद्रु ऊर्फ पंजोर यांत मोडत असे. कुनिंदांचा राजा जो अमोधभूति त्याचीं बरींच नाणीं याच प्रांतांत सांपडलीं आहेत. अमोधभूतीचा काळ इ. सनापूर्वी १५० च्या सुमारास असला पाहिजे असें आम्हांला वाटतें: कारण ज्वाला मुखी जवळच्या शेतजिमनींत प्रीक लोकांच्या अपोलोडोटस नामक राजाच्या तीस नाण्यांबरोबरच त्याचींही तीन नाणों सांपडली \* आहेत.

या सर्व राज्यांतील लोक बौद्धधर्मीय होते. त्यावेळी मंगोलियन वंशाचे बहुतेक लोक त्याच धर्माचे असत. आर्योच्या सुधारणेचाहि तेथें बन्याच प्राचीनकाली प्रवेश झालेला असावा. सातव्यापासून बाराव्या शतकापर्यंत येथें कोणकोणते राजे होऊन गेले हें सांगतां येणें कटीण आहे. एवटें खरें कीं, या प्रदेशांतील हल्लींचे लोक जे कुनेट ते जातीनें मिश्र आर्य म्हणजे मातृवंशाकडून तार्तर व पितृवंशाकडून आर्य असे आहेत. ते बहुधा बाद्यण व क्षत्रिय पुरुष आणि कुनेट अथवा खस जातीच्या स्त्रिया यांनी संतित होत. नेपाळच्या इतिहासांत सांगितल्याप्रमाणें खस जातीच्या स्त्रिया असे संबंध करण्यास नाखुष नसत. त्यांच्या संततीला क्षत्रियांत गणीत व अजूनही गणतात व या गोष्टीचें पुष्कळ यूरोपियन पंडितांना मोटें आश्वर्य वाटतें. कुनेट स्त्रियांचा हा स्वर आचार व बाह्यणांची विषयासिक्त या विषयीं त्या पंडितांनीं चम-त्कारिक विचार प्रदर्शित केले आहेत. पण या गोष्टीचा साधा उलगडा असा आहे कीं, मनस्मितकालापासूनच खस लोकांना बात्य क्षत्रियांत समाविष्ट

\* स्नुष्नाच्या दुम-या एका प्राचीन राजाचें नांव बन्हून येथील कोरीव लेखोत आढळतें. हा लेख एका दरवाज च्या तोरणावर कीरलेला कीनगर्हम यास मिळाला. त्यांत धनभूति नांवाच्या स्नुष्न राजाचें नांव आहे. मथुरा येथेही धनभूतीचा कोरीव लेख मिळाला असून कीनगर्हमच्या मतें हा धनभूति श्रीकराजा अपोलोडोटस व शुंगराजा आग्निमित्र यांचा समकालीन असावा. एकंदरीत कुनिंदाचें राज्य एका काळीं मध्यहिंदुस्थानांत बन्हूतप्यंत प्रसरलेलें असावें असें दिसतें. ते बहुतकहन आर्थ किंवा मिश्र आर्य असावे असे म्हणा-व्यास सबळ कारणें आहेत. (किंगाईमकृत बन्हूतवर्णन पान १२७-१३०पहा.)

केल्यामुळें त्यांच्या स्त्रियांचे आर्य क्षत्रियांशीं विवाह होण्याला अडचण नव्हतीच, व फार प्राचीन काळापासून बहुतेक मध्ययुगापर्यंत म्हणजे प्रस्तुत आपल्या इतिहासाच्या आरंभकाळापर्यंत ब्राह्मणांचे क्षत्रियस्त्रियांशीं होणारे विवाहही धर्म विरुद्ध म्हणून मानीत नसत. अशा विवाहाच्या संततीला मात्र क्षत्रिय हेंच नांव मिळे. खस हे वात्य क्षत्रिय असल्यामुळें हे विवाह जरी विधिपुरःसर नसले तरी आजन्म बंधनकारक असत. त्यामुळें त्यांत शास्त्रविरुद्ध असे कांहींच नव्हतें. हिमालयाच्या डोंगराळ प्रदेशांत वसाहत करावयास जाणाऱ्या बाह्मण व क्षत्रियांना आपल्या जातीच्या स्त्रिया थोडचाच नेतां येत असत, त्याच्यांत वरील वहिवाट चालू झाली.

राजपुरी ऊर्फ राजोरी प्राचीनवस्तुसंशोधनवृत्ताच्या बाराव्या पुस्त-कांत दिलेली पुढील माहिनी महत्वाची आहे. राजतरंगणींत कलश राजांच्या (इ. स. १०८० ते १०८८) वर्णनांत राजपुरीचा उल्लेख आला आहे. राजपुरीच्या सिंहासनावर सहजवाठाच्या मागून त्याचा पुत्र संप्रामपाठ हा आला असतां सहजपालाचा भाऊ मदनगल यानें आपल्या पुतण्यापाशीं गादीवहळ वाद सुरू केळा. पण काश्मीरराजाच्या साह्यामुळे संग्रामपाळ स्यांत यशस्वी झाला. इ. स. **१०८७** न कलशानें भरविलेल्या दरबारांत जे आठ मांडालिक हजर होते म्हणून सांगितलें त्यांत सं<mark>यामपाल होता.</mark> त्या आठांचीं नांवें अशीं:--

१ अर्वपुरचा कीर्तनी; ५ लोहरचा उत्कर्ष

२ चंपाचा अञ्चत.

६ और्वश

३ वह्रपुर ऊर्फ बिसनलीचा कलश ७ ......

४ राजपुरीचा संग्रामपाळ

८ कष्टावत.

याखेरीज पुढील आणखी चार राजांचीं नावें राजतरंगिणींत आलीं आहेत:

१ सहजवाल इ. स. १०५० 🛛 ३ सोमपाल इ. स. ११००

२ संग्रामपाल, सन १०८५

४ भूगल सन ११३५.

## प्रकरण १९ वें.

## पंजाबांतीळ राज्यें.

( मध्ययुगीन कालाच्या आरंभीं भारतीय आर्योची खास म्हणून गण-लेली भूमि जी पंजाब त्याच्या इतिहासाकडे आतां वळावयाचें. हा इतिहास फारच त्रोटक असल्यामुळें तो शेवटीं राखून ठेवला होता. आपल्या इति-हासाच्या काळांत पंजांब प्रांतांत बलाढ्य अशीं राष्ट्रें नव्हतींच व जीं कांहीं होतीं त्यांच्या विषयींची माहिती देखील जवळच्या राज्यांच्या इतिहासांतून तुरळक जी मिळते तेवढीच. तथापि जी कांहीं माहिती मिळण्यासारखी आहे तीवरून या महत्वाच्या प्रान्तांचा इतिहास देण्याचा प्रयन्न करूं ).

ह्युएनत्संगाने पंजांबांतील जीं राज्यें किंवा पूर्वी ॄएकदां स्वतंत्र राज्यें असलेले प्रांत सांगितले आहेत, ते त्याच्या वेळी काइमीरच्या अधिराज्यांत मोडत होते. सिंधुनदीच्या तीरापासून आरंभ कहन त्यानें तक्षशिला, (राव-ळिपडी ), २ सिंहपुर ( सिंधुनदी ज्याची पश्चिम सरहद आहे असा लवण-गिरीचा मुळूख ), आणि ३ उरशा ( हरिपुर ऊर्फ हजारा ) हीं राज्यें प्रथम दिलीं आहेत. हीं सर्व पूर्वी एकदां गांधारच्या साम्राज्यांत मोडत अस्न ह्युएनत्संगाचे वेळी त्यांवर काइमीरचे राजे राज्य करीत होते. त्यांतील खरा प्रकार असा दिसतो कीं, हूणाचें साम्राज्य पंजाबांतून नष्ट झाल्यावर त्यांत जी जी हिंदी संस्थानें मोडत होतीं, त्यांपैकी बहुतेक काइमीरच्या अधिराज्याखाठी आठी. हृणाचें मुख्य ठाणें गांधार येथें असून त्यांनी काइमीर प्रांतालाही बहुतेक ग्रास्न टाकिलें होतें. पण प्रवरसेनाच्या कारकीर्दीत काश्मीर देशानें आपलें स्वातंत्र्य पुनः प्रस्थापित केलें. याच वेळीं म्हणजे इ. स. ५०० च्या सुमारास मन्दसोरच्या यशोधर्मा राजानें मिहिरकुळ हूणराजाचा पराभव केळा, व त्यामुळें काश्मीरदेशाळा स्वतंत्र' होण्याला आणखी संधि मिळाली. पढें कर्कीटक घराण्याच्या अमदानींस इ. स. ६०० च्या समारास म्हणजे खुएनत्संग इकडे येण्यापूर्वी कांहीं काळ कारमीरचें राज्य बरेंच बळाढच झालें; व त्यानें तक्षश्चिला, सिंहपुर, आणि उरशा या प्रांतांवर आपळा अंमळ बसविळा. ह्युएनत्संगाच्या यादींतीळ पुढची राज्यें म्हणजे ४ पुनाच व ५ राजपुर अथवा राजोरी हों होत. ही सुद्धां त्याच्यावेळीं काइमीरच्या अमळाखाळीं होतीं, किंबहुना ती नेहमींच तशीं असत. याच्यापुढें त्यानें ६ टेक्क, ७ चीन, भुक्ति. ८ जारुंधर, ९ कुळूत आणि १० शत्रुह अशीं राज्यें सांगितळीं आहेत. यां पंकीं चीनभुक्ती विषयीं फारशी माहिती मिळत नाहीं. तो स्वतंत्र देश नसून एका राज्याचा केवळ भाग ( भुक्ति ) होता, व कांहीं काळ त्यांत चीनी राजपुत्र रहात असल्यामुळें ह्युएनत्संगानें त्याचा स्वतंत्र उल्लेख केळा आहे. कुळूत आणि शतहु या राज्यांविषयीं सुद्धां जवळ जवळ कांहीं कळत नाहीं. त्यांत राजे वगेरे कोण होते हें त्यानें सांगितळें नांते. पण सतळज नदी शतहुराज्याच्या पश्चिमेस होती असे ह्युएनत्संगानें स्हटलें आहे. त्यावरून पाहतां हीं दोनही राज्यें बहुधा कनोजच्या अमळाखाळीं असावीं. टेक्क व जाळंदर या राज्यांविषयीं मात्र तत्काळीन लेखां- वहन थोडीशी माहिती उपलब्ध होते. ती अशी.

जालंधरच्या राज्याची खूण आजच्या जालंदर शहरावरून आजही पटत आहे. त्या विषयीं किनगहॅमनें 'मध्ययुगीन नाणीं 'या पुस्तकांत असें लिहिलें आहे कीं, 'जालंधरच्या सुपीक प्रांतांत राबी आणि सतलज या नद्यांमधील दोन्हीं दुआषांचा समावेश होत होता. त्याची राजधानी जालंधर नांवाचेंच शहर असून कांग्राकोट हें त्यांतील मजबूत टाणें होतें. या राज्याचें नांव जालंदर देंत्यावरून पडलें छें आहे. अशी \* कथा आहे

\* जालंघर दैत्याची कथा पद्मपुराणांत आली आहे. तो सागरापास्त झालेला गंगेचा पुत्र असून स्थाला ब्रह्मदेवापासून वर मिळाला होता. ब्रह्मदेवाने त्याला जागा देण्यासाठीं समुद्राला मागें हटावयास सांगितलें, व त्याप्रमाणें तो हिमालयापासून मागें हटला. कोंकणाच्या उत्पत्तीसंबंधीं कथेप्रमाणें या कथेचा पंजाबच्या भूस्तरविषयक इतिहासाशीं कांहीं संबंध असावा. हिमाल-याच्या पायथ्याशीं अद्यापिहीं समुद्रांतील शंख वंगेरे आढळून थेतात. जालं-धराचें शरीर पंजाबमर पसरलें होतें या कथेचा अर्थ किनगहमनें असा केला आहे की, सतलज व वियास या दोन नद्या मुख्तानपर्यंत प्राचीन काळी एक-मेकीस समान्तर अशा वाहत होत्या.

कीं, शिवाने जालंधराचा वध केल्यावर त्याचें प्रेत पंजाबभर पसहन पडलें. ज्वालामुखी हें त्या देत्याचें मुख आणि मुलतान हे त्याचे पाय होत; जालंघर जवळचा प्रदेश ही त्याची पाठ असल्यामुळे तो जालंघर पीठ नांवानें असिद्ध झाला: व पहें अकवरानें त्यांत थोडा फरक करून त्याला जालंभर बिट असे महटले. या प्रदेशालाच त्रिगर्न असे दुसरे नांव असून न्याचा अर्थ रावी, वियास व सतलज या तीन नदा ज्यांतृन वहातात तो मुळुख असा आहे. हेमचंद्राने आपल्या कोशांत '' जालंधरास्त्रिगर्ताःस्युः'' असे म्हरले असृन महाभारतकाळाषासृन ते नांव अजृन चालू राहिलें आहे. जिमतीतील हल्लीचे राजघराणे आपत्याला महाभारतप्रसिद्ध संशम्याचे वंशज समजतें. तें आपल्याला सोमवंशी म्हणवीत असुन, त्यांतील पुरुष आपत्सः नांबापुढें चंद्र हें पद नित्य छावतात. कीरम्राम येथील वैजनाथाच्या मंदिरांत उ. स. ८०४ तील एका कोरींव लेखांत जयचंद्र म्हणून एका जालंधरच्या राजाचे नांव आलेलें आहे. काइमीरच्या शंकरवस्यीचे म्बार्शनं वेळी पृथ्वीचंद्र नांवाचा त्रिगतीचा राजा पळून असं राजतरंगिणीत वर्णन आहे. इ. स. १०४० च्या सुमारास इन्द्रचंड नांवाच्या जालंघरच्या राजाचा उल्लेख राजतरंगिणींत आला आहे. पंजाब व कावृत्र येथील नाण्यांत्रर जसें घोडेस्वाराचें चित्र असते, तसेंच जालंबर राजांच्या नाण्यांवरही असतें. पृथ्वीराज चव्हाण व महंमद घोरी सारखे मुस्लमान राजे यांनीही पुढे हेंच चिन्ह आपल्या नाण्यांसाठी घेतले.

मृनलमानी अमदानीत जालंघरचे राजे कथीं स्वतंत्र असत, तर कथीं मुमलमानी वादशहांचे अंकित हाणून असत. कांत्राच्या डोंगरी किल्यासाठीं जो महमुद्राच्या स्वारीच्या प्रसंगीं भयंकर झगडा झाला त्याचें वर्णन पुढील कालांतील असल्यामुळें ते दुसऱ्या पुस्तकांत येईल-इतर अनेक डोंगरी संस्थानाप्रमाणें जालंघरचें राजघराणेंही एकच असे फार प्राचीन कालापासून अगदीं अलीकडील काळापासून अगदीं अलीकडील काळापास्त्र अगदीं अलीकडील काळापास्त्र अगदीं अलीकडील काळापास्त्र अगदीं अलीकडील काळापास्त्र अलीकडील काळापास्त्र अलीकडील काळापास्त्र अलीकडील काळापास्त्र अलीकडील काळापास्

अयाने मस्यपुरांतील विराटाच्या गायवाड्यावर हुला करण्यांत दुर्योधनाला सृज्य केले. भारतीय युद्धांतक्षी तो त्याच्या वर्ताने पांडवांवरीवर लढत होता. होण्याचें कारणही पूर्वी अनेकवार आह्मीं सांगितलें आहे. मोंगल बादशाहींत जालंघरचें स्वतंत्र राज्य ह्मणून अस्तित्व नष्ट झालें. हल्लीं कांग्रांच्या किल्यांत मात्र एक घराणें स्थानिक राजा ह्मणून नांदत आहे.

आतां टेक्कच्या राज्याचें वर्णन कहं. या राजाची जुनी राजधानी शा हरु ऊर्फ सियालकोट येथें असून त्यावर मिहिरकुळाचा अंमल होता असें ह्युएन-त्संगानें लिहिलें आहे. सियालकोटच्या हुण राजाचा यशोधम्यानें उच्छेद केल्यावर पढें तें एका नवीन क्षत्रिय घराण्याकडे आलें असें दिसतें. या घराण्याचें टाक ऊर्फ तक्षक असें नांव होतें. च बनाम्यांतही हें नांव आलेलें आहे. हें राज्य रावी व चिनाव या नद्यांच्या दरम्यान ह्मगजे जालंधराच्या उत्तरेस होतें. या स्थितीशीं ह्यएनत्संगाचें वरेंच वर्णन ज्ळतें, पण सिंधनदी त्याच्या हद्दीवर होती असे जें त्यानें ह्यटलें आहे तें मात्र चमत्कारिक दिसतें, व तें राज्य हिमालयाच्या पायथ्यापासून सिंधूनदीपर्यंत सर्व पंजाब-भर पसरलें होतें असें मानिल्याशिवाय त्याचा उलगडा होत नाहीं. या राज्यांतील लोक बौद्धधर्मीय नव्हते असे त्याने ह्यटलें आहे; व ही गोष्ट देखीळ मिहिरकुठानें केलेल्या बोद्धांच्या छळाच्या कथेशीं जुळतीच आहे. मिहिरकुल जरी परकी जातीचा होता तरी त्याचा ओढा बौद्धधर्मीकडे मुळींच नसून तो कटा शेव होता. टाक लोक हिंदु असून त्यांचें राज्य चालू असे तों पावेतों ते नेहमीं हिंदुच राहिले होते.रजपुतांचा इतिहासकार कर्नल टॅाड यानें क्षत्रियांत्या मृळ छत्तीस राजघराण्यांत टाक घराण्याची गणना केळी असृन मुसलमानी काळांत ते सर्व मुसलमान बनून गल्यामुळे स्यांच्या क्षत्रियत्वाची कांहींच खूण आज शिल्लक राहिलेली नाहीं असे हाटलें आहे.

कारमीरच्या शंकरवम्यांचे कारकीदीत थिक्कय म्हणून जें राज्य कल्ह-णानें राजतरंगिणीत सांगितलें आहे तें टाकचेंच राज्य की काय हें खात्रीनें सांगतां येत नाहीं, तथापि त्याचाच कल्हणानें उल्लेख केला असावा असे बाटतें. त्यांत अडचण एवढीच आहे कीं, थिक्किय हा कल्हणाचा शब्द टाक शब्दाशीं तितका जुळत नाहीं. कनोजच्या भोज राजानें थिक्कियवर हल्ला चढिवेळा त्यावेळीं काश्मीरच्या शंकरवम्यानें त्याला साह्य केलें, एव- डाच काय तो एक उल्लेख टाकराज्याविषयीं दोन शतकांच्या अवधीत सांध-हतो. याशिवाय या संस्थानचे राजे व त्यांचा इतिहास कांहीं कळत नाहीं. ग्रुएनत्संग सिन्धप्रांतांत जाऊन परत फिरल्यावर मुलतानळा आला, त्यावेळचें मुलतानचें त्यानें जें वर्णन केलें आहे त्यावरून टाकचें राज्य एकाकाळी सिंधु नदीपर्यंत पसरलेलें असून मोठें बलाहच होतें एवढें मात्र स्पष्ट होते. ग्रुएनत्संग म्हणतो त्यावेळीं मुलतान व त्याप्रमाणें पोफातो नांवाचें दुसरें ही एक राज्य टाक राज्याचीं अंकित होतीं. ग्रुएनत्संगानंतर म्हणजे हर्षाच्या मृत्यूनंतर जेव्हां चच सिंधप्रांताचा राजा झाला, तेव्हां त्यानें मुलतान जिंकून आपल्या राज्याला जोडिलें. तात्पर्य असें कीं, सातव्या शतकाच्या अखेरीस पंजाबचा (पश्चिमेकडील) बहुतेक भाग काश्मीर किंवा सिंध या राज्यांपैकीं कोणाचा ना कोणाचा तरी अंकित होता व टाक ऊर्फ टेकक आणि जालंधर त्याच्या पूर्व भागांतील राज्यें स्वतंत्र होतीं.

किनगहॅमच्या पुराणवस्तुसंशोधन वृत्तांत (पुस्तक ५ पानें ११५-१२०) मुलतानसंबंधीं कांहीं मनोरंजक माहिती दिली आहे; तिचा सारांश येथें देण्यासारखा आहे.

" मुलतानचा प्राचीन किल्ला चिनाब नदीच्या डाव्या तीरावर सुमारें चार मेलांवर बांधलेला आहे. प्रथम तो रावी नदीतोल एका बेटावर बांधिलेला असून, प्राचीनकाळी चिनाव नदीला रावी मुलतानच्या खालच्या वाजूस मिलत असे. पण त्यांचा संगम आतां मुलतानच्या वर बत्तीस मेलांवर आहे. प्राचीनकाळी वियास नदीचा प्रवाह देखील मुलतानच्या दक्षिणकडून स्वतंत्रपणें बहात असे; पण आतां ती नदी बरीच वर सतलज नदीला मिलून जाते. या कारणास्तव पूर्वी चच राजा सिन्धप्रांतांतून जेल्हों मुलतानवर स्वारी करावयास आला, तेल्हां त्याला प्रथम सतलज नदी वानंतर वियास ओलांडून रावीच्या डाव्या तीरावर सिक्का येथें उतरतां आलें. त्यावेळी सिक्का हा रावीच्या डाव्या तीरावर सिक्का येथें उतरतां आलें. त्यावेळी सिक्का हा रावीच्या उभय तीरावर असलेल्या या सिक्का मुलतानांच चवनाम्यांत नेहमीं जोडीनें उन्नेख केलेला असतो. चचाच्या कारकीदींत टाक बराण्यांपैकी एक राजा मुलतानवर राज्य करीत होता, व

ह्युएनत्संगाचे वेळींही हीच स्थिति होती. चचानें मुलतानावर स्वारी केल्यानंतर तो टाक राजा त्याचा अंकित म्हणून तेथें राहिला असला पाहिजे. कारण पुढें महंमद कासिमाचे स्वारीचे वेळीं म्हणजे इ.स. ७१२ त सिक्का येथें कोणी बजरताकी म्हणून राजा होता,त्यानें कासिमाचा प्रतिकार करण्या चा प्रयत्न केला, पण तो निष्फल ाल्यामुलें तो रावीनदीपलीकडे मुलतानास पळ्न गेला असं वर्णन आहे. पुढें मुलतानासाही कासिमानें पाडाव केला, आणि तेव्हांपासून ने राज्य मत्युग्गीन कालाच्या अंतापर्यंत मुसलमानंच्या अमलाखालीच राहिलें.

मुखतानचा इतिहास म्हणून जरी एवटाच असटा, तरी तेथील सुप्रसिद्धः सूर्यमंदिराचे थोडे अधिक वर्णन देण्यासारस्य आहे. मुखतानाचे सावपुर असं दुसरे नांव असृन तेथील सूर्यमंदिर कृष्णाचा पुत्र सांव याने आपला कांहीं त्वग्रोग बरा व्हावा म्हणून बांधिलें होतें अशी कथा आहे. सूर्यदेवता महारोगासह सर्व व्वग्रोग हरण करणारी आहे अर्था समजृत असल्यामुळे. मुळतानच्या या सृर्यमंदिराच्या दर्शनासाठी सिप्रशांत व पंजांव येथूनच नव्हे, तर हिंदुम्थानाच्या सर्व भागांतून यात्रेकरू येत असत. हें मंदिर फार श्रीमत झालें होतें. चचनामाकार व ह्युएनत्संग या दोघांनीही त्यांचें वर्णन केलें आहे. इ. स. ८१५ च्या सुमाराचा एक आस्य लेखक विलादरी त्या विषय' अमें लिहितों कीं, ''लोक या देवालयाला प्रदक्षिणा घालून त्याच्या पुढे क्षीर करितात.'' इ. स. ९७५ तीळ इस्ताखेरी नामक दुसरा एक लेखक म्हणतो कीं, मुलतानचें सूर्यमंदिर 'शहरच्या भरवस्तीच्या जागीं म्हणजे हस्तिदंताचा बाजार आणि तांबटगळी यांच्या मध्यें बांधिरेलें आहे. त्यां-तील मूर्ती मनुष्याकार असून चुनेगच्चीच्या सिंहासनावर ती आसनमांडी घालन बसलेली आहे. तांबडचा लाल कमावलेल्या चर्मानें तिचें सर्वोग वेष्टि-लेकें असून डोळ्यांशिवाय तिचे कोणतेही अवयत दिसण्यासारखे नाहींत ही मूर्ती काष्ठमय आहे असें कित्येकजण भ्हणतात. तिच्या डोल्याच्या जागी मूल्यवान रत्ने बसविली असून मस्तकावर सोनेरी मुकुट आहे. 'इ. स ९ १६ नंतर केव्हांतरी, झेलमच्या सैबन नांवाच्या कर्माटी राजाच्या मुलाने

मुळतान जिकिनें, मंदिरांतील पुजाऱ्यांची कत्तल केली, मूर्तीचा भंग केला, आणि त्या जागीं मशिदीची स्थापना केली.

पण हिंदूंच्या धर्मभक्तीमुळें व मसलमान जेत्यांच्या धनलोभामुळे या सूर्यमूर्तीचें पुनरुजीवन हो उन जुन्या मंदिर जवळच एक नवीन मंदिर बां- अण्यांत आलें 'म्हणूनच अवृलांरहन मुलनानला आलात्यांवेळीं जरी तेथें सूर्य मंदिर नव्हतें, तरीं इ. स. १९३० तील इदिसी नामक लेखकाचे वेळीं सूर्या पासनेचा तेथें भर आहळून येत होता यावळीं रावीच्या पात्राची दिशा धरळून तेथें ती केवळ एक पावसाठी प्रशाह होऊन गेला होता अने दिसतें. इ. स. १२६३ त काझवेनी या लेखकान मुलतानाचें असंच वर्णन केलें असून वर म्हण्डे आहे कीं, तेथील मोठी मशीद सूर्यमंदिराजवळच म्हण्डे किछवाच्या अगदीं मध्यभागींच आहे. इ. स. १६६६ त मुलतानास गेलेल्या थेवेनो नामक फेंच प्रवाशानंही त्या मंदिराचे वर्णन केलें आहें त्यांतील सूर्याची मूर्ती रक्तचमवेष्टित असून तिचे मुख कृष्णवर्ण व डोळ्यांच्या जागीं दोन मोतीं होतीं असे त्यान लिहिलें आहे. औरंगजेवानें आपला धर्मच्छळ सुक करण्यापूर्वीचें हें वर्णन आहे. त्या मंदिराचा व मतींचा शेनटीं औरंगजेवाक्वच विश्वंस झाला असे जे म्हणतात तें खरेंच आहे, आणि नेव्हा-पासन मात्र त्यांचें अस्तत्व नाहींसें झालें.

पंजाबातील ही मूर्यो ससना किरयेक जग समजतात तशी पारशी लोका-कहून उचललेली नतन ती भारतीय आर्योमध्यें प्रथम पासूनच होती हें येथें सांगितलें पाहिजे. एक तर पारशी लोकांत मूर्तिपूजा नाहीं व त्यामुळें मुलतानची सूर्याची मूर्ति मूळ हिंदूच असली पाहिजे. तिचें रक्तचमींचें वेष्टण, नेत्रांच्या जागीं वसविलेले लाल, मस्तकावरील किरणयुक्त किरीट आणि त्वररोग बरे करण्याची शक्ति या सर्व कल्पना हिंदूच्याच होत.

<sup>\*</sup> भक्तांना दिलेखा द्रव्यामुळे मुसलमानाना पुनः ते मंदिर वाधू दिले. जुन्या मंदिराजवळ अशा रितीने नवान मंदिर बांधिल्याची अनेक उदाहरणे आहेत; काशीच्या विश्विष्याचे मंदिर, उज्जनीच्या महाकालाचे देवालय, तसेच अयोष्यंचें मंदिर ही अशाच प्रकारणी आहेत.

नाण्यांवर देखील सूर्याची अशाच प्रकारची प्रतिमा उमर्रावलेली असते. त्यांपैकी एका नाण्याच्या वर्णनांत किनाहम ह्याणतो, "त्याच्या एका बाजूला देवाचा मुखवरा असून तो प्रिन्सेपच्या मते पारशांच्या मिश्र देवतेचा असावा; पण मला वारतें तो मुलतानच्या आदित्य नामक सूर्य देवतेचा असला पाहिजे; कारण हिंदु रिवाजाप्रमाणें त्याच्या किरीराभोंवर्ता किरणाचें जाल असून तें पारशांच्या मिश्र देवतेच्या शिरोभृषणाहुन अगर्दा वेगळ्या प्रकारचें आहे. ""

दुसऱ्या एका नाण्यावर तसाच मुखवटा आहे. त्यावर पण इराणच्या खुशरूपिरोज राजाचें नांव आहे: त्यावर चचनाम्यांत विणित्याप्रमाणें खुशरूनें सिन्धप्रांताचा कांहीं भाग जिंकिलेला असावा असे बाणावें लागतें. तिसऱ्यर एका नाण्यावरही असाच सूर्याचा मुखवटा आहे. त्याच्या एका बाजूला मायन्याच्या पुढें मुळतानचा राजा असे शब्द आणि उलट वाजूबर किरण वळ्यांकित सूर्याच्या मुखवट्यामह 'श्रीवासुदेव' व 'पंचान जाबुलिन्तान' अशीं नांवें नागरी अक्षरांत घातलेलीं आहेत.\* यावहन चचाच्या वेळी वासुदेव नांवाचा कोणी राजा मुळतानास राज्य करीत असावा असे किंग हमनें अनुमान केले आहे. कदाचित् चचनाम्यांत सांगितलेला टाक घराण्यांतील राजा तोच हा वासुदेव असेल.

\*हें नाणें किनगहॅमच्या मते (सधप्रांतांत चचापूर्वो जें घराणें राज्य करीत होतें त्याच्या देवराज नामक मूळ पुरुषाचें म्हणजे इ. स. ५०० च्या सुमाराचें असावें.

\* कानगहँमनें मुलतानच्या किल्यानें बारकाईचें वर्णन दिलें आहे. त्या रिकार्ण। प्राचीन इमारतीं व अवशेष सोपडत नाहींत, कारण तेथें दगड फारच कमी असून इमारती बहुतेक विटांच्या असतात. मुलतानच्या किल्त्याचा कांही इतिहास कळावा म्हणून किनगहँमनें तेथील जागेवर खड्डा खणण्यास मुख्यात केली. जिमनाच्या पृष्टभागापासून ४० फुटांपर्यंत शेंकडों वर्षांचे अमलेले कचन्याचे थर होते, व ते संपल्यावर पुढ मात्र सरळ मातीची। जमीन लागली. त्या जमलेल्या थरांचे वर्णनही मनोरंजक आहे. किनगहँम म्हणतो '' या थरां- पेकी दीड दीड फुटाचा थर एक एका शतकांत जमलेला असावा. दहा बारा

मुलतानास शिल्हादपरी नांवाचें आणखीही एक प्रसिद्ध देवालय होतें। त्या शहरालाच पूर्वी करयपपुर असें नांव होतें व तें प्रीक इतिहासांत कॅस-पीरा रूपानें आठेठें आहे. करयप हा हिरण्यकशिपूचा बाप होता व या ठिकाणीं त्या दैत्यानें आपला पुत्र जो प्रल्हाद त्याला श्री विष्णची भक्ति करण्याबह्ल ठार मारण्याचा यत्न केला. येथील प्रल्हादाचें मंदिर फार काळ प्रसिद्ध होतें, व तेथें दरसाल नृसिंहजयंतीच्या प्रसंगानें यात्राही भरत असे. हें मंदिर सन १८५९ सालीं जवळच्या एका दारूच्या कोठाराला आग लागून त्या भडाक्यांत उद्भ गेलें.

फूटोच्या खोलीवर त्यांत. दोन नाणी सांपडली; त्यांतील वरचे इ. स. १२८६ तील कैकोबादाचें असून खालचें इ.स. ९०० किया ९५० च्या सुमाराचें काबू-लच्या सामन्त देवाचे आहे. जसे जसे खोल खणांत जावें तशा तशा त्यांत मांपडणाऱ्या विटा मोठमोठया दिसतात.यावरून प्राचीन लोक वऱ्याच मोठ्या आकाराच्या विटा वापरीत असत असे दिसतें. पण या खड्चांत पुराणवस्तु-विशारदांस विशेष महत्वाचे जे दोन शोष लागले ते दोन निराळ्या खोल्यांवर लागलेले राखेंचे दोन थर होत. त्यांतील वरचा ३ फूट जाडीचा असून १५ फुटांबर सांपडला. ही जागा शतकास दीट फुटांच्या मानाने इ. स. ७**१**१ र्नाल मुलतानावरील महंमद कासिमाच्या स्वारीच्या काळाशी जुळते. स्यावेळी मुलतानच्या किल्ल्यावर इला होऊन तो जाळून टाकण्यांत आला होता. दुसरा थर ३२ फुटांवर लागला व तं स्थान अलेक्झॅडरच्या स्वारीच्या काळाशींमिळतें. त्याने या प्रान्तावर स्वारी करून स्थाची राजधानी सटोई ( मुल्तान ) काबीज केली होती. त्यावेळी त्याला झालेल्या जखमेचा सुड म्हणन त्याच्या स<mark>ैनिक</mark>ानीं तेथील लोकांची कत्तल करून पुष्कळ जाळपोळ केली <mark>व त्या</mark> आगीचा हा थर अवशेष असावा. या दसऱ्या थराच्या खाली चांभाराची एक आरी व मुमारें २०० नाणी असलेला एक तांब्याचा हंडा सां**पड**ला. हीं नाणां चौरसाकृति आहेत. तां इतका गंजुन गेरेटी आहेत का, तां कोणाची आहेत वगैरे कांहींच सांगतां येणें शक्य नाहीं. " पण त्यांवरून एक गोष्ट सिद्ध होते कीं, अलेक्झंडरच्या स्वारीच्या पूर्वी हिंदुस्थानांत नाणी प्रचारांत होतीं. (पान १२९).

## टीप्पणी.

## पंजाबांतील लोक आर्य कसे राहिले

येणंप्रमाणें टेक्क, जालंधर व मुलतान या पंजाबांतील राज्याची जी कांदीं तरपंजी माहिती मिळाली ती येथें दिली आहे. आतां पंजाबाविषयी दुसऱ्या एका प्रश्नाचा थोडासा ऊहापोह करावयाचा आहे. तो प्रश्न असा कीं, पंजाबप्रांत म्हणजे अस्तल भारतीय आर्योची खास भृमि आणि लढाऊ लोकांचे माहेरघर असतांना त्यांत मध्ययगीन काळत एकही बलाढच व वैभवशाक्षी हिंदूचें राज्य आढळून थेत नाहीं हें कसें ? वस्तुस्थिति अशी आहे कीं, शिकंदरच्या स्वारीपासून पंजावश्रांत एकसारखा परकी लोकांच्या अंमलाखाळींच आहे. पंजाबाची स्थिति या काटांत सरहदीवरच्या ठोकर खा-णाऱ्या प्रांतासारखी झालेली होती.वायव्येकडून हिंदुस्थानावर स्वारी करणाऱ्या प्रत्येक झंडीचे पहिले आघात त्यावर पडावयाचे. शिकदरने भरतम्बंडावर स्वारी केली तेव्हां त्याला या प्रांतांत पुष्कळ राज्ये असलेली आढळली व न्यांतील लोकही त्याला त्यापूर्वी भेटलेल्या आशियांतील इतर लोकांपेक्षांअधिक कणखर होते. त्यावेळी शिकंदरला विरोध करणारे एकंदर ७० देशां वे लोक पंजाय व सिंधप्रांत मिळून होते असें अरायननें शिकंदरच्या स्वारीचे वर्णनांत लिहिलें आहे. प्राचीन प्राणादि ग्रंथ व महाभारत यांतही पंजांबांतील बऱ्याच राज्यांचीं नांवें आलीं आहेत; व त्यांपैकीं प्रस्तत इतिहासविषयक काळांत कांहीं चाल्ही होतीं. गांधार, तक्षशिला, केक्य, मद्र, त्रिगर्त, मालव, क्षद्रक, शिबि, अंबष्ट, इत्यादि अनेक क्षत्रिय लढाऊ लोकांची राज्यं शिकंदरचे वेळीं पंजाघांत होतीं. त्यांपकीं बहुतेक शिकंदरनें जिंकिली, व त्यांत पुष्कळ क्षत्रियांचा संहार झाला. शिकंदरच्या स्वारीनंतर सुद्धां पंजाबावर परकी लोकांचे हल्त्यावर हत्ने चालूच होते. कांही थोडासा काळ मात्र चंद्रगुप्त व अशोक योचा अंमल पंजाबावर होता; पण इ. सनापूर्वी २०० पासून पुनः तेथें परकी अंमलाला सहवात होऊन बिक्ट्यांतील ग्रीक ( इ. सनापवी २०० ते १०० ), शक ऊर्फ सिथियन टोक ( इ. सनापूर्वी १०० ते इ. स. १०० ) कुशान (इ. स. १०० ते ३०० ) आणि शेवटी हुण (इ. स. ४०० ते

५०० ) या लोकांनी त्या प्रांतावर स्वाच्या करून तेथें राज्यें स्थापिली. म्हणजे शिकंदरच्या स्वारीचे वेळी पंजांबांतील बहुतेक क्षत्रिय घराणीं नष्ट होऊन इ.सना-पूर्वी २०० पासून ते इ.स. ५०० पर्यंत तेथें हिंदूंचें राज्य नामशेष झालें पुढें हूणांचा उच्छेद झाल्यावर पुनः पंजाबांत दिव्चा अंगल स्थापन झाला. पण एकदां तेथील मूळ क्षत्रिय घराणीं नष्ट झालेली असल्यामुळें हा मुलूख काश्मीर व सिंध येथील राज्यांच्या अमलाखालीं वांदून गेला. सिंधूच्या पश्चिमेकडील हूणांच्या राज्यांचें मुख्य ठाणें जो गांधार प्रांत तो काबूलच्या शाहीनामक क्षत्रिय घराण्याच्या ताच्यांत गेला. तक्ष शेला व सिंहपुर हीं काश्मीरकडें गेली, आणि मुलतान व पोफानों हीं सिन्धु रेशच्या राज्यांत मांगील झालीं. क्षाणि अशा रीतीन काश्मीर व सिन्धु रेश या राज्यांच सरहही एकमेकींस येऊन भिडल्या.पंजाबाच्या पृवभागांत मात्र पूर्वी सांगितल्या प्रमाणें शाकलचें हुणराज्य बळकाबून वसलेल्या टाक घराण्यांचें आणि जालंबराचें अशी दोन राज्यें होतीं.

अशा रीतीनें एकसारखा परकी लेकांशी संबंध यें क्रन ही पंजावप्रांत मानुष्यकशास्त्रहृष्ट्या व परंपरेनें हा अस्तल आर्थीचा मुलूब ह्यणून आज वर कसा राहिला! हा प्रश्न कठीण तर खरा न पण मोठा महत्वाचा व मनोरं जकही आहे. मुसलमानां त्या पूर्वी १२०० वर्षे । येत आणि मुसलमानी अमदानींत इ. स. १००० पासून तो १७०० पर्यंत पनः ७०० वर्षे परकी अमलाखालीं राहिलेला पंजाब आज ी अस्तल आर्थ । स्तीचा मुलूब आहे ही गोष्ट सर हरबर्ट रिस्ले यांनीं (१९०३) ख नेसुमारीच्या इतिवृतांत स्वष्ट सिद्ध केली आहे. उच्च व नीच अशा दोन्ही प्रकारचे लोक ज्यांत आर्यवंशी आहेत असे प्रांत महटले महणजे पंजाब व राजगताना हेच हो न, हें रिस्ले साहेबानीं स्वष्टपण दाखावेलें आहे. सबद प्रस्तुत विकट प्रश्नाचा उलगडा करण्याचा यत्न येथें जहर केश पाहिजे. पंजाबांतील परि-स्थितीची स्पष्ट कल्पना होण्यासाठीं वेदिक कालापामून तों चालू काळ।पर्यंत भारतीय लोकांच्या इतिहासा थें निरीक्षण केलें पाहिजे.

उत्तरभ्रुवप्रदेशांतून आर्यलोक दक्षिणेकडे यावयास निघाल्यावर वैदिक किंवा अवैस्तिक (पारशी लोकांच्या वेदतुल्य प्रंथाच्या) काळी भारती आर्यीना पंजाबचा मुलूख अगदीं मनाजोगा असा आढळळा. तो सपाट मैदानांचा प्रदेश असून त्यांतील जमीन सुपीक व डोंगर दऱ्या यांनीं विरहित असल्यामळे जात्या कृषिकर्मशील अशा आर्यीना तो मनापासून आवडला-मध्य आशियाच्या मैदानांतून ते खाली उत्तरलेले असल्यामुळें डोंगराळ जिमनीची त्यांना अर्थातच आबड नव्हती. त्यामुळे मनृने जांगल म्हणून म्हटलेला व फार सुपीक, सपाट आणि मध्य आशियांतीले त्यांच्या पहित्या मैदानी मुलखाप्रमाणेंच कोरडचा हवेचा म्हणून वर्णिलेला असा हा पंजा-बचा मुळूख त्यांच्या मनांत भरला. त्यांना ह्वा तसा हा प्रदेश मिळाला खराः पण अवस्त्यांत सांगितत्याप्रमाणें तो फार ऊष्ण व सर्पीनीं गजबजठेला होता. पण त्यांत मृळचे द्रविड वंशाचे लोक तुरळक होते. आर्यीनीं तेथे वस्ती करून जिमनीची लागवड सुरु केऱ्यावर मृळचे लोक खाली दक्षिणेकडे उत्तरहे. या कारणास्तव पंजाबांनील उच्च नीच अशा सर्वच जातींचे लोक आर्थवंशीय झाले. एखाद्या प्रदेशांत अमुक लोकांची वस्ती आहे असे म्हणतांना त्यांतील शेतकी करणारा वर्ग व राज्य करणारा वर्ग हे दोन्ही त्याच लोकांपैकी असले पाहिजेत हें लक्षांत ठेविले पाहिजे, पंजा-बांतील शेतकरी वर्ग म्हणजे वैथ्य वर्ग आर्यवंशीय आहे हें अनेकवार पूर्वी सांगितलेंच आहे; आणि म्हणृनच पंजाब ही अस्सल आर्यीची भूमि होय अस म्हणावयाचें. त्यांतील अगदीं निकृष्ट वर्गाचे लोक म्हणजे मजूर वर्ग दास किंवा द्रविड वंशाचे होते, तथापि एकंदरींत तो प्रांत शिकंदराचे स्वारीपर्यंत प्रायः आर्यमयच होता, व अमेरिकेंत जशी दोन चार शतकांत यूरोपियन ठोकाची झपाटचानें वाढ झाली, तशी या सुपीक पंजाबांत आर्योचीही थोड्या शतकांत वाढ होऊन तो प्रांत आर्योनींच भव्न गेला.

आतां हे जे पंजाबांत आर्य लोक येऊन प्रथम राहिले ते पहिल्या टोळी-तील म्हणजे सृर्यवंशाचे होते असे आमचें मत आहे. दुसऱ्या टोळीचे म्हणजे सोमवंशी आर्य गिलगिटच्या मार्गानें गंगेच्या खोऱ्यांत मागाहून उत्तरले, आणि हिमालयाच्या पायथ्याला लागून गांधारापासून तों अयोध्ये-पर्यंत प्रस्तेत्या सौम्य हवेच्या सूर्यवंशाच्या आर्यभूमीत त्यांनी पाचर

वजा प्रवेश केला. पण त्यांचा अयोध्येकडे काय किंवा पंजाबाकडे काय अधिक शिरकाव न झाल्यामुळें त्यनीं ते मार्ग सोडून सरळ दक्षिण दिशा धरिली, व यमनेच्या तीरातीराने पसरत ते हळूहळ विंध्याद्रीपर्यंत आले; म्हणजे त्यांनीं दक्षिणेकडे जबलपृरपासून उज्जनीपर्यंत व उत्तरेकडे अलाहाबादपासून अंबाल्यापर्यंत सपाट प्रदेश व्यापिला. पण या भूमींत मृळची द्राविड जातीची वस्ती पंजाबापेक्षां बरीच दाट असल्यामुळें तिचें सामर्थ्यही अधिक होतें. म्हणून कुरुक्षेत्र म्हणजे सोमवंशी क्षत्रियांच्या पहिल्या वसाहती.शिवाय इतर सर्व भागांत शेतकीचे क्राम या मूळ द्राविड लोकांकडेच राहिलें. या बाबतींत पंजाबाहुन या सोम-वंशी क्षत्रियांच्या भूमीची स्थिति फार निराळी झाली. म्हणजे येथें एकंदर लोकवस्तीच्या दोन भिन्न शाखा झाल्या, व कनिष्ठ शाखेत द्राविड लोकांचा यमावेश होऊन वरिष्ठ शःखेंत आर्यलोकांचा भरणा झाला. बाह्मण, क्षत्रिय आणि वैश्य म्हणजे धर्मरक्षक, लढाऊ व ट्यापारी. या वर्गीतील येथील लोक आर्थवंशाचे तर शेतकी व बारीकसारीक धंदेवाले लोक आणि मज़र इतके द्राविड वंशाचे असा भेद उत्पन्न झाला. आणि या प्रदेशांतील आर्य-ओकांनीं कनिष्ठ वर्गाच्या द्राविड छोकांशीं बेटीव्यवहार बऱ्याच प्रमाणांत चालू केल्यामुळे संयुक्तप्रांत व मध्यप्रांत यांत आज आढळून येत. असलेलें आर्यानार्योचें मिश्रण उत्पन्न झालें.

बंगालमध्यें आयींचा प्रवेश यानंतर झाला. तेथें प्रथम केवल कांहीं बाह्मण लोक पुरोहित किंवा उपाध्याय ह्मणून आपण होऊन किंवा तिकडील राजांच्या निमंत्रणांवरून तिकडे गेले, पण खालीं महाराष्ट्राकडे मात्र त्यांच्या मोठमोठचा टोल्या गेल्या. पृवीं सांगितल्याप्रमाणें आयींना एकंदरींत कोरडचा हवेच्या मोकल्या सुपीक व सपाट प्रदेशाची स्वभावतः आवड असल्यामुळें महाराष्ट्राचा प्रदेश पुनः त्यांना मनाजोगाच वाटला त्यांत कित्येक ठिकाणीं जंगलें होतीं हें खरें, पण तो फारसा डोंगराळ नसल्यामुळें आर्योनी त्यांत मोठचा उत्साहानें वसाहती केल्या. वर सांगितलेल्या दुसऱ्या टोळींतील ह्मणजे सोमवंशाचे हे लोक होते हें सांगा-

वयास नकांच त्यांच्या द्राविड लोकांशीं बेटी व्यवहार करण्याच्या विशिष्ट प्रवृत्तामुळे येथेही एकंदर वस्तींत मिश्रपणा येत चालला. त्यापि महराष्ट्रांत द्रविड लोकांची वस्ती विशेष दाट नसल्यामुळे जरी असे मिश्रण आले. तथापि एकंदरींत भाषा व धर्म या बाबतींत समाजांवर आर्थांचेंच व वस्त बसले. यामुळेच वव्हाड धरून झालेला महाराष्ट्र देशही भारतीय आर्योची पूर्ण नमली तरी बहंबशीं भूमि बन्द राहिली. शतकरी वर्ग ज्या जातीचा त्या जातीचा मूळचा कोणताही देश समजावा हे वर सांगितलेंच आहे त्या नियमाप्रमाण पंजाबक्या खालोखाल आयंजातीय किंवा मिश्र आर्य शेतकच्यांचा भरणा महाराष्ट्रांतच आहळतो, व द्याणूनच हिंदुस्थानच्या शितहान मांत महाराष्ट्रांय वीरांनी लडार्य हाणून पुरंपर कीर्ति संपादिलेली आहे.

आतां महाराष्ट्राच्या दक्षिणेकडील प्रांताच्या महणजे महास इलाख्याचा विचार केल्यास त्यांत समुद्रतीराजवळच्या प्रदेशांत द्रविड जातीच्या लोकांची विस्त दाट होती व त्यांची संस्कृतिही उत्तर द्राविडांपेक्षां उच्च दर्जाची होती. त्यामुळे बाह्मणाशिवाय आर्यवर्गीचा फार प्रवेश झाला नाही. बाम्हण मात्र धर्मोपाध्याय म्हणून स्वतः किंवा तिकडील लोकांनी योलाव ल्यामुळे तिकडे गेले. या बाह्मणांनी द्राविड लोकांना जरी आर्यधर्माची दीक्षा दिली, तथापि आपन्यी भाषा कांही त्यांना तिकडे भ्यापित करतां आली ना है. उत्तर त्यांनाच द्राविड भाषांचा अवलंब करावा लागला पिश्वमसमुद्रतीरी कोंकणांमध्ये आणि प्रवेशमुद्रतीरावर आंद्र देशांतही उत्तरेकड्न येळन भारतीय आर्योनी वसाहती केल्या. या दोन्ही ठिकाणी शेतकरी वर्ग द्रविडजातीचाच होता. पण कोंकणांत त्यांची विस्त कमी असल्यामुळे आर्यभाषेची तथें छाप वसली,परंतु आंद्रदेशांत ती दाट असल्या मुळे त्यांच्यांवर आर्यनापेचा फारसा परिणाम न होतां उलट तेथें आलेल्या अवल किंवा मिथित आर्योनाच मूळ लोकांची भाषा स्वीकारावी लागली.

महाभारताच्या अंतिम संस्करणाच्या काळापर्यंत भरतखंडांत भारतीय आर्योनीं केछेल्या वसाहतींचा हा असा संधिप्त इतिहास शाहे. महाभार-ताच्या उपसंहारांत सांगितल्याप्रमाणें सोतिकृत महाभारताचें तृतीय म्हणजे अंतिम संस् ६रण शिकंदरच्या स्वारीच्या नंतर ळवकरच झाछें. त्यावेळीं सर्व हिंदुस्थानभर छेकवस्ति झाछंछी असून महाभारतांत वर्णित्याप्रमाणें (भीष्मपर्व, अध्याय ९) त्यांत अस्सल आर्य, मिश्र आर्य व महेच्छ अशा तिन्ही प्रकारच्या लोकांचां राज्यें होतीं. त्यांपेकीं पंजाब व अयोध्या या प्रातांत अस्सल आर्य होतें: मंगुक्तप्रांत मध्यप्रांत, मध्य हिंदुस्थान व कोंकणासह महाराष्ट्र येथें मिश्र आर्य होते: व तसेच ते आंध्रांतहीं होते महाभारतांतील भरतसंडांतर्गत लोकांच्या यादींत आंध्रांचाही समावेश केलेला आहे. या प्रांतांच्या पलीकहे पांड्य, चोल. केरल इत्यादि द्राविड मलेच्छ असून भरतखंडाच्या बाहेर उत्तरेकडे शक, वर्धर, कांबोज इत्यादि इतर मलेच्छ जाती रहात हात्या महाभारतांतील भरतसंडांतर्गत लोकांच्या यादींत अंग, विंग, कलिंग मिलून झालेल्या वंगाल प्रांताचाही अन्तर्भाव केलेला असल्या मले तेथेंहि याकाळीं निदान मिश्र आर्योचीच वस्ती असली पाहिजे हें लक्षांत येण्यासारखें आहे.

आतां शिकंदरच्या स्वारीचे अनुकरण कहन परकीय स्लेच्छ लेकांनी पंजादावर दहस्यांमागृन हहे चढवून तथील आर्य क्षत्रिय घराण्यांचा बहु-तांशीं उच्छेद केल्यावर त्या प्रांताची स्थिति काय झाली याचा थोडा विचार करूं. ऐतिहासिकरीत्या सिद्ध झालेत्या गोष्टींवरून इतकें दिसन येतें की, जरी शिकंदरच्या स्वारी नंतर कांही काळपर्यंत पंजाब प्रांत वाटलिप्त्राच्या मीर्य साम्राज्याच्या अमलाखालीं होता, तथापि इ. स. पूर्वी २०० पासून परकीय म्लेच्छांच्या एकामागून एक अनेक टोळ्या पंजाबवर येऊन त्यांनी तेथें बलाटच राज्यें स्थापन केलीं. त्यांतील पहिली टोळी बिक्ट्रयांतील श्रीक लोकांची, त्यांच्या मागून शक आले, व त्याच्या नंतर यूची म्लेच्छांनी कनिष्काच्या नेतृत्वाखाली पंजाबच्या पछीकडे उत्तरेपासून तो दक्षिणेकडे सांप्रतच्या संयुक्त प्रांतापर्यंतच्या विस्तृत प्रदे-शावर साम्राज्य स्थापन केलें. या दहवांत पंजाबांतील सर्व आर्य क्षत्रिय घराण्यांचा एकतर नाश झाला किंवा खालीं दक्षिणेंत त्यांना निसट्न जावें लागलें. अशा तन्हेनें खालच्या मध्यहिंदुस्थांतील मैदानी मलखांत उतर-लेल्या स्वातंत्र्यप्रिय आर्थ व्हवय्ये लोकांपैकी मालव वगैरे लोक होते. तथापि एकंदरींत पंजाबची आर्थ वस्ती त्यांमुळें कमी न होतां बहुतेक

पूर्वी सारखीच राहिळी. एकदां पाण्याने कांठोंकांठ भरलेल्या भांडयांत जसें आणखी कितीही पाणी ओतलें तरी तें आंतल्या पाण्याच्या प्रमाणावर कांहीं परिणाम करीत नाहीं, त्याप्रमाणें एका मागून एक अशा परकी लोकांच्या स्वाऱ्या पंजाबावर झाल्या, तरी त्या वरचेवर निघृन जाऊन खालीं आर्योचीं वस्ति तशीच स्थिर राहिली. त्यांतींल लढाऊ राजधराणीं अर्थात् नष्ट झाली पण स्थिरावलेली एकंदर आर्य वैद्यांची तथील वस्ति त्यामुळें मुळींच विक्रित झाली नाहों.

या पंजाबांतील प्रकाराचें रहस्य नीट लक्षांत यावयाला पाहिजे तर पुढील काळांत जेत्या राष्ट्रांनीं कशा काय हालचाली केल्या व त्यांची व्यवस्था कशी लागली याचा विचार मनांत आणावयास हवा. मानव समाजाच्या उत्कान्तीच्या आरंभीं आरंभीं जेव्हां एखादी टोळी दुसरीकंट वसाहत करण्यासाठीं म्हणून निघे तेव्हां तीत पुरुषांबरोबर बायका व मुहं यां सुद्धां सर्व संसार असे; व त्यांची वसाहत अर्थात् रिकाम्या किंवा जवळ जवळ रिकाम्या अशाच प्रदेशांत होई. पण पुढें पुढें मानवसमाज विस्तार पावल्यावर जेव्हां एकादी टोळी प्रदेश काबीज करण्यासाठीं निघे, तेव्हां बहुधा अगोदर वसाहत पूर्ण झालेल्या ठिकाणींच तिला उतरावें लागे, व त्यामुळें तेथें तिला आपल्या मनगटाच्या जोरावर शेतकरी म्हणून नव्हे तर राज्यकर्ते या नात्याने बाहेरून आलेले बलिष्ठ लोक म्हणून तुटकपणेंच रहाण्याचा प्रसंग येई.अका स्थितीत शेतकीचें व इतर बारीक सारीक कलेचें किंवा धंद्याचें काम तेथ मूळ स्थिरावलेल्या लोकांकडेच राही. राज्य-कर्ते लोक बहुधा मोठमोठचा शहरांतून मात्र रहात; त्यांचा प्रवेश खेडचा पाडचांतून सहसा होत नसे. अमीर उमराव, सरदार मानकरी अशा नात्याने मोठमोठचा ठिकाणी बहुधा वस्ती करीत. नार्मंडीच्या विल्यमानें इंग्लंड देश जिंकल्यावर तेथें हाच प्रकार घडून आला. सांप्रत ब्रिटिश अमदानींत हाच प्रकार घडत असलेल आपण पहातों. जित व जेते एका धर्माचे असूनही जर त्यांचे वंश भिन्न असले, तर त पूर्वी स्थिरावलेल्या जितांशी एक जिव न होतां त्यांच्या पासून अगदी विलगच रहातात. याचीहि जीवंत उदाहरणें सांप्रत हिंदु-

## पंजाबांतील लोक आर्य कसे राहिले?

स्थानांत पहावयास मिळतात. शिंद्यान्या राज्यातील मराठे किंवा दक्षिणेंत मोंगलाईतील मोंगल हे नेथील छोकांशी न मिसळतां बाहेरून आलेले विश्व दर्जीचे लोक द्मणून मोठमोठचा शहरांत व राजधान्यांत बडे कामदार किंवा जमीनदार या नात्यानें लोकांवर हुकमत चालवीत. त्यांच्या पासून अलगच राहिले आहेत. सामान्य जनतेपासून अगदीं विळग्नपणे रहाणाऱ्या अशा लोकांचा संख्येनें विस्तार सहसा होत नाहीं ही गोष्ट कोणालाही दिसून येईल;व असें होणें स्वाभाविकही आहे.सर्व प्रदेश जेव्हां मनुष्यविहीन असतो तेव्हां त्यांत प्रथम बसाहत करणाऱ्या छोकांची संख्या इतक्या झपाटचानें वाढते की शें दोनशें वर्षीतच तो सर्व प्रदेश त्यांना परा पडे-नासा होतो. पण या ठोकांवर वरिष्ठ ह्मणून हुकमत चाठविणारे छोक राज्यकर्त्योच्या स्वाभाविक चैनबाजीला बळी पडल्यामुळें संख्येच्या दृष्टीनें त्यांचा कथीं उत्कर्ष होत नाहीं. उदाहरणार्थ बडोदें संस्थानांतील मराठे व हैदराबाद संस्थानांतील मोंगल यांची संख्या आज इतकीं वष झालीं तरी बहुतेक आहे तेवढीच आहे. त्या त्या प्रान्तांत त्यांची राज्यें स्थापन होऊन गेल्यास दोनशें वर्षे होऊन गेलीं तरी त्यांच्या संख्येंत हुन्ने-रपत्तीस येण्यासारखी वाढ झालेली नाहीं.

आतां या लोकांची राज्ये त्या प्रान्तांतून नाहीशीं झालीं अशी कल्पना करून काय परिणाम होईल तो पाहूं. आज केवळ राज्यकर्ते म्हणून अलग-पणें भिरिवणारे हे लोक तेथून निघून गल्यास एकंदर जनतेवर त्या गोष्टीचा यिंकांचतिह परिणाम होणार नाहीं. इंग्लिशांचा अंमल जर कोणत्याहि कारणानें हिंदुस्थानांतून नाहींसा झाला तर त्यांची देखील अशीच स्थिति होईल; म्हणजे ज्या अर्थी त्यांची तेथें वाढ होत नाहीं इतकेंच नव्हे तर ते येथे घरें दारें करून खील रहात नाहींत, त्या अर्थी ते तेथून पूर्णपणेंदे नामशेष होतील. ग्वाल्हेरचे मराठे किंवा हैदराबादचे मोंगल यांची तेथून राज्यें नाहींशीं झाल्यास ते परत आपापल्या मूलस्थानीं येतील; व ज्यांनी तेथें घरें दारें केली आहेत ते जरी नंतर तिकडे राहिले, तरी त्या बिकट परिस्थिनतींत त्यांची संख्या हळुहळू कमी होऊन शेवटीं ते नामशेष झाल्यावांचून रहाणार नाहींत अशी इतिहासांची कल्पना आहे.ही जी उदाहरणासाठीं काल्पनिक स्थित

आपण घेतलो तीच वस्तृत: पंजावाच्या इतिहासांत निरनिरल्या परकी लोकाच्या स्वाऱ्यांच्या प्रसंगाने घड्न आलेली आहे. तेथील वॅक्ट्रियन प्रीक-लोकाचा अंगर शक रोकांनी वंजावांतन नष्ट केल्यावर प्रीक रोकांचें तेथे कांहोच राहिले नाहीं. त्याचप्रमाणे पुढे इ. सनापृत्री ५७ या वर्षी विक्रमाः दित्याने शकांना हांकून लावित्यावर शकांचेंही उत्तर हिंदुस्थान व पंजाब येथे नांवाशिवाय कोही शिहक उरलें नाहीं.क्लान लोकांचा अंगल पंजाब व स्याच्या आसमंतातच्या प्रदेशावर इ. स. १५० पासून ३०० पर्यत म्हणजे दीडशे वर्षे असन्तरी तो नष्ट झाव्यावनेवर त्याचा मागमुमही तेथुन नाटीमा झाला. कारण ते झारे तरी यह अंमलदार म्हणून केवळ शहरांतुनच राहिल्यामळे त्यांचः संख्या न बाढतां त्याचे राज्य गेल्यावरोवर त्यांना ती म्भिच सोड्न जावे अगले, व जे तेथेच वस्ती करून साहिले तेही कमाकमाने नामशेष होऊन गेले.त्यांच्या नंतर इ. स. ४०० च्या सुमारास हुणांचा प्रवेश पंजाबांत झारु'. व त्यांनी सुमारे १०० वर्षे तेथे राज्य केल्यावर इ. स. ५०० च्या समागस त्यांचा पाडाव झाला. तेव्हां गांधार प्रांतांतील त्यांचें राज्य द्याग्नःसंग म्हणतो त्याप्रमाणे काबुलच्या क्षत्रिय घराण्याकडे गेर्छे व शाकर कर्फ सियालकोट जवलचे पंजाबातील राज्य टाक घराण्याने कावीज केलें या नंतरही हिंदुस्थानांत हुणांचें छहानसें राज्य कोठें तरी राहिछेलें होते . अमें दिसनें. कारण पुढील इतिहासांत कोणा हुण घराण्याचा उल्लेख दष्टीस पड़तो. पण त्याने एकंदर जननेच्या स्थितीवर कांही आघात न होतां ती तुर्काच अबाधित राहिली. इतक्याही उपर जे कांही हुण येथें शिल्लक राहिले न्यांची भारतीय समाजनियमांच्या अनुरोधाने एक स्वतंत्र जात बनुन तिचा इतरांशीं रोटी बेटी व्यवहार न झाल्यामुळें एकंदर लोकांत संकर झ'ला नाहीं. अलीकडील इतिहास काळांत परकी लोकांच्या अमलाचा ् एकदां पूर्णपणें स्थिरावून गेलेल्या लोकसंख्येदर काय परिणाम झाला याचा जर नीट विचार केला, तर आम्हाळा वाटतें, पंजांबांत आर्यलोक एकदां स्थिरस्थावर झाल्यावर त्यांना ज्या श्रीक, शक, कुशन, हुण इत्यादि लोकांनी ् नेळावेळी जिंकिले ते स्वतःच एकामागून एक तेथून नाहींसे झाले, प्रथम स्थिरावछेल्या आर्य लोकांचा तसा कांहीं प्रकार झाला नाहीं हेंच म्हणणें

बुक्त दिसतें. याच्या उलट आर्य लोकांचेंच तेथून उच्चाटन होऊन शकांचा तेथें प्रसार झाला, असें जें कित्येक हिंदी प्राच्यिवयाविशारदांचें मत आहे तें आमच्या दृष्टीनें वेडेपणाचें आहे. पंजाबातील लोकसमृह प्राधान्येंकरून प्रथमार्यवंशीय आहे, ही जी गोष्ट मानुष्यकशास्त्राधारें आतां निःसंशय सिद्ध झाली आहे, तिची उपपत्ति खरें महटल्यास वरील विवेचनांतच आहें असें आमहाला वाटतें. ग्रीक लोकांपासून तों अलीकडील मोगलांपर्यंत अनेक लोकांच्या वावटली पंजाबावहन गेल्या तरी एकंदर तेथील लोकसंख्या अवाधितपणें अस्सल आर्य राहिली, याचे बीज बरील उपपत्तीच होय.

तथापि इतक्या वावटळीत्न पंजाबचा रोकसमाज जरी मुख्यतः अस्सरु आर्य राहिला, तरी या परकी स्वाऱ्यांचे व त्यांच्या अंमलाचे दोन तन्हेचे परिणाम त्या प्रांतावर कायमचे घडून आले. पहिला परिणाम असा झाला कीं, सामान्यपणें आर्थ लोकांत जी स्वातंत्र्यप्रियता दिसून येते ती पंजाबांतून नष्ट झाली. पंजाबी लोक उंच व मजबूत बांध्याचे आणि शूर वृत्तीचे असूनहि पुढील इतिहासांत त्यांनी स्वातंत्र्य मिळविण्याचा प्रयत्न केलेला कव्हांही दिसत नाहीं. या पुस्तकाच्या पहिल्या भागांत राज्यप्राप्तीविषयींच्या व राजधर्माच्या ज्या कल्पना हिंदी लोकांत त्यावेळी हढ झाल्या म्हणून सांगितलें आहे, त्यामुळेही पंजाबी लोकांच्या स्वातंत्र्ये-च्छेला आळा पडला. पूर्वजनमीच्या सुकृतामुळे राज्यप्राप्ति होते, व त्यामुळे राजा कोण असावा व राज्यकारभाराचें स्वरूप कसें असावें या गोष्टींत मन घालण्याचें प्रजेला कांहीं कारण नाहीं, परमेश्वरी इन्छेनें ज्याला राजपद प्राप्त झालें त्याच्या आज्ञा शिरसामान्य करून तदनुसार वागणें एवढेच प्रजेचें कर्तव्य होय, सशा कल्पनांचें प्राहत्य झाल्यावर मुलतानद्दृन अरबांनी अंमल चाळविला काय किंवा श्रीनगराहून कारमीरी राजांनी चालविला काय, पंजाबी लोकांना त्याचा विषाद वाटला नाहीं. तेथें कित्थेक क्षत्रिय घराणीं बारोक-सारीक जहागीरदार म्हणून राहिलीं होतीं हें खरें; इतकेंच नव्हें तर, इ. स. ७०० पासून १००० पर्यंत कित्येक रजपूत घराणी राजपुतान्यांतून परत पंजाबातही गेळी, असे आपल्याटा दुढील इतिहासावहन दिसून येणार आहे. तरी पण त्यांपैकी कोणीही तेथे नवीन हिंदुराज्य स्थापन करण्याचा प्रयान केलेला आढळत नाही; ती सर्व आपापस्या जहागिरीवर संतुष्ट

राहिली. हे क्षत्रिय किंवा रजपूत-पुढील काळांत क्षत्रिय (खत्री) शब्दाचा अर्थ हीन होऊन तो बहुतेक व्यापार उदीम करणाऱ्या लोकांचा वाचक आला-एखाद्या खेड्याचे इनामदार असून त्यांना तेथें राजा पदवी असे व तेथील त्यांचीं कुळें व न्हावी धोबी वगेरे बलुतेवाले लोक त्यांना मुजराही करीत ही गोष्ट खरी. गीतेंत सांगितल्याप्रमाणें ईश्वरभाव म्हणजे हुकमत चालविण्याचा अधिकार हा क्षत्रियांचा स्वाभाविक धर्म होय. पण या पंजा-बांतील रजपुतांमध्यें या स्वाभाविक प्रवृत्तीचा स्वराज्य-स्थापनेंत पर्यवसान होण्याइतका परिपोष केव्हांहि झाला नाहीं. दीर्घकालग्यंत परकीय अमल्या जोखडाखालीं मान असल्यामुळें त्यांना तीच संवय लागून आपापल्या जहागिरीत जोंपर्यंत आपल्या पूर्वापार चालीरीतींना अनुसहन आपल्या जिनगीचा उपभोग घेतां येतो आहे, तोंपर्यंत वरतीं राज्य कोणाचें आहे या गोष्टीकडे लक्ष देण्याची त्यांना कधींच बुद्धि झाली नाहीं.

पंजाबांतील परकीय अमळाच्या काळांतील दुसरी महत्वाची खक्षांत घेण्यासारखी गोष्ट ही कीं, राजे व प्रजा यांच्यांत धर्माचा भेद नव्हता. एक अपवाद खेरीज करून बाकी हे सर्व परकीय लोक बौद्धधर्मीय होते व पंजा-बांतीळ ळोकहीं तेव्हां अर्धवट हिंदु व अर्धवट बौद्धच होते. त्यामुळें धार्मिक दृष्ट्या त्यांच्यांत तेढ उत्पन्न होग्याचे विशेष कारण नव्हते. परकीय अमलाच्या कडूपणांत धार्मिक नेढीची भर या काळांत मृळींच पड ली नाहीं. मिहिरकुलाच्या अमदानींतील हूण लोक बौद नसून शैव होते, पण तेहि एकंदर जनतेंत धर्मदृष्ट्या जी विचारकांति होत होती तिला अनुसरूनच तस झाले होते. त्याच्या वेळी बोद्धधर्माविरुद्ध लोकमत बनत चाळले असल्यामुळ, बौद्धधर्मीयांचा त्यानें जो छळ केला म्हणून ह्युएनत्संगानें म्हटलें आहे, त्यानें लोकांत कांहीं क्षोभ उत्पन्न झाला नाहीं असें आम्हाला वाटतें. म्हणजे मिहिरकुलाच्या कारकीदीतही राजा व प्रजा याच्यांत धर्मभेद नव्हता. या कारणास्तव देखील पंजाबी लढवय्या रजपुतांना परकीय अमलाविरुद्ध तकार करण्याचें कारण न वाट्न त्याची त्यांना संवय होऊन गेली. ही जी एकदां संवय झाली तिच्यामुळें पंजाबी लोकांची वृत्ति इतकी बोधट झाली कीं, पुढें मुसलमानी स्वाऱ्यांच्या बेळीं जेव्हां धार्मिक विरोध उत्पन्न झाला तेव्हांही पंजाबी लोकांना त्यांच्याविरुद्ध उचल करण्याची इच्छा झाली नाहीं.

## २. पंजाबांतील प्राचीन नाण्यांचे वर्णन.

किंगहॅम कृत पुराणवस्तुसंशोधनवृत्त, पुस्तक १४, पानें १३६ ते १५१ १ औदुम्बर-मुख्य शहर पटाणकोट व प्रान्ताचें नांव नुरपुर. नाणें तांच्याचें चौकोनी असून हिंदी काकिणावजा आहे. वजन २५ प्रेन. मुखा. बर उजन्या बाजूळा झाडाकडे जाणारा हत्ती व त्याच्या भोंवती बौद्ध पद्धतीचा कठडा; त्याच्या खाळीं सर्प व दोन्हीं बाजूंळा आरियन पाळीं लिपीत एक अर्धवट मायना (हा वाचतां येत नाहीं) व त्याच्या पुढें 'औदुम्बर' हा शब्द. पाठीवर तीन मजळी व सहा खांबाचें मनोच्याचें देऊळ असून त्याच्या डावीकडे स्विरतक आणि उजवीकडे धर्मचक.

२ कुनिंद देश-याला सुएतसंग सुन्न म्हणतो. यांत रावीपासून टोन्स नदीपर्यंतचा मुट्ख येतो. नाणी रूप्याची अध्यी हम्माच्या आकाराची व कांहीं तांग्याचीही आहेत. मुखावर हिंदी पाळीळिपीत मायना असून कांहींवरच्या पाठीवर देखील आरियन पालीलिपीत तसाच आहे. पण महुतेकांत मुखावरचा एकच मायना व तोही हिंदी पालींत आहे. त्यांत "राज्ञः कुनन्दस अमोघभूतिस महाराजस " (कुनन्दाचे राजे महाराज अमोघभूति यांचा) असे शब्द आहेत. मुखावर मध्यभागी हरिण व त्याज- बळ SS या आकाराचें बौद्ध चिन्ह, व उज्ज्या माजूला हरिणापुढें उजवा हात उभारून त्यांत कमळ धारण केलेली स्त्री असे चित्र असून माजूला वर सांगितलेला मायना आहे. पाठीवर अर्धचकाच्या आंत एक चैत्य, मौद्धपद्धतीच्या कठड्यांत मोधवृक्ष आणि स्वस्तिक अशी चिन्हें आहेत तांच्याची नाणी रूप्याच्या नाण्यांच्या सारखींच असून ७६ ग्रेन वजनाचें अर्थण आहेत.

३ योधेय-हे पंजाबांतील मोठे स्टबय्ये लोक असून पाणिनीनेहि त्यांचा उद्गेस केला आहे. त्यांचें अलीकडील नांव जोहिये असें आहे. भावलपु रच्या करहरीयर, सतस्त्र नदीच्या दोग्ही सीरोयर त्यांचा मुलूख असून त्याला त्यानी जोहियाबार असे नांव दिले हें आहे. त्यांची नाणी दिल्ली व कुषि यानापर्यंत सांपडतात. त्यांतील फार जुनी अशी यमुनेच्या पूर्वेस विहार शहराच्या पडक्या भागांत सांपडली. समुद्रगुप्ताने मालव आणि अर्जुनायन यांच्या मागून व मद्र आणि आभीर यांच्या पूर्वी यौधेयांचा निर्देश केला आहे. वराहिमिहिराने देखील गांधार आणि हिंताल यांच्या बरोबर त्यांचें नांव सांगितलें आहे. बम्हपुराण आणि हरिवंश यांत उशीनराचा पुत्र व शिषीचा किनष्ठ बंधु जो नृग तो यौधेयांचा पूर्वज म्हणून वर्णिला आहे. म्हणजे ते आनव कर्फ अनूचे वंशीय होत. त्यांच्या नाण्यांपैकी लहान नाणीं सिरती शकापूर्वीची असून मोठीं सिथियन लोकांच्या नहासानंतरची व गुप्त-साम्राज्याच्या आरंभींचीं आहेत.

लहान नाणीं—यांच्या मुखावर उजवीकडे चालणारा हत्ती व त्याच्या वरतीं धर्मचक आहे. पाठीवर उजवीकडे जाणारा विशंडाचा नंदी असून मोंवतीं बोद्धपद्धतीचा कठडा आहे. मायना 'योधेयन 'हा आहे.

मोठीं नाणीं-मुखावर उभारलेल्या उजन्या हातांत भाला घेतलेला समोर उभा असलेला पुरुष, व त्याच्या दावीकडे उभा कोंबडा. मायना " जम मौधेयगणस्स " असा असून वाटोळा कडेनें लिहिलेला आहे. पाठीवर किंचित् डाव्या षाजूळा तोंडासमोर हात उभारलेल्या पुरुषाची आहेति असून तिची बैठक सिथियन लोकांच्या नाण्यावरील मिथ्राच्या सारखी आहे. इतर नाण्यांचें वर्णन अशाच प्रकारचें आहे.

हीं नाणीं बौद्धपद्धतीचीं दिसत नाहींत त्यांवरील मायन्यांतल्या 'जय ' शब्दांवरून पहातां कुशनांच्या पाडाव झाल्यानंतरचीं तीं असावींत, असें झणा-बयास हरकत नाहीं. त्यांतील 'गण 'शब्दही लक्षांत ठेवण्यासारखा आहे.

हे योधेय छोक प्राचीन असून शिकंदरच्या स्वारीच्या वर्णनांत त्यांचा उद्घेस नाहीं हें चमत्कारिक दिसतें. त्यांविषयीं किनंगहॅम म्हणतो "योधेय हे हैज़ॉ सिस्टिस ऊर्फ रावी नदीच्या कांठीं रहाणाऱ्या एरियाटिक नांवाच्या ज्या छोकांचा आरियननें उद्घेस केला आहे तेच होत असें म्हणावयास मल भातां चांगलें कारण मिळालें आहे. याच लोकांना महाभारतांत अराष्ट्र किंवा अरह असें म्हटलें आहे असें लासन म्हणतो. अराष्ट्र महणने अरा

जक असा अर्थ असल्यामुळें तें नांव योधेयांच्या तिन्ही टोल्यांना लाग-ण्यासारखें आहे. अरद्दांच्याही महाभारतांत तीन जाती टक्क, बाहीक, आणि जटिंक या नांवानीं सांगितल्या आहेत." या उताऱ्यांतील शेवटचें बाक्य महत्वाचें आहे, व तें मूळ कोठें आहे तें अवस्य पाहिलें पाहिजे. त्यावरून जटिंक म्हणजे हल्ली ज्यांना जाट म्हणतात ते लोक फार प्राचीन असून टक्कही तसेंच होत व ते हिंदुस्थानांत शिकंदरच्या पूर्वीच आलेखें असले पाहिजेत मागाहून नव्हेत हें स्पष्ट दिसून येतें.

" या नाण्यांवरील कोंबडवाचें चित्र लढवय्येपणाचें लक्षण आहे. पाण-नीच्या सूत्राप्रमाणें योंधेय शब्दाचा अर्थ योद्धा असा होतो, व पंजाबांतील अवणाचळाजवळ (मिठाच्या डोंगरांच्या ओळींजवळ) रहाणारे जोध किंवा जुध लोक हे सुद्धां योधेयांपैकींच एक जात असली पाहिजे."

''यांच्या रूप्याच्या नाण्यांपैकीं एक चमत्कारिक प्रकारचें असून तें योधेय राजा भागवतभक्त ब्राह्मणदेव याचें आहे. त्याचा आकार वाटोळा असून मुखावर उजव्या हातांत भाला धरलेल्या पण्मुखी पुरुषाची समोर उभी आकृति आहे. त्याजवर प्राचीन लिपीत 'भगवतो स्वामिनो ब्राह्मण्य योधेय' असा मायना आहे. पाठीवर समोर उभी असलेल्या स्त्रीची आकृति असून तिचा एक हात वर केलेला, पायाशीं कलश, उजव्याबाजूळा बोद्धपद्धतीच्या कठडवाच्या आंत बोधिवृक्ष आणि डाव्याबाजूळा धर्मचकाच्या आंत चैत्य असें आहे. त्यांतीळ कांहीं नाण्यांवरील मायन्यांत 'ब्रह्मण्य देवस्य' अस शब्द आहेत. इतर एका प्रकारच्या नाण्यांवरील मायन्यांत ' भगवतो स्वामिनो' हे शब्द गाळलेले आहेत. एका नाण्यावर ' भानुवर्मा' असें नांव आहे. हें नाणें ब्राह्मणदेवाच्या दुसच्या ३०० नाण्यांवरीकर ज्या देशांत सांपडलें त्या देशाचाच हा भानुवर्मा राजा असला पाहिजे."

४ शिषि—-सिषि किंवा शिषि अनूच्या वंशांतील उशीनराच्या सहा पुत्रांपैकों एक होय असें पुराणांत म्हटलें आहे. योधेयांचा मूळ पुरुष जो नृग त्याचा सिषि हा वडीळ बंघु होता. याचा आणखी एक धाकटा वंधु जो दार्व त्यापासून दार्वाभिसार लोक झाले. ते पंजाब व सिंध येथील सुप्रसिद्ध कोकांपैकीं असून वृषदर्भ, संवीर, केंक्रय व मह यांचे पूर्वज असून ते सुप्रसिद्धच आहेत. स्ट्रेबोनें सिबि लोकांचा प्रदेश मालोई (मालव) लोकांच्या उत्तरेस होता असें म्हटलें आहे. सिंधप्रांतांतील सिम्धु नदीच्या पश्चिमेकडोल सिबिस्तान महणजेच शिबींचा देश होय हें आम्हीं पूर्वी दाखविलेंच आहे.

यांची जी नाणी सोपडली आहेत ती वर्तुळाकृति असून त्यांत कांही अर्ध-पण व कांही कांकिणी आहेत. त्यांच्या मुखावर मधोमध फुली असून तिच्या प्रत्येक कोनांत कांही लहानसे चिन्ह आहे. त्याच्या उजवीकडे वर्तुळांतून निघारे ला एक सरळ वृक्ष आहे. मायना प्राचीन लिपींत असून "मिहझिम-क्य सिषि जनपदस" असे त्याचे शब्द आहेत (शिबीचा मिहझिमक देशां-तील). पाठीवर धमचर्कान्तर्गत चैत्य असून खाली सर्पाची आकृति आहे.

हीं नाणीं खिस्ती शतकापूर्वीचीं आहेत. तीं मध्य राजपुतान्यांतील चितो-डन्या मुलुखांत सांपडलेलीं असल्यामुळें शिषीचा मिझ्झिमक देश म्हणजे लाहोर व अमृतसर यांच्या सभोंवतीचा प्रदेश असल्यामुळें, मालोइ ऊर्फ मालव लोक जसे मालव्यांत गेले, त्याप्रमाणें हे मिझ्झिमक सिषिही शिकं-दरच्या स्वारीनंतरच राजपुतान्यांत गेले असले पाहिजेत.

६ उज्जनी-ही माळवाप्रांताची सुप्रसिद्ध राजधानी होय. येथील नाणीं वाटोळी असून त्यांच्या मुखावर मनुष्याच्या हाताची आकृति तिच्या डावीकडे बौद्ध चक आहे. तिच्या खालीं अशोक लिपींत ' ऊजनेय' असा मायन्याचा शब्द आहे. पाठीवर विशंडाचा नंदी व त्यावर उज्जनीचें सुप्रसिद्ध चिन्ह म्हणजे फुली व त्यांत नंदींची आकृति असें आहे (या चिन्हांचा अर्थ काय तें मात्र समजत नाहीं. कदाचित् नंदी म्हणजे महा-कालाचें वाहन असून त्यावहन उज्जनीचा महाकाल अशोका इतकातरीं प्राचीन आहे, असें म्हणतां येण्यासारखें आहे)

८ मालच--राजपुतान्यांत उमयारच्या नैऋरयेस १५ मैलांवर नगर नामक प्राचीन टिकाणांत निरिनराज्या काळची लहान लहान हजारों नाण सांपदली आहेत. कार्लोईलनें त्याचें वर्णन दिलें असून त्यांतील कांही भाग साली दिला आहे.

नाणें नंबर १९-- मुखावर इसहोला नंदी व त्याच्या बाटोळे विधांचें भोवती

वर्तुंळ अपून पाठीवर तालवृक्ष व 'जय मालवाणं 'असा दोन ओळींत लिहिलेला मायना.

नाणें नंबर २०—मुखावर डावीकडे तोंड केलेळा राजाचा मुखवटा व त्याच्या भोंवतीं टिंबाचें वर्तुळ. पाठीवर वरीळप्रमाणेंच वृक्ष व मायना.

नाणें नंबर २१ — मुखावर टिंबांच्या चौरसाच्या आंत कलश. पाठीवर वरीलप्रमाणेंच वृक्ष व मायना.

इतर नाण्यांवर मुखाच्या वाजूला वंशिडाचा नंदी किंवा तक्षशिला येथील नाण्यांवरील चिन्हाप्रमाणें सिंह व पाठीवर वरीलप्रमाणें मायना आहे. शेवटच्या नाण्यावर मात्र 'मालव 'एवडाच मायना आहे. आतां हे मालव कोण असा प्रश्न आहे. आज ज्याला माळवा म्हणतात, त्यांतील उज्जनी किंवा बेसनगर येथील कांहीं ते नव्हत; कारण तीं नाणीं या ठिकाणीं सांपडलेलीं नाहींत. वराहमिहिरानें उत्तर भागांत मद्रांबरोबर मालवांचा नामनिदेश केला आहे. ज्या नगराजवळ हीं नाणीं सांपडलीं त्या जवळच्या डोंगरांना पाठारचे डोंगर असें नांव आहे. उत्तरेकडील हा मालवशांत दक्षिगस चितोडपर्यंत पसरलेला असला पाहिजे. किंवा कदा-चित् हरियान गसून नर्म देपर्यंतच्या सगळ्यांच प्रदेशाला मालवशांत असें सामान्यपणं नांव असेल. माळव लोक मूळ पंजावांतून हलींच्या माळव्यांत आहे. नगर जवळ सांगडलेज्या या नाग्यांवहन मालवांच्या प्रवासांतील हें मधलें ठिका णच सांपडलें, असें म्हणावयास हरकत नाहीं.

९ राज्ञो जनगरत-हीं नाणीं दोन प्रकारचीं आहेत. एकांत ' राज्ञो जन पदस 'हा मायना आरियन पालि लीपींत असून दुस-यांत तो हिंदी पालींत आहे; मुखावर उमा असलेला मनुष्य आणि पाठीवर किरणवाल्याच्यामध्यें विशेडाचा नंदी आहे. क नेंगहॅमच्यामतें हीं नाणीं राजस्थानांती क असावींत व राज्ञःजनपद ( राजांचा देश ) म्हणजे राजस्थानाचें नांव असावें. हीं नाणीं नक्की कोणत्या ठिकाणीं सांपडलीं हें सांगितलेलें नाहीं. पण ९ व्याः शतकापयंत किंवा त्यानंतरिह कांहीं काळापयंत राजपुतान्याळा राजस्थानाः हें नांव पडलेलें नसल्यामुळें करिंगहॅमचें मत चिंत्य आहे.

## ३. पंजाबांतील लवणाचलाच्या जवळील प्रांतांतील प्राचीन अवशेष (कर्निगहॅमकृत पुराणवस्तुसंशोधन वृत्त पु. ५)

ग्रुएनत्संगानें ज्याला सिंहपुर असें नांव दिलें आहे तो पंजाबांतील **ळवणाँच**लाचा मुलुख होय असें किनगहॅमनें ठरविलें आहे व तें बरोबर दिसतें. त्याच्यामतें त्या देशाची राजधानी माछोट येथें होती; कारण त्या ठिकाणीं तशा प्रकारचे प्राचीन अवशेष दृष्टीस पडतात. तेथील किला डोग-रोच्या ओळीच्या पुढें आलेल्या एका कडचावर असून तेथून खाली मैदा-नावरील दूरवरचा प्रदेश पहातां येतो. त्थाची उंची समुद्रसपाटीपासून ३००० फूट आहे. त्यांतील बांधकामापैकीं एक देऊळ व मुख्य दरवाजा एवढींच काय ती आज शिल्लक असून त्यांची रचना काश्मिरी पद्धतीची भाहे. म्हणजे ह्युएनत्संगानें म्हटल्याप्रमाणें हा प्रांत काश्मीर राज्याच्या भमलाखालीं होता असें उघड दिसतें. या देवबाच्या व दरवाजाच्या तिपानी कमानींच्या शिखराचा दगड विशिष्ट आकाराचा दोन थरांच्या जाडीचा स्भसन कारिमरी देवळांतिह असाच प्रकार असतो. त्याच्या तिपानी कमानीची उंची व कोनांच्या चौरस खांबाचा अजस्रपणा यामुळें एकंदर इमारतीला मोटी भव्यता आलेली असून त्याच्या अर्धनलिकाकृति खांबा-बरील नक्षीच्या पन्हळांमुळे तर ती फार शोभिवत दिसते. मुख्य दरवा-जाचं वर्णन पुढीलप्रमाणें आहे. तो देवळाच्या पूर्वेस असून २५ फूट लांब न २४ फुट हेद इतका प्रचंड आहे. त्याच्या आंतल्या भीतीत मृति ठेव-यासाटी उत्तम नक्षीकामाचे कोनाडे केलेले आहेत, व त्यांनाही तिपानी कमानी असून त्या भितींतील खांबांवर उभारलेल्या आहेत. यांतील प्रत्येक कोनाडयावर एक एक सिंह बसविला असून त्याच्या डोक्यावर तिपानी छताची आकृति आहे. त्याच्या भिंतीतील अर्धनिककाकृति मोठ्या खांबाच्या अंतर्भागांत बारा बारा पन्हळ आहेत. ते खांब वीस फूट उंच असून त्यांचीं शिखरें प्राचीन प्रीक नमुन्याच्या कारमीरी पदतीचीं आहेत व त्यांवर नेह-बीच्या नक्षीदार आकृति कोरिलेल्या आहेत. पण या खांबाचा हिंदी बिल्पकरुचा अभ्यास करणारांना विशेष महत्वाचा भाग म्हणजे पाया होय.

# सूचि--विषयवार.

---00----

अक्षपटलाध्यक्ष अथवा पाटिल ( २ ) १२४ अग्निपूजा, अग्निहोत्र १५३, बाणभट्टकृतवर्णन १५४ अग्निप्रवेश करण्याची चाळ १४२ अजितापीड, कारमीरचा एक राजा (२) ९७ अजिंठा-लेण्यांतील लेख (२) १७३, इराणच्या वकील मंडळाचे चित्र ( २ ) १८१, एक लेख समप्र, (२) २६८-९ लेण्यांचें वर्णन (२) २७१ अधिकारी, ग्रामाचे, दण्डनायक वगैरे २००-१ वेतन २०६ अध्यक्ष उर्फ सुपरिटेंडेंट २२० अनंगापीड एक काइमीरचा राजा (२) ९७ अनन्तदेव, काइमीरचा पुण्यशील राजा (२) १९२, तुर्कोशी युद्ध (२) १९२ पुत्रांकडून छळ व मृत्यु (२) ११४ अन्त्यविधि १४२-४ अपराजित, उत्तरपह्नवां-पैकीं एक राजा (२) २०७ अफ्सड शिळालेख १७, मूळ लेख समग्र २५२-३ अभिमन्यु कारमीरचा एक अल्पवयी राजा (२) ११० अमात्य दिवण २३१ अमूर्द्धीभिषिक्त (२) २६७ अमोघभूति कुनि-दांचा राजा (२) ३५६ अम्मराज वेंगीचा राजा (२) २१९ दुसरा (२) २१९ अर्जुनाश्व, कनोजचा तिरहूत येथीळ अधिकारी (२) २७३ अलाफि, दाहराचा अरब सरदार (२) ३४ लढणें नाकारतो (२) ३५ अलोर सिंधची राजधानी कासिमनें जिंकिली (२) ४१-२ अल्बेह्नीनें दिलेली काबुलची हकीकत (२) ६५, ऐकिंव असल्यानें अविश्वसनीय (२) ६९ अवंतिवर्मा, मौखरि राजा १६ अवंतिवर्मा, काश्मीरचा राजा, उत्पळवंशसंस्थापक (२) ९८ न्यायी व उत्तम महसूलाची पद्धत (२) १०० अहिंसाप्रसार (२) १०१ अंशुवर्मा, नेपाळचा सेनापति व राजा (२) ३१७,३१८,३२० हिंदुधर्मी (२) ३२१ मृत्यु इ. स. ६४६ (२) ३२२, चा शिलालेख मूळ ( २ ) ३२६ अस्पृद्य वर्ग ९८-९९ अहिंसा १६४ निषिद्ध मांसे १६४-५ प्रसार शिलादित्य व मेघवाहन यांनी केला १६५ हर्षानें पूर्ण केला ३६

आदित्यवर्मा मौखरी १५-१६ आदित्यसेनगुप्त २२, चो शिलालेख २५२-२५४ (२) ५५५ १२५६ आधिकरणिक, न्यायाधिश नगराचा २३१ आंध्र ६४, लोक द्रविडाहून भिन्न (२) १७० ग्रामसंख्या (२) १८८ लोकांचा वंश (२) २३८,२३९ आयुक्तक—सरकारी अधिकारी २३० आर्योचा हिंदुस्थानांत प्रवेश (२) ३४६,३४७ महाराष्ट्र (२) ३४७ मद्रास (२) ३४७ आलखान गुर्जरराज (२) १०३

इडर-मेवाडची जुनी गादी ५५ इंद्रराज वेंगीचा राजा (२) २१८ इंद्रा-णीची मुर्ति ओरिसांतील (२) २४७ इबेटसन्-पंजाब कास्ट, जाट व रजपूत एक वंशाचे म्हणतो १२७

ईशानवर्मा १६ ईश्वरवर्मा १६

उच्छल काश्मीरच्या सातवाहन राजवंशाचा संस्थापक (२) ९१९ उज्जनी ५२, चे राजे (२) ३०६, ३०७, चीं नाणीं (२) ३५९ उत्कर्ष, काश्मीरचा एक जुलमी राजा (२) ११५ पराभव (२) ११६ उत्पल काश्मीरचा एक प्रधान (२) ९७ उदुंबर =िहमालयांतील नुरपुर संस्थान (२) ३२९ उद्घट=लिलतादित्याच्या दरवारांत कवि (२) ९४ उद्यंग जिमनीचा कर १९०

एकछत्री राज्य-हिंदुस्तानांतील १६७ एकांग-काश्मीरांतील शिपाई (२) १२७ एरण-झजोटीची राजधानी ५३

ऐहोळे शिलालेख ६५, पुलकेशिवर्णन (२) १८०, महाराष्ट्रातील प्रामसंख्या (२) १८८

ओह उर्भ ओरिसा ६३ ऐथील केंसरी घराणे (२) २४०, २५१ देचाचें वर्णन (२) २४० बौद्धधर्मीचा प्रकर्ष (२) २४४ औदुम्बर (वंजाब) नाणीं (२) ३५५

कटक ओरिसाची राजधानी स्थापना (२) २४९ कदम्ब-कदम, मराठे १९५ कनकसेन वलभी येथील कुलाचा संस्थापक (२) १४१ कनिष्क (२), ६७,६९,७० कनोज ५६-७, हिंदुस्थानची राजधानी ५८ महंमद गझनीनें केलेलें वर्णन ५९, येथील वर्मा घराणें (२)२७२-२८६ कनोजे ब्राह्मण,चें वर्चस्व (२) २८३ मोसाहारी (२) २८६ कपिश ऊर्फ काबूल ४२-४३ कमलवर्धन काश्मीरचा सेनापति (२) १०७ कमलुक ऊर्फ तौरमाण काबुल्या राजा (२) ६४ कर, निरिवराले 9९१-२ जंगलावर व मिठावर १९५ करणिक, पटवारी (कुळकणीं)
१५० कर्कोटक वंश काश्मीरचा ६६ व (२) ७३-९८ नांवाचें कार ब्र (२) ७५ कर्णसुवर्ण (बंगाल) ६२ कर्मस्थान, इमारतखातें काश्मीर (२) १२५ कलचूरी हैहय त्रिपुरी (२) २९४ कलश काश्मीरचा एक पितृहोही राजा (२) ११४-५ कलि विष्णुवर्धन वेंगीचा (२) २१८ कल्लर ऊर्फ लिल्लय काबूलचा राजा (२) ६८ कल्हण काश्मीर इतिहास राजतरंगिणीचा कर्ता (२) ७३, ११९

कांची येथील-पहन्रवराजे (२) १९८-२०८

कानडी जिल्हे दक्षिण-महाराष्ट्र (२) १८८ कांबूल-शाहिराजे (२) ५२-६६ मूळराजघराणें तुर्की होतें काय (२) ६७-७२ इवेत भारत (२) ५४ बीद्ध धर्मिय क्षत्रिय राजे ६००-८०० पर्यंत (२) ५५-अरबांच्या स्वाच्या (२) ५६ तुर्कलोकाच्या स्वाच्या इ. स. ९३४ (२) ५८, मुसलमान झाले (२) ५८ बाम्हण राजघराण्याचा अंत (२) ६०-६१ लोक स्वातंत्र्यित्रय (२) ७२ कामहण शासामचा इत्तिहास (२) २५९ कालीमातेची दगडीमूर्ति (ओरिसा) (२) ६४८ काशी येथील जुनी ७० हात उंच शिवाची मूर्ति २४८ काशीर, कर्कोटकवंश (२) ७३-९८ पुढील इतिहास (२) ९९-१२० राजकीय स्थिति १२१-१२८ राजवंशा-वळी (२) १२९, च्या कांहीं ठळक गोष्टी (२) १३१ मुहण व विद्वान ४३ कासिम महंमद हज्जाजचा जावई, सिंधवर स्वारी करतो (२) १९ सिंघु नदी ओलांडतो (२) २६-३० बाम्हिझमबादच्या ळढाइत कत्ते पावतो (२) ३५ मुलतान जिंकतो (२) ४४ भयंकर मृत्यु (२) ४४. कीरिवर्मा पहिछा; चालुक्य (२) १८० दुसरा (२) १८४.

कुंडळकेसरी ओरिसाचा राजा मार्कडेश्वराचे देऊळ गंधतो (२)२४४ कुंतळ कृष्णेचा प्रदेश (२) १६५ कुंमार राज आसामचा ६१-२

कुमज विष्णुवर्धन वेंगीचा राजा (२) १८०, (२) २१४ कुमारविष्णु, कांचीचा पहनरामा (२) १९७ कुमारिल भट (२) १८२ कुरम येणीस पहनाचे दानपत्र (२) २०९ कुछपुत्र राजाचे संबंधी २११ कुमस्यापीस काश्मीरचा एक राजा (२) ९२ कुलू हिमालयांतील संस्थावचा इतिहास (२) ३३१ कुलिंद अ० कुनिंद हिमालयांतीळ लोक (२) ३३१-२ नाणी (२) ३५५

कृष्णा-कारमीरांतील नदी किसन गंगा (२) १८० केसरी ओढ्याचे राज (२) २४३–२५१

कैंकिल यवन आधाचे राजें (२) २६१-८ केलासनाथ कांचीचें प्रसिद्ध शिवमंदिर (२) २०४

कोंगाडु ऊर्फ गंजम ६३ कोंकणपुर ६४

कोक्किलि वेगीचा राजा ( २ ) २१८ कोल्लिमगंड विजयादित्य वेंगीचा (२) २१९ कोणदेवी आदित्यसेन गुप्ताची राणी (२) २५५ कोसल ६४ चे हैहय राजे ( २ ) २९१-४ देशाचें वर्णन ( २ ) २९१

खजर, गुजर नव्हेत १०३–११९ काकेशस प्रांतातून वाहेर गेले नाहींत ११९ कुरूप आणि खुजे ११९ सरप्रह वलभीचा राजा (२) १४६ स्कर्मर्थक–काबुल राजा, नाणे (२)

खालिप्रयुर येथील दानपत्रांत यवनराजाचा उक्लेख (२) २६४ खुशरु इराणचा राजा पुवकेशीकडे वकील पाठवितो (२) १८१ गंजाधिकारी = कार्सीरांतील वाजारचे अधिकारी (२) १२४ गरुडस्तंभ ओरिसांतील (२) २४७

गांधार देश काबुल राज्याखालीं (२) ६३ हूणांचें मुख्य ठाणें (२) ३३५
गुजर ८१-१०० खजर नव्हत, १२० नाकाच्या मापावरून आर्य आहेतः
१०२ बाहेरील नव्हत (२) ३०० वैदिक वैश्य (२) ३०१, हूणांच्या स्वाऱ्यामुळें राजपुतानांत १२०, आलें (२) ३०२ गुजरात देश (२) १५७-१५९ तेथील लोक व भाषा (२) १५९-१६० तेथील तीर्थें (२) १६१ व्यापार (२) १६२ गुप्त, गौंडांचे राजें (२) २५२-२५६ गुप्त लिपि-अजून मंडीत चालतें (२) २३० गुरखे नेपाळातील मिश्र आर्ये (२) ३१४ गुहसेन वलभीचा राजा (२) १४५ गुहादित्य इडरचा राजा ५५

गोदावरी-महाराष्ट्रांतील पवित्र नदी (२) १६५ गोपालवर्मा कारमीरचा अल्पवयी राजा (२) १०५

गौड शब्दाची व्युप्तित्त (२) २५२ गोडदेश ६३ गोडराजाचा अन्यायी वध व गोडानी घेतलेला विलक्षण सूड (२) ९१ गोडवही प्राकृत काव्य (२) २८७,२८८गोतमीपुत्र पुलुमायी शकाल्ह्वांचा पराभव करतो (२)१९३ प्रहवर्मा कनोजचा राजा ५, १६

प्रामसंस्था १८८ प्रामाक्षपटळीक १८९ प्रत्येक देशाची ठरलेली संख्या २०५ प्रामांतील लोकाकरितां सोयी१९९ प्रामकूट-गांवचा पाटिल २३२ त्रीक प्राकृत भाषा (२) २६८ नोट घोडेस्वारांचे सैन्य २०८, २०९, च्या जाती २०९

चकवर्मी काइमीरचा एक राजा (२) १४६ चकायुध कनोजत्रा राजा (२) २८४, २८५ चच-सिंधचा राजा ४५, ४७ साहसीचे राज्य बळकावितो (२) ५-६ दिग्विजय ७-८ ब्राम्हणाबादच्या श्रमणाची भेट ८ अघम राजाच्या विथवा राणीशो लग्न (२) ११ मृत्यु(२) १२ चचनाम्यांतील दाहराचें कासिमास पत्र (२) ८२ चंडीपूजा द्रविडांची व आंध्रांची १५२ चंद्रापीड काइमीरचा राजा (२) ८१ चंबा-हिमा-लयांतील संस्थानचा इतिहास (२) ३२८

चाट-स्हणजे पोलिस १९७ चाटभट २३० चाप गुर्जर राजे भिनमालके (२) २९९-३०४. चालुक्य मराठे होते ११२-११३-गोत्र मानव्य, क्षत्रिय ११४ घराण्याची वंशावळ (२) १९० चंद्रवंशापासून उत्पत्ति (२) २३६-७ चालुक्य-बादामीचे (२) १६५-१९०. जातीने मराठे (२) १६४ मळपीठिका, क्षत्रिय मराठे (२) १७४ वैदिकयज्ञा-भिमानी (२) १७५ कानडी नव्हत (२) १७५ पूर्व पीठिका दंतकथा (२) १७७

चेदि त्रिपुरचे चालुक्यांनीं जिंकले (२) १८० चोल ६४ चौरोद्धरणिक-चोर धरणारा. २३१ छत्तिसगड ऊर्फ प्राचीन कोसले (२) २९५-८

जयचंद्र-- जालंधरचा एक राजा (२) ३३७ जयदेव नेपाळचा राजाः (२) ३२४ जयन्त पोंड्वर्धनाचा राजा (२) २५८ जयपाल-काबु लचा ब्राह्मणराजा (२) ७०, ७१ जयपुर ओरिसांतील, शहरी ब्राह्मणांची वसाहत (२) २४५ जयापीड-काइमीरचा एक पराक्रमी राजा (२) ९३ विदानांचा आश्रयदाता (२) ९४ महाभाष्या-ध्ययनास मदत ( २ ) ९४ नेपाळांत पराभव ( २ ) ९५ शेवटीं जुरूमी व विद्वानाना अप्रिय (२) १६ मृत्यु (२) ९७ जयापीड चिप्पट (२) ९७ जंगळची प्राचीन व्यवस्था १९६ जयभट भडीचचाराजा, पहिला, दुसरा, ( २ ) १५६. जिमनीची मोषणी-२३३ जयसिंह-दाह-राचा पुत्र (२) ३६ चा पराभव (२) ३८ जयसिंह-काश्मीरचा कल्हणाच्या वेळचा राजा (२) ११९ जयसिंह-चालुक्यांचा मूळपुरुष (२) १७९ जयसिंहवल्लभ वेंगीचा (२) २१८,२२१ (दु) (२) २१८ रजपुत व जाट एक वंशाचे याविषयी स्वरुपाचे प्रमाण लीथेंमसाहेष व इबेटस्न देतात १२७ माळव्यांत जाणे (२) ३०५ यशोधर्मः जाटराजा (२) ३०४-३०५ जाट मुळचे वैश्य ८१-१००-१२५-१२६ जालंधर राज्य पंजाब (२) ३३६, ३३७=त्रिगर्त, राजे सुशमीचे वंशज (२) ३३७ कोटिक हा कांग्रा (२) ३३७

जीवितगृप्त दुसरा, शिलालेख २५५-२५६

जेजाकभृक्ति-चे राजे ( २ ) ३०८, ३०९

जैन-धर्माचा महाराष्ट्रात प्रसार ( २ ) १८७.

श्वजोटो ऊर्फ चिचिटो ५३ झतविल काबुलराजांचे आरबी नांव (२)६३ टक्करदेश ४४, (२) १०३ राजधानी सियालकोट (२)३३९. टाक रजपुत टेक्क देशांतील = तशक (२)३३८

ठाणेश्वर ५६-७

डामर काश्मीरचे मूळ रहिवाशी (२) ७ चकवर्म्यास स्वतंत्र होण्यास मदतः करतात (२) १०६

तंत्री काश्मीरचे सैनिक (२) १०५

साडप वेंगीचा राजा (२) २१९, २२३ तारापीड कारमीरचा राजा आवास मारतो (२)८० तुंग-काश्मीरसेनापति काबुळास मदत करतो (२) ६३ (२) ११० दरमारांत खून (२) १११.

तोरमाण ऊर्फ कमलुक लिहियपुत्र काबूलचा ब्राम्हणराजा (२) ५९ त्रिलोचनपाळ-काबुलचा ब्राम्हणराजा (२) ६०-६१ (२) ६५,७० त्रैकूटक नगर (२) १५६

थिक्किय एक पंजाबचा राजा (२) १०३

दह भडोचचा गुर्जर राजा (२) १५५ दुसरा (२) १५५ तिसरा (२) १५५ दिनतुर्ग, राष्ट्रकूटराज चालुक्यांचा पराभव करतो (२) १८५ दिनत्वर्ग पछव (२) २०० दरद-काश्मीरच्या उत्तरेचे लोक (२) १२० दागिन्यांची होस १३३-१३४ दार्व = दार्वाभिसार पंजाबांतील लोक (२) ३५८ दाहर ४६-चचाच्या गादीवर बसतो (२) १२-१३-१४ अरबी यात्रेकह लुटले गेले त्याबहलचा जवाब (२) १० कासिमाशी लढाई ३१-३२ हत्तीवरचा होदा पेटल्यानें हत्ती पळतो. मृत्यु (२) ३३ दिहा-क्षेमगुप्त काश्मीर राजाची विधवा (२) १०९,११० दिवाकरिमत्र बौद्ध मिक्षू प्रहवर्म्यांचा मित्र १० दिविर = राजाचे सेकेटरी काश्मीर (२) १२७

दुर्लभक काश्मीरचा दुसरा कर्कीटक राजा (२) ७९ राज्य (२) ८० दुलर्भ-वर्धन-काइमीरचा राजा ४२ कर्कीटवंश स्थापितो (२) ७४,७५ राज्य (२) ७६,७८,७९,

देश अथवा मंडळ अथवा जनपद १८७ देश-यादी वराहिमिहिराची २३८-२४० हुएनत्संगानें दिलेळी २४४-२५१ देवाल-सिंधमधीळ बंदर अरबांची स्वारी (२) १९ भयंकर कत्तल २० स्त्रियांस दासी बनविणे (२) २१ देवगुप्त माळग्याचा राजा ५,१८-२१,५३ (२) २५३ देवबर्नाक-येधील शिकालेख २५५—२५६

द्रविड ६४

दंडपाशिक-शिक्षा अमलांत आणणारा २३१

द्रांधिक नगराचा अधिकारी २३.

द्रोग प्रमाण २३७. द्रोगसिंह वलभीचा तिसारा राजा स्वतंत्र (२) १४५

नंदगुप्त-काइमीरचा एक अल्पवयी राजा (२) ११०. नंदिपोतवर्मा (२ २०१ (२) २०४ नंदिवर्मा (२) २०७

नरसिंहवर्मी पर्छवराज ६५-(२) २०१-(२) २०२ नरसिंव्हवर्मी दुसरा (२) २०१ नरेंद्र मृगराज ऊर्फ विक्रमादित्य वेंगीचा (२) २१८ नरेंद्रगुप्त उर्फ शंशाक ६२

नागभट प्रतिहार रजपूत कनोज घेतो (२) २८६ नाणी-कारमीरांतीछ दशाशपद्धित (२) १३३ पंजाबांतील (२) ३५५–३६० नाशिकच्य लेण्यातील प्राकृतलेख (२) २९०–२९९

निवर्तन-विघा या चे प्रमाण १४३ निर्मंड मंडीसस्थानांतील समुद्रसेनाचा लेख (२) ३३०

नीलपीठ म्हणजे सरकारी कागदपत्र २०३

नुरपुर-हिमालय संस्थान-च। इतिहास (२) ३२९

नृपतुंग (१) २० ७ (२) २०८

नेपाळ प्राचीन इतिहास (२) ३११-३२४-देशवर्णन (२) ३११ ३१२ नेपाळी शक इ. स. ८७९ (२) ३२४ नेहन. सिंधांशील एक शहरावर अरबांची स्वारी (२) २१ नेवार नेपालीतील मृळचे लोक (२) ३१२ विवाहबंधनशैथिल्य (२) ३१६

न्यायसभा अथव। कोर्टे २०२-३

धनककट ६४ धननृप वेंगीचा राजा (२) २१९ धरपह-वलमीचा चौथा राजा (२) १४५ चौथा (२) १४७ धर्मोची सहिष्णुता १४५-१४६ धारानगरी ५१ धार्मिक स्थिति १४५-१६६ धार्मिक वादविवाद १६०-१ भिन्नमतें १६२

ध्रुव-गावचा तलाठी २२० ध्रुवभट अ० ध्रुवसेन वाढभीचा राजा ४८-९२ (२) १३८ (२) १४६ तिसरा (२) १४५, १४७ शीलादित्य, सातवाध्रुवभट ध्रुवसेनाचा ताम्रलेख (२) १५२-१६४

पंगु काइमीरचा एक राजा (२) १०६ पंचमहाशब्द २२५ (राजचिन्ह) पंजाबची राज्यें (२) ३३५-३४३, चे लोक आर्य कसे राहिले (२) ३४४-३५४ वरील स्वाच्या (२) ३४५ लोक अस्सल आर्य

रिस्ले मतें (२) ३४५ आर्योची वेदकालीन वसाहत (२) ३४६ च्या क्षत्रियांचा नाश (२) ३४९ पुन्हा प्रवेश (२) ३५३

पथक, प्रान्ताचा लहान विभाग २३३ पदावर्त जुना विघा प्रमाण १९२ परमेश्वरवर्मी पाहिला कांचीचा पछत्र राजा (२) २०१ परिहासपुर काइमीरांत मुक्तापीडाने स्थापलें (२) १३१ पर्व गुप्त काइमीरचा एक राजा (२) १०९ पछत्र पालवे मराठे ११५-६, घराण्याचा इतिहास (२) २९१-२०८ नांबाची व्युत्पत्ति (२) १९२ जातीने आर्थ क्षत्रिय मराठे (२) १९४ घराण्याची कल्पित पूर्वपीठिका (२) १९९ विवाह संबंध (२) १०५ पशुपति नेपाळांतील प्रसिद्ध शंकरस्थान (२) ३१५

पादत्राण अथवा जोडे १३४ पायदळ सैन्य २०९ पारसीक लोक मदासेकडे (२) २८८ पारियात्र देश ५९ पार्थ काइभीस्त्रा एक राजा (२) १०७ पालिध्वज वगैरे साम्राज्य चिन्हे (२) २७९

पुनर्जन्मवाद १६३ पुरनर्विवाहाची बंदी ७५ पुछकेशि पहिला चालुक्य अश्वमेघ कर्ता (२) १७५ दुसरा ६४, चें साम्राज्य ६५ कांचीसहित दक्षिण हिंदुस्थान जिंकतो (२) १८०

पूर्णंबर्मा मगधाचा राजा ६१ पूल महानदीवरील प्राचीन शिल्पशास्त्राचा उत्क्रष्ट नमुना (२)२४९

पोलिस अथवा चाट १९७

पौंड्रवर्धन उर्फ उत्तर बंगाल (२) २५८

पौराणिक धर्माचा उदय ( २ ) १८७

प्रतापशील ऊर्फ शिलादित्य मोलापोचा राजा ६८ प्रतिष्ठान ऊर्फ पैठण महाराष्ट्रांतील मुख्य शहर (२) १६२-२७ पंजाबांतील (२) ३२९ प्रतिसारक गस्त घाळणारे शिपाई २३२ प्रतिहार ऊर्फ पढियार क्षत्रिय १२२ प्रतिहारी अथवा राजाचा द्वारपाल २२६ प्रभाकरवर्धन ठाणेश्वरचा राजा १ प्रभाकरदेव काश्मीरचा प्रधान काबुलचें बंड मोडतो (२) ७२ प्रल्हादपुर ऊर्फ मुलतान (२) ३४३ प्रवरपुर अथवा श्रोनगर (२) १३३ प्रवरसेनसे काश्मीरचा राजा श्रीनगर स्थापितो ६७ प्राच्यचा तुक्य वंश परिश्यित, भाषा, राज्यध्यवस्था (२) २२६-२३२ वंशावळ (२) २३२-२३५

प्रांतिक विभाग २३३

बंगाल देश धंस्थान नावें (२) २६०, २६१

वर्न-ईशानवर्मा वगैरेंची नाणी २६-२७

- बाई-दाहराची राणी पराभवानंतर जळून मरते (२) ३६ बाप्पारावळ ५५ बागमती नेपाळांतील नदी (२) ३१२ बाणभट ११, २८ बगैरे बादामी पुरुकेशीची राजधानी ६५ चे चासुक्य राजे (२) १६२-१९००
- मौद्ध— नेस्न व शिविश्यान येथील वर्तन (२) २३१२४ नेपाळांतीळ दुर्गेचे उपासक (२) ३१५ बौद्ध धर्माचा प्रसार हिंदुरथानच्या एक-हासाचें कारण (२) २३-२५
- ब्रह्मगुप्त ज्योतिषस्दिद्धान्तकर्ता चाप व्याघ्राम्खाचा उल्लेख (२) ३०३ ब्राह्मण, उच्चवर्ण ५४ धंदें ८-९१ एक वर्ग ८६-८८ उपपदे ८९-९० स्रोक्टिक व वैदिक (२) २४५ ब्राह्मण क्षत्रिय विवाह (२) ३३३,
- ब्राह्मणदेव योधेयांचा एक राजा (२) ३५८ ब्राम्हणाबाद-सिंध मधील शहर-अरबांनी जिंकले (२) ३७-३८
- भगवद्गीता पाठ (२) १०२ भगदत्त-कामरूपच्या राजांचा मूळ पुरुष (२) २५९ भटार्क = वलभीच्या मैत्रक वंशाचा पहिला राजा (२)१३९,१४२ १४४ भडोच (भरकच्छ) येथील गुर्जर (२) १६६-१६२ भल्लट काश्मीर विव (२) १०५ भवगोप-कौदिक गोत्री सेनापति (२) १९८ (२) २१० भवभृति (२) २८२
- भांडक-वाकाटकची राजधानी (२) २६२ भांडारकर D. R. यांचे मत गुजर टोकादिषधीं रूजर असत्याचे चुकीचे १९९ प्रतीहार परदेशी आहेत हे मत चुकीचें १२२

भास्करवर्मा उर्फ कुमारराजाचा ताम्रपट ६३

भिनमाल गुर्जरांची राजधानी ४९ चाप राजे

भीमशाह काषुलचा ब्राम्हण राजा (२) ६० भीमदेव नाणे (२) ६४ भीम चारुवय वेंगीचा (२) २९९ (दुसरा) २१९, २२१-५ भुक्ति अथवां वाड अथवा मंडळ म्हणजे जिल्हा १८० भुवनेश्वर, ओढगां-तील शैव मंदिर (२) २४३ (२) २४४

भोग म्हणजे सारा २१९ भोगिक-सारा वसूल करणारा अधिकारी २१९ भोज कनोजचा एक राजा (२) १०३ भोज, मराठे महाराष्ट्रांत येतात १०७-८

मगधचें राज्य ६१ मडवराज्य काश्मीरचा विभाग (२) ९८ मत्तिनलास प्रहसन (२) २०५ मंगियुवराज वेंगीचा (२) २१८ मंडी हिमालयां-तील संस्थान, इतिहास (२) ३३० मंत्रि अथवा सचिव २१८ मम्म काश्मीरचा एक प्रधान (२) ९७ मियदवोल्लु येथील पल्लवांचा प्राकृत लेख (२) १९९, २१५ मराठे, मूळचे आर्य (२) १०४-५-६ भोज महाराष्टात प्रथम आले १०७,१०८, राष्ट्रकूठ. चालुक्य, यादव, १९१ महास व गुजरातेंत शिरकाव ११५ मल्यकूट देश ६४ महत्तर, गांवांतील मुख्य अधिकारी २३० महारथ, महारह (२) १६९ महाराष्ट्र देश ८३ शब्दाची व्युत्पत्ति १०९,११०, वराहमिहिराच्या यादींत नाहीं २४१.२४३, ची वसाहत (२) १८५ मूळचे रहिवाशी विरल कां (२) १६७,१६८, व्याप्ति व प्रामसंख्या (२) १८८ महेंद्रवर्मा पहिला, कांचीचा राजा (२) २०१,२०२, २०५,२०६ दुसरा (२) महेश्वरपुर लर्फ नरवर ५३

मातृगुप्त काश्मीरचा राजा ७० माधवगुप्त २२, २३, (२) २५३ मानव्य, चालुक्यांचे गोत्र (२) १५४ मामलपुर येथील सेव्हन पांगोडाचें मंदिर (२) २०५ मालव लोक व नाणी (२) ३५९ मालोट प्राचीन सिंहपुर (पंजाप) ची राजधानी (२) ३६०

मीमांसा शास्त्राचा अभ्यास (२) १८६

मुक्तापीड काश्मीरचा दिग्विजयकर्ता राजा (२) ८२, ८३ ऊर्फ लिखतादित्य पद्दा. मुखतान ऊर्फ मूळस्थानपुर (२) ४३ किल्माचें वर्णन (२) ३२९ ऊर्फ प्रल्हादपुर (२) ३४३ सूर्याचें प्रचण्ड मंदिर १४८ मूर्तिपूजा, बौद्ध व हिंदु १४७-८ विषयी बौद्धांचा प्रारंभी अनादर१५० मेघवाइन काश्मीरचा राजा हिंसा बंद करतो १६५

मैत्रक वंश वलभीचा (२) १३८-१५०

मोका वसाया सिंधुतील वेटाचा अधिकारी अरबांस फितुर (२) २९ मोलापो पश्चिम मालया ५१मोषनाश्व, चंबाच्या राजांचें गोत्र (२) ३२८ मोलिर कनोजचे राजे १५ दुसरा वंश १७

ययातिकेसरी (२) २४३ यशस्कदेव काश्मीरचा राजा (२) १०८ उत्तम-राज्य (२) १०९ यशीधर्मा माळव्याचा राजा ६९ (२) ३०५ यशोमती प्रमाकर वर्धनाची स्त्री ३ यशोवर्मा कनोजचा राजा पराभव (२) २७७ चाळुक्याकडून पराभव (२) २७८ यवन राजे (२) २६६ यवनांचा हिंदुस्थांतील प्रवेश व इतिहास (२) २४१,२४२ ओढयातींल (२) २४३ आन्ध्रांपर्यत (२) २६४ पुराणांतील यवन राज्यें (२) २६५ यज्ञ-यज्ञांतील हिंसा १५४, ची भरभराट (२) १८३ यज्ञादिनी मांसाशास्त्राचा कर्जितकाल (२) २१

युद्धमळ वेगीचा राजा (२) २१९

यौधेय-पंजावांतील एक योद्धेलोक व नाणीं (२) ३५६३५७, रंक वलभीचा राजद्रोही प्रधान (२) १४८

रक्तवाहु, ओढ्यांतील राजा बौद्धांचा पाडाव करतो (२) २४१ रह मराठ्यांचे पूर्वज (२) १९६ रहा वेंगीची राणी (२) २२१ रहपाडि साडेसात लाख २३४-५ रणराग चालुक्य (२) १७९

राजकीय स्थिति १६७-१७४ राजद्रोह १८१-१८२ राजनिष्ठा १८३ राजराज वेंगीचा राजा (२) २१९ राजरोखरकृत कर्पूरमंजरी वज्रा-युधाचा उल्लेख (२)२८४ राजस्थानीय-प्रांताधिकारी अ० प्रतिनिधि २३१, (२)१२६ राजेंद्रचोड वेंगीचा राजा (२)१९ राजोरी ऊर्फ राजपुरी हिमालयीन संस्थान (२) राजाची सही व शिक्का २१९, चे अनियंत्रित अधिकार १७६-७-२२१ पूर्वजन्मीच्या तपानें होतो १७८-९ २२२ ३३४चे अधिकार स्मृतीनीं ठरविले १८५-६ स्त्रीवेष्टित २२२ चे वाडे २२३ न्याय देणें व सेनेचे नेतृत्व करणें २२४, ची कालक्रमणा २२४ अंगरक्षक २२६ बिहदें २२८ निशाण व छत्र २२९ राज्यपद्धित वलभीची २३०-१ अधिकारी (२)१४९ राज्यवर्धन,

हर्षाचा भाऊ ५ मारला गेळा ७ राज्यव्यवस्था १८५-२०६ राज्यश्री हर्षाची बहीण ५ लग्न ६ कांरागृहांतून सटका ७ राज्यें, हिंदुस्थान व यूरोप यांतील तुलना १६८-९१० हिंदुस्थानांत कां लयास गेळीं १७०, राजा व प्रजा यांचें ऐक्य १७६ भांडणांत धर्म व सुधारणा अविवक्षित १७१ राणी, पट्टाभिषिक्त २२३ राष्ट्रकृट शब्द व्युत्पत्ति (२) २२९ राष्ट्रपति ऊर्फ राजस्थानीय अ० मडलेश्वर २०० राष्ट्रिक म्हणजे मराठ्यांचें पूर्वज १०९ राष्ट्रीयभावनाभाव १७४

ठलतादित्य ( मुक्तापीड ) काइमीरचा दिग्विजयी राजा (२) ८३,८६ तुराणावर स्वारी (२) ८७ मुम्मुनि तार्तार जिंकतो व मृत्यू (२) ८७ उत्तम राज्यव्यवस्था व अलोट संपत्ति (२) ८९ निर्जल सार्तार प्रदेशांत खोदलेल्या विहिरी (२) ९० गोड राजाचा वध (२) ९१ लिलतापीड काइमीरचा राजा (२) ९७ लिल्लय काबूलचा बाह्मण राजा (२) ५९ शंकरबम्यीने पराभूत केला (२) १०३ लवणाचलाच्या (पंचाब) प्रदेशांतील प्रांचीन अवशेष (२) ३६०

**ळिच्छिव, नेपालांतील राजघराणें (२) ३१७, लोक** (२) ३२५

छोक वर्णन ७५-९९ छोहर काहिमरा जबळील एक देश (२) १०९ छोहाणें वाणि जाट याजवर चचानें लादलेले नियम (२) ९-१० कासिमानें कायम केले (२) २४०

वंग देशचा इतिहास (२) २५७८ अर्थ (२) २५८

वजादित्य काइमीरचा एक राजा (२) १९२ वजायुध कनोजचा एक राजा (२) २८४ वत्सराज शिविस्थानचा क्षत्रिय (२) २३ अरवांच्या युद्धांत मारला गेला (२) २५ वराहमिहिरकृत देशांची यादी २३८—२४० वर्णसंकर विरोध ९२ वर्षवर ऊर्फ खोजे २२७ वर्लभ देश ४८, ची राज्याद्धति २३०—३ चा मैत्रकवंश १३८—१५१, शहरचा नाश (२) १४८ चे अधिकारी (२) १४९ वलमीच्या राजांचा वंशवृक्ष (२) १५१ वंश, आर्यवंशाची निश्चित खूण लांच नाक ७६ वसंतदेव नेपाळचा एक राजा वस्त्रें, शिवलेली नसत १२८ दोन धोतरें १२९

निरनिराळे कापड १३१ विधवाची १३२ दाक्षिणात्यांचा लांब कासोटा (२)८८

बाकाटक महाराष्ट्र भाग (२) १७३ वाक्पित कनोजकिव (२) २८२ वामन काश्मीर पंडित ( २ ) ९४ वाराहीची मूर्ति ओरिसा (२) २४८ विक्रमादित्य शकारि ६७ नेपाळांत गेल्याची कथा (२) ३१६ विक्रमादित्य पहिला चालुक्य राजा (२) १८२ दुसरा (२) १८३-४ वेंगीचा (२) २१८ गुणक वेंगीचा (२)२१८ विजयमछ ,काइमीरच्या हर्षास मदत देणारा भाऊं २ ११५ बंड करतो (२) ११७. वितस्ता कारमीरची नदी (२) १३१ विदर्भ मराठयांची प्रथम वसति (२) १६५ विधवा, पोषाक व वेणी १३८, राण्यांवर दास्याचा प्रसंग १४० विमलादित्य, वेंगीचा राजा (२) २१९ विवाहसंबंध ७७-८ भिन्न जातींचा अनुलोभ ७९, ब्राम्हणक्षत्रिय विवाह १२३, प्रौढीपणी १३६ विधि १३७ विधीची पूर्वता संगम १३८ विषय म्हणजे तालुका ऊर्फ तह्यील १८७ विषयपति १९९ कायम हद्दी व ग्रामसंख्या २०४ विष्णु-गुप्त गोडराज छलितादित्यानें मारला ( २ ) विष्णुगोप, कांचीचा राजा (२) १९७ विष्णुमती नेपाळांतील नदी (२) ३१२ विष्णुवर्धन वेंगीचा राजा दुसरा, तिसरा व चौथा (२) २१८ विष्णुवर्मी नेपाळचा राजा (२) ३२२

वीरकूर्च, पहिला पहन राजा (२) १९६ वृषदेव, नेपाळचा राजा (२) ३१९

बेंगीचा प्राच्य चालुक्य वंश (२) २१६-२३१ वंशावळ (२) २३२ २३५ वेश्य ७५ एक वर्ग ९५ उपपदे ९६

व्याघ्रमुख गुर्जेरांचा राजा ४९

व्हिन्सेन्ट स्मिथ मौखिर आणि गुप्त याविषयींचें मतचुकौचे २४-५ हर्षाच्या राज्यारोहणाविषयींचें मत चुकीचें १३ काबुछचें राजधराचें तुकी असल्याचें मत चुकीचें (२) ६७, काश्मीरच्या अनन्त देवाचा पराभव तुकीनीं केल्याबह्छचे मत चुकीचें (२) १९३ कनोच राज्य अर्जुनाश्वानें बळकाविल्यांचें मत खुकीचें (२) २७३ शककालाची उत्पत्ति (२) १८९ पह्नवांचालेखांत शकाचा अभाव (२) २०७ शंकरदेव नेपाळचा राजा (२) ३१९ शंकरवर्मा काश्मीराज काबुलावर स्वारी करतो (२) ७१ लक्षियाचा पराभव (२) १०३ जुलुम (२) १०४ मृत्यु (२) १०५ प्रजा शक्तिवर्मा वेगीचा (२) २१९ पीडनाचीं कृत्यें (२) १३६० शंकराचार्य (२) ८८ शशांकगुप्त बंगालचा राजा ५, २० बोधिवृक्ष तोडतो ६१ शर्ववर्मा मौखरी १६, चो तांब्याचों मोहर (२) २५२ शहामीर काश्मीरांत मुसलमानी राज्य स्थापितो (२/ १२०

शारदा मंदिर काइमीरचें (२) ९८ शाहितनय (२) ११४ शिंदे परदेशी नव्हेत १२४

शिषि, पंजाबांतील एक लोक, व नाणीं (२) ३५८ शिविस्तान (२) ४ अरबांची स्वारी (२) २२-३ शिवाची अघोरी पूजा १५२ शिवदेव नेपाळचा राजा पहिला (२) ३२० दुसरा (२) ३२३ शिलादिस्य वळभीचा राजा (२) १४६ दुसरा, तिसरा, चोंया, पांचला, सातवा (२) १४८ शिलादिस्य मोलापोचा राजा५१, ६६-७१ काश्मीरच्या प्रवरसेनानें पुन्हां गादीवर बसविला (२) ३०५

शौल्किक म्हणजे जकातीवरचा अधिकारी २३२

- संकट काश्मीरचा राजा (२) १०५ संप्रामदेव काश्मीरचा राजा (२) १०९ संप्रामपाल राजोरीचा राजा (२) ३३४ संप्रामराज काश्मीरचा लोहरवंशी राजा (२) ११० संप्रामसिंद काश्मीरचा राजा (२) ६०-१ संप्रामपोड (२) ९३,९७
- सतीची चाल १४१ सत्याश्रय पृथ्वीवल्लभ पुलकेशि चालुक्याचे बिरुद (२) १७९ सन्यास १५६-निरिनराले सन्यासी १५७ चे प्रियत्व १५९ सभा राजाची २२१-२ समतट पूर्वबंगाल ६२, ऊर्फवंग (२) २४७ समाजस्थिति १२८-१४४
- सातवाहन कोण होते (२) १६९ सामन्त ऊर्फ सरदार २१६-२२१ च्या कित्रयांचा नाच २१७ सामन्तदेव काबुरुराजाचें नाणें (२) ६४ साहसी सिंधचा राजा ४६ मृत्यु (२) ५

सिंध देश ४५, तील राज्यकांति (२) १-१३ देशाची व्याप्ति २१४ अरबांनी जिंकला (२) १५-४६ पुढचा इतिहास (२)४५-५१ सिंहविष्णु उत्तर पह्रवांचा पहिला राजा (२) २०१-२

सुगन्धा छारमीरच्या शंकरवर्म्याची विधवा (२) १०५ सुम्र व साम्म सिंधचे मुसलमान झालेले राजे (२) ५० सुय्य कारमीरचा एक प्रसिद्ध प्रधान (२) १०० सुस्थितवर्मा मौसरि १३ सुस्सल कारमीरचा एक राजा (२) ११९

सृर्येमती काइमारच्या अनन्तदेवराजाची पतिव्रताराणी (२) ११३ सूर्य-मंदिर मुळतान १४८ वर्णन (२) ३४०-१ ओढ्याचें, जगांत सुंदर (२) २५३ सृर्योपासना हिंदूची पारशाहृन निराळी (२) ३४१-२ सूर्योपासक राजे ओढ्याचे (२) २५१

सेना २०७-२१६ भाडोत्री सैन्याचा अभाव २१३ पगार व खर्च २१४-५ हुएनत्संगचें वर्णन २१६ सेनानंदराज पुलकेशिचा मामा सेन्द्रकवंशी (२) १८१ सेनार्पात हर्पाचा (वणन) २१३

स्कंदपुराण देशांची प्रामसंख्यः ( २ ) ३३३

स्त्रियांचा पहिला आत्मयह (२) ३७

स्त्रीभिक्षण १४० नृत्य २१७ राजपरिचारिका २२२

स्थली, देशाचा पथकाहुन लहान विभाग २३३

स्पछपति, काबूलच्या राजांचे पर्शियन नाव अर्थ सेनापति (२) ६३ नाणें (२) ६४ स्त्रुष्न (२) ३३२, नोट (२) ३३३

हंटरकृत ओरिसचा इतिहास ( २ ) २४०

हुज्जाज-अरबांचा इराणांतील अधिकारी (२)१७-१८ १८-२९ हतींची अरुण्ये ६० हरिराज कार्मीरच्या एकराजा (२) १११ हरिवर्मा मौख-रीचामूळ पुरूष १६ हरिवंश - महाराष्ट्रराज्यें ११० हर्षाचें राज्यारोहण ११४ दिग्वजयावर निघाला ९ कनोजचा राजा १२ १५ साम्राज्य ३१-३८ पराक्रम ३९४० वैश्य ८५ चा पोशाख १३० हिंसा बंद करणें १६५-१६६ हर्षचरित विश्वसनीय ७३ सैन्याचे प्रथाण २१०-२१९-चें सरदार २१२ चे सैन्य २०७-२०८ जनानखाना सैन्यांत नसे २१२ नेपाळात शक चालू करतो (२) ३१८

हर्ष काश्मीरचा विद्वानपणा दुरैंबी राजा (२) ११५ कारकीर्द ब विद्वानांस आश्रय (२) ११६ संगीतांत प्रावीण्य (२) ११६ विजयमहाचें बंड (२) ११७ सरदारांचा छल व मृत्यु (२) ११७ हिंतु-हिंदुस्थानचें नांव ७४

हिमालयातीलराय्ये (२) ३१०,३११, करस्थानें संस्थानें (२)४२७ ह्युएनत्संग चिनी प्रवाशी ११ वगैरे

हूणराज्य गांघार कर हूणराजाची ठाणेश्वरावर स्वारी इ. स. ६०४२ स्कंद गुरूानें केलेला मोड. ५३,६९-७०

हैहय कोसलचे राजे (२) २९०-२९४-अस्सर क्षत्रिय (२) २९२ क्षत्रिय-७४ राज्याचा अधिकार ८४ एकवर्ग ९१ वंश ९३ गोत्र ९४ उप पर्दे ९५ मूळ उत्पत्तिच्या कथा १२४

क्षीरस्वामी अमरकोशढीकाकर रुक्तितादित्य कार्सीर राजाच्या पदरी व्याकरणाध्यापक (२) ९४.

क्षेमगुप्त काश्मीरचा एक राजा ( २ ) १००

# शुाद्धपत्र.

#### +74264

## [काना, मात्रा, वेलांटी चुकलेल्या दिल्यांनाहींत.]

| भशुद्ध               | , शु <b>द</b>        | ďВ          | ओळ         |  |
|----------------------|----------------------|-------------|------------|--|
| देवगुप्ताचा          | शंशाकगुप्ताच।        | 6           | 94         |  |
| त्याज्य              | तें त्याज्य          | २३          | Ę          |  |
| समारु स्थाति         | समारु इक्षति         | २८          | 96         |  |
| सि <b>न्धु</b> राजे  | सिन्धुराजं           | 35          | 6          |  |
| चन्द्रावर            | चन्द्रं वर           | * \$        | v          |  |
| बाटून                | वाढून                | ५ ६         | 90         |  |
| वाटेल मनोरंजक आ      | हे वाचकांस मनोरंजक   | वाटेल ५८    | 18         |  |
| স <b>ত্তী</b> সী     | प्र <b>पौ</b> त्रो   | € 9         | २७         |  |
| विलें                | ठेविलें              | <b>£</b> \$ | 6          |  |
| सं. ६६०              | सन ६०६               | 49          | 14         |  |
| त्यांचाच असे         | त्यांचा नसें         | vv          | 6          |  |
| त्यांना दुर्दैषानें  | दुदैँवाने            | <b>۴۹</b>   | 90         |  |
| राभवोताभवो           | संभवो-संभवो          | <b>\$</b> ¥ | Y          |  |
| जनैए <b>ड</b> स्मानं | जनैरास्मानं          | 983         | 3          |  |
| <b>ब्रपोपयाच्य</b>   | विप्रो <b>पयाच्य</b> | 942         | <b>२</b> 9 |  |
| हिं <b>दुत्य</b>     | हिंदु व              | 948         | 3          |  |
| <b>इर्वा</b> चीही    | हर्षाची ही           | 954         | 5          |  |
| वावया                | वाबयाचा              | २           |            |  |
| अधिकारी              | अधिकार त्यांस        | 95.         | 9•         |  |
| संभात्र              | सभासत्र              | 150 15      |            |  |
| दण्डमाशिक            | दण्डपाशिक            | ₹•¶         |            |  |

# इसरं दुस्तक.

| अशुद               | शुद्ध '              | åв        | ओळ.      |  |  |
|--------------------|----------------------|-----------|----------|--|--|
| <b>शिषिस्तानी</b>  | शिविस्थान ही         | २३        | २        |  |  |
| सौम्य              | सौम्य होऊन           | २४        | 9•       |  |  |
| देकरन वाधिया       | नेरून व बुषिया       | २ष        | २२       |  |  |
| स् <b>दानुक्</b> ल | युद्धानुकूळ          | ,,        | 98       |  |  |
| कोणत्या देशांत     | कौणत्याही देशांत     | <b>२९</b> | 96       |  |  |
| स्वभृशी            | स्वभूमि              | >>        | • •      |  |  |
| सुवर्णीची          | ला <b>कडा</b> ची     | XX        | 94       |  |  |
| लाइडांची           | सु <b>वर्णा</b> ची   | AA        | 9 €      |  |  |
| रजपुतान्यांतील     | पंजाबातील            | ५३        | २•       |  |  |
| संप्रत्यभ्यधिकं    | सप्तस्यभ्यभिकं       | ६७        | २६       |  |  |
| पव्यब्दाह          | पव्याब्दाहु          | 66        | २६       |  |  |
| पुच्छे वाससी       | पुच्छं <b>वा</b> ससि | ,, २७,    | २८       |  |  |
| मान देणारेतत्वा    | ळातत्वाला मान देण    | गरे १५०   | ₹•       |  |  |
| जात                | प्रजा                | 944       | २२       |  |  |
| <b>44</b> 2        | ७५३                  | 964       | v        |  |  |
| <b>9</b> •         | <b>६</b> 98          | 15-       | २६       |  |  |
| विजयादिस्य         | विनयादित्य           | 962, 963  | २१,२३,२५ |  |  |
| ७६२                | ६६२                  | २५३       | २७       |  |  |
| हिन्सेंट स्मिथनें  | इंटरने               | २६३       | २५       |  |  |
| युद्धि             | যুখি                 | २६८       | •        |  |  |
| वंग शुएनत्स्रेग    | वंग ग्रुएनत्से       | २७५       | 1•       |  |  |
| तिनी ँ             | चिनी                 | २७६       | २७       |  |  |
| <b>मद्</b> राला    | भद्यचा               | २८२       | २७       |  |  |
| વુદ્દે…ક્રફ        | पूर्वीकेलें आहे      | २४५       | 15       |  |  |
| धनकट               | धनककट                | २९०,२९२   | 4,4,13   |  |  |

| <b>अ</b> शुद्ध    | शुद्ध    | पृष्ठ        | ओळ. |
|-------------------|----------|--------------|-----|
| स्कोरी            | शिवरी    | <b>२९७</b>   | २५  |
| वर्षे             | वर्षात   | ३०७          | \$  |
| अ <b>सून</b>      | नसून     | 399          | 4   |
| तिरंडून           | तिरङून   | ३ <b>१</b> ५ | २५  |
| लिच्छ             | लिच्छवि  | ३२५          | २   |
| हि <b>मा</b> लहीन | हिमालयीन | ३२७          | X   |
| ५३९               | 638      | ३२६          | 98  |

## लाल नहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, गुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library

### <mark>चसूरी</mark> MUSSOORIE

| अवाधि | तः | To         |      |      |      |      |  |  |    |
|-------|----|------------|------|------|------|------|--|--|----|
| Acc.  | No | <b>.</b> . | <br> | <br> | <br> | <br> |  |  | ٠. |

कृपया इस पुस्तक को निम्न लिखित दिनांक या उससे पहले वापस कर दे।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की <b>स</b> ख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की सख्या<br>Borrower's<br>No |
|----------------|----------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------|
|                |                                                    |                |                                           |
|                |                                                    |                |                                           |
|                |                                                    |                |                                           |
|                |                                                    |                |                                           |
|                |                                                    |                |                                           |
|                |                                                    |                |                                           |

| 35 -1                                         | 57 C                    |
|-----------------------------------------------|-------------------------|
| -                                             | अवान्ति गं०             |
| वर्ग न.                                       | $A(C, X_0, \dots, X_n)$ |
| Class No.                                     | प्राप्त.                |
| लेखक                                          | · Book No               |
| Author                                        | ***                     |
| र्णापंक                                       |                         |
| 77                                            |                         |
|                                               |                         |
| निर्गम दिनाकः                                 |                         |
| Date of Issue   Boyce                         | ीं की स.   हरताथ-       |
| निर्गम दिनाक उद्योरक<br>Date of Issue Borrows | Signature Signature     |
| u                                             | 0 > 5 4                 |
| 54.021                                        | 8050                    |

LIBRARY

CLU LAL BAHADUR SHASTRI

National Academy of Administration

MUSSOORIE

| A | ccession | No. |  |
|---|----------|-----|--|
|---|----------|-----|--|

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- 2. An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving